# الرال المال المال

عَمَائِدَ عِبَا داخًا ورد يُرْجِكامُ مُنَالِلٌ عَنِيقِي فَمَاوْي



النع العُيْمَ العُيْمَ اللهُ العُيْمَ اللهُ العُمْ اللهُ الل

مولاً في خارجا الرّباني المسالة المرابية المراب







فتاوی أركان كل

# مُحاجِقُوقِ اشاعت برائے دارالسلام محفوظ ہیں

ح) مكتبة دارالسلام، الرياض، ١٤٢٦ هـ

فهرسة مكتبة الملك فهد الوطنية أثناء النشر

العثيمين، محمد بن صالح

فتاوى اركان الاسلام. / محمد بن صالح العثيمين. - الرياض، ١٤٢٦ هـ

ص: ٤٥٣ مقاس: ٢٤×٢٧ سم ردمك: ٣-٨٤-٧٣٢-٩٩٦٠

(النص باللغة الاردية)

١- العبادات (فقه الاسلامي) ٢- الاسلام - مبادي ء عامة

أ. العنوان

ديوي:۲٥۲

رقم الإيداع: ١٤٢٦/٤٧٨٢

ردمك: ٣-٤٨-٧٣٢ - ٩٩٦٠

#### ww.KitaboSunnat.com سعُودى عَرَب (ميدانس)

يرست يحس : 22743 الرّياض : 11416 سودى عرب فن : 4021659 1 4043432 1 60966 فيكس : 4021659 E-mail: darussalam@awalnet.net.sa Website: www.dar-us-salam.com

**◘ طربق كدّ \_العُلدّ \_الرّياض فون: 4644483 1 00966 فيكس: 4644945 0** 

🖸 ثارع العين - المسلز - الزماض فن :4735220 فيكس: 4735221

**9** جدّه فن : 6336270 2 60966 نيكس: 6336270 **6** 

**4** الغير أون :00960 3 8692900 نيكس:8691551

001 713 7220419: فن: 00971 6 5632623 موسلن فن: 001 713 7220419

🙃 نمارک فن: 718 6255925



قيكس:7220431

فيكس:5632624

(ن ن : 5202666 208 208 0044



فيكم :6251511

فيكس:5217645 208

#### ماكستان (هيدافس ومتركزي شوروم) 36 - لورّال ، كيرڙيث شاپ الا ہور

ن :7354072-232400-7111023-7110081 نيكن: 0092 42 7240024-7232400

Website: www.darussalampk.com

E-mail: info@darussalampk.com

🖸 غزنی سرست اُردوبازار الا ہور فن:7120054 فیکس:7320703

كان فارق رودُ (بالمقال ذي يرف شايك ال) كامي (D.C.H.S) Z-110,111 كامي المن الماري ورف شايك ال

قور: 0092-21-4393936: فيكس: Email: darussalamkhi@darussalampk.com 4393937

ن (ن : F-8 مركز، إسلام آباد فن: 2500237-051





# فتاوی

عقائد،عبادات اوردیگرادکام ومسائل پر تحقیقی فتاوی ww.KitaboSunnat.com

تاليف،

فضيلة الشيخ عسك برئو بيئيس ال

حَكَنُ بُنَ صَالِحُ الْعُثِيمُ بِنَ

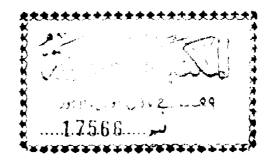
ترجمه

مولاً أمُرِّرُهُ الرَّسِيْدِ عَلَيْلِيْنِهِ (شارِي وَالْمَالِيَّةِ عَلَيْنِهِ عَلَيْنِهِ عَلَيْنِهِ عَلَيْنِهِ عَلَيْنِهِ عَلَيْنِهِ عَلَيْنِهِ عَلَيْنِهِ





w.KitaboSunnat.com



فهرست مضامين

| _                                                              |    |                                                     |
|----------------------------------------------------------------|----|-----------------------------------------------------|
| الله کی وحدانیت اور نبی مخافظ کی رسالت کی گواہی اسلام          | 17 | عرض ناشر                                            |
| کالیہ KitaboSunnat.com                                         | 21 | مقدمه                                               |
| کلمه کلیبه میں توحید کی تین اقسام جمعوادت ٔ ربوبیت             | 23 | عقا ئد کے مسائل                                     |
| اورالوميت                                                      | 24 | توحیداوراس کی قشمیں                                 |
| جن اورانسان کس حکمت کے تحت پیدا کیے گئے؟ کسے                   | 31 | کفار عرب کس قتم کے شرک میں مبتلا تھے                |
| قبولیت دعاکے لیے ضروری شرائط 57                                |    | الل سنت والجماعت كا طريقه كتاب الله منت رسول        |
| عبادت كالمقصود تقرب البي اور جنت كاحصول هونا جايب 61           | 33 | اور خلفائے راشدین کی پیروی ہے                       |
| الل سنت دالجماعت کے مسلک میں امیدادرخوف کے پہلو 63             | 34 | الل سنت والجماعت دراصل كون لوگ بين؟                 |
| اسباب اختلیار کرین همر حقیقی مجروسا مستب الاسباب پر ہو 65      | 34 | ایک فرقہ جنت میں جائے گااور وہ''الجماعت'' ہے        |
| آیات واذ کار لکھ کر گلے میں لٹکا نایا ہاتھ پر باندھنامنع ہے 66 | 35 | اسوۂ نبوی ہے مکمل وابستگی فرقۂ ناجید کی شناخت ہے    |
| نبی ٹائٹی معتو ذات پڑھ کرخود کورم کیا کرتے تھے 67              |    | سیرت طیبہ کا دامن مضبوطی ہے تھامنا اعتدال اور اس    |
| طلسماتی تعویذ اور گنڈے بدعت اور حرام ہیں 68                    | 38 | <u> ہے ت</u> جاوز غلو ہے                            |
| کھانے پینے کے برتنوں پر آیت الکری وغیرہ لکھنے کامسکلہ 69       |    | ایمان دل ہے تھندیق' زبان سے اظہار اور اعضا ہے       |
| اللہ کے اساء و صفات کی تاویل نہ کی جائے 69                     | 40 | عمل کا نام ہے                                       |
| کیااسائے الہی میں تحریف تعطیل یا تمثیل کی گنجائش ہے؟ 🛚 75      |    | حديث جبريل اور حديث عبد القيس مين تطبق كي صورت      |
| اسائے الہی ننا نوے تک محدود نہیں 75                            | 42 | کیاہے؟                                              |
| عُلُو ذات ُ نبی کریم مَنْ تَقِیمُ کا سوال اورعورت کا جواب 77   | 44 | ایمان کی ستر ہے زیادہ شاخیں ہیں                     |
| الله تعالی کے اپنے عرش پر مستوی ہونے کے معنی ؟ 84              | 45 | مجد میں نمازی کی حاضری اس کے ایمان کی دلیل ہے       |
| صرف مستقبل کے امور میں ان شاء اللہ کہا جا سکتا ہے 86           | 45 | شیطانی وسوسوں ہے ڈرنا ہی ایمانِ صریح ہے             |
| کونی اور شرعی اراد ہے میں فرق                                  |    | غیر مسلم اسلام میں داخل ہوں یا احکام اسلام کے تابع  |
| اسائے البی میں کجی اختیار کرنے کے نتائج 🔻 88                   | 48 | ہوجا کیں                                            |
| اللہ کے ناموں یا صفات کا انکار کفر ہے                          | 49 | ملم غیب کا دعویٰ کرنے والا کا فر ہے                 |
| غالق کی صفات مخلوق کی صفات کی <i>طرح نہیں</i> ہیں 91           |    | أيت ﴿ يَعُلُمُ مَا فِي الْأَرْحَامِ ﴾ مِن زياماده ك |
| رات کے آخری حصے میں زول باری تعالی سے کیا مراد ہے؟ 92          | 50 | تتعلق كوئي أصريح نهين                               |
|                                                                | 1  |                                                     |

| دیدارالهی کے بارے میں سلف کاعقیدہ                          | 93  | غیراللہ کے لیے ذرج کرنا شرک اکبرہے                         | 141 |
|------------------------------------------------------------|-----|------------------------------------------------------------|-----|
| جنات <i>کے شرہے بچنے</i> کا طریقہ                          | 94  | دین اسلام کا نداق اُڑانے والا کا فراور منافق ہے            | 142 |
| جنات بھی علم غیب نہیں جانتے                                | 95  | اصحابِ قبور سے دعا کرنا کیسا ہے؟                           | 142 |
| كيا نبئ كريم مَثَاثِيَةٌ كو حبيب الله كها جاسكتا ہے؟       | 96  | ولايت كى علامات كياميں؟                                    | 144 |
| نعت خوانی بطور پیشه                                        | 96  | جادو کیا ہےاوراہے سیکھنا کیسا ہے؟                          | 145 |
| نِيُ اكرم مُثَاثِمُ كَ بارے مِين "نُوزٌ مِّنُ نُورِ اللهِ" |     | کیا میاں بوی کے درمیان جادو کے ذریعے سے انفاق              |     |
| اورغيب دانى كاعقيده                                        | 97  | کروانا جائز ہے؟                                            | 146 |
| آ مدِا مام مہدی کے متعلق احادیث                            | 99  | کہانت کیا ہے اور کا ہنوں کے پاس جانا کیسا ہے؟              | 147 |
| يا جوج' ما جوج كون ميں؟                                    | 99  | اُس عبادت کا کیا تھم ہے جس میں ریا کی آمیزش ہو؟            | 148 |
| تمام امتوں کو د جال ہے کیوں ڈرایا گیا؟                     | 101 | قرآنِ مجید کی شم اُٹھانا کیسا ہے؟                          | 149 |
| آ خرت کا منکر کا فر ہے                                     | 102 | غیراللہ کی قشم کھانا جائز نہیں ہے                          | 151 |
| عذاب قبراورأس كي حقيقت                                     | 106 | قبروالوں ہے دعااوران کا طواف حرام ہے                       | 152 |
| شفاعت اوراس کی اقسام                                       | 110 | قبر پرمجداور ممارت یا محد میں قبر بنانا حرام ہے            | 156 |
| بجین میں نوت ہونے والوں کا انجام                           | 112 | نبی مَا لِیْلِمْ کی قبر کی زیارت کے لیے سفر کرنا جائز نہیں | 158 |
| جنت ميس مُر دول كيليح تو مُورِعين بين اورعورتول كيليح؟     | 113 | قبروں سے تبرک اوران کا طواف حرام ہے                        | 158 |
| کیا جہنمیوں کی اکثریت عورتوں پرمشمل ہوگی؟                  | 113 | د بواروں پر تضویریں ایکانے اور تصویر والے کیڑے             |     |
| عقیدے کاعلم اور اس میں پنجتگی حاصل کرنا ہرمسلمان کا        |     | استعال کرنے کا تھم<br>رہے ۔۔۔                              | 160 |
| فرض ہے                                                     | 114 | کیا کیمرے کے ساتھ بنائی گئی تصویر جائز ہے؟<br>۔            | 161 |
| مئله تقذیر کے بارے میں راواعتدال                           | 115 | بدعت کی وضاحت اورعیدمیلا د کاحکم                           | 161 |
| کیادعا ہے تقدیر بدل سکتی ہے؟                               | 120 | عیدالام اور سالگرہ منانے کا حکم                            | 164 |
| مصیبت کی حالت میں لوگوں کے مختلف مراتب                     | 122 | گھرسے بدشگونی لینے اور اسے منحوں خیال کرنے کا حکم          | 166 |
| کوئی بیاری متعدی ہے نہ بدشگونی لینا جائز ہے                | 123 | وسليے كے احكام                                             | 166 |
| نظری حقیقت اوراس کاعلاج                                    | 126 | وَلاءاور بَراء كاكيا مطلب ہے؟                              | 171 |
| کیا عقیدے کے مسائل میں جہالت انسانی معذوری                 |     | کفار کے ملک میں جانا'ان سےاستفادہ کرنایاان کے              |     |
| مسمجی جائے گ؟                                              | 128 | ساتھ کام کرنا کییا ہے؟                                     | 173 |
| جو خص احکامِ البی کے بغیر فصلے کرے وہ کافر ظالم اور        |     | غيرمسلموں کو جزیرۃ العرب میں بلانا کیساہے؟                 | 175 |
| فاسق ہے                                                    | 137 | کیا دین ترقی کی راہ میں رکاوٹ ہے؟                          | 175 |

| · / |                                                                                                                |                                                                                          |
|-----|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------|
| 193 | مردول کے لیے سونا حرام کیوں ہے؟                                                                                | نیت صحیح ہونے کا پر مطلب نہیں کہ زبان سے جو چاہو کہو 178                                 |
| 194 | سونے کے دانت لگوانے کا حکم                                                                                     | "أَدَامَ اللَّهُ أَيَّامِكَ" يا"اَطَالَ اللَّهُ بَقَاءَ كَ"كَالْفاظ                      |
|     | مقامات وضویل بییثاب کرنے کا حکم جب کہ جسم بھی<br>بر ہندہو                                                      | كَبْغِكَا حَكُم 178                                                                      |
|     |                                                                                                                | الله کا داسطہ دے کر کسی معمولی چیز کا سوال نہیں کرنا جا ہے۔ 179                          |
| 195 | گھڑے ہو کر پیشاب کرنا اور حمام میں مقدس اوراق                                                                  | كيا"الله"اور"رسول"كالفاظآمني سامنيكه سكتة بين؟ 179                                       |
|     | الے جانا کیسا ہے؟                                                                                              | یں۔<br>کیاالیا کہنا جائز ہے کہ'اللہ آپ کا حال پوچھتا ہے؟'' 179                           |
| 195 | مام میں بسم اللہ کیسے پڑھے؟                                                                                    |                                                                                          |
| 196 | قضائے حاجت کے وقت قبلہ کی طرف منہ یا پشت نہیں<br>کرنی چاہیے                                                    | کی کو''مرحوم'' کہنے کے بارے میں کیا حکم ہے؟ 179                                          |
|     | سری چاہیے<br>استنجا کرنا کب واجب ہے؟                                                                           | کیاالیا کہنا جائز ہے کہ'وطن کے نام سے'' یہ کام کرتا ہوں؟ 180                             |
| 197 |                                                                                                                | کیا کسی آ دمی کا آنا باعث برکت ہوسکتا ہے؟                                                |
| 197 | کیا خطبہ سننے کے دوران میں مسواک کی جاسکتی ہے؟                                                                 | کی بات کیلئے تقدیر کو کہاں تک بنیاد بنایا جاسکتا ہے؟ 181                                 |
| 198 | وضوکرتے وقت بسم اللہ پڑھنے کا حکم                                                                              | حریت فکر کا نظریہ کہاں تک درست ہے؟ 181                                                   |
| 198 | کیا مردول کی طرح عورتوں پرختنہ واجب ہے؟                                                                        | کیامفتی ہے کہا جا سکتا ہے کہ''اسلام کا اس بارے                                           |
| 400 | مصنوعی دانتوں کی صورت میں کلی کیسے کی جائے اور کیا                                                             | میں کیا حکم ہے؟''                                                                        |
| 199 | کانوں <i>کے شح کے</i> لیے نیا پانی لینا ضروری ہے؟<br>ضرف میں تاریخ                                             | ''زمانے اور حالات نے چاہا''جیسے الفاظ کہنا جائز نہیں 182                                 |
| 200 | , , ,                                                                                                          | کیاکسی شخص کو''شہید'' کہنا جائز ہے؟                                                      |
| 202 | ناخنول پر مصنوعی ناخن اور نیل پاکش کی صورت میں<br>مزیر حکم                                                     | کیا''انفاق ہے ایسے ہوا''کہنا جائز ہے؟ 184                                                |
| 4)4 | وضوكاتهم<br>وضوكاتكمل طريقه                                                                                    | ''اسلامی فکر'' یا ''اسلامی مفکر'' کی اصطلاح استعال<br>کرنا کسیا سر؟                      |
|     |                                                                                                                |                                                                                          |
| 204 | A / A                                                                                                          | دین کو چھکے اور مغز میں تقسیم کرنا باطل تقسیم ہے 185                                     |
| 206 | المنافعة ال | کیااییا کہنا کہ'' وہ اپنی آخری جگہ دفن ہو گیا'' جائز ہے؟ 187<br>نصرانی اور مسیمی میں فرق |
| 210 | • •                                                                                                            | 3. (1)                                                                                   |
| 211 | ایک پاؤں دھونے کے بعد جراب پہن لےاور پھر<br>دوسرادھوئے تو کیااییا کرنا جائز ہے؟                                | •                                                                                        |
|     | دو مراد ہو ہے ہو گیا ہیں مرہا جا رہے ؟<br>مقیم سے کر کے سفر کا آغاز کر سے تو کون سی مدت پوری کرے؟ 2            |                                                                                          |
| 212 | · • • • • • • • • • • • • • • • • • • •                                                                        | نہیں کہنا جا ہے<br>نماز کے مسائل 191                                                     |
|     | : تقط و بري                                                                                                    | 1                                                                                        |
| 213 |                                                                                                                |                                                                                          |
| 215 | )                                                                                                              | برے ہوئے پان ہ                                                                           |

"يره مناجاز ب 265

يا دوسر ک

ٹیپ ریکارڈ رکے ذریعے سے اذان کہنا درست نہیں 249 کیاجنبی آ دمی قر آن کوچھوسکتا ہے؟ 216 دوران اذان میں مسجد میں آنے والا محض کیا کرے؟ داجيات غسل كابيان 217 مؤون كى متابعت من كلمات "رَضِيتُ باللُّه کیا بویں و کناریا سوکراٹھنے کے بعد کیڑوں میں تری رَبّاً ....الخ"كب كهجاكمي؟ 250 219 و کیھنے پر عسل دا جب ہے؟ اذان كے بعدى دعامي "إنَّكَ لَا تُحْلِفُ الْمِيعَادَ" جنابت اورغسل کے احکام 220 كااضافه كرناكيها ي 250 یانی نه ہو یا موسم شدید شندا ہوتو کیا جنبی تیم کرسکتا ہے؟ 222 كيا اقامت كاجواب دينااور" أَفَامَهَا اللَّهُ وَ اَدَامَهَا" كيا تيم ك ليملى برغبار ہونا شرط ہے اور كيا ويواريا 251 کہنا ورست ہے؟ 223 فرش پر تیم جائز ہے؟ نماز کااوّل وفت کون ساہے؟ 251 حپھوٹے بیچے کا پیٹاب اگر کپڑوں کولگ جائے تو؟ 224 قبل از وقت نماز ريوه لينے والے كے متعلق تھم 253 حائضه عورت كے متعلق احكام 224 قضاشده نمازوں کی ترتیب 253 مانع حیض گولیوں اور نفاس کے خون کا کیا تھم ہے؟ **22**9 بہت باریک کپڑوں میں نماز رہ صفے کے متعلق کیا تھم ہے؟ استحاضہ کے خون کے دوران میں عورت نماز کیسے پڑھے؟ 231 کیاعورت ایسے لباس میں نماز پڑھ سکتی ہے جووائیں نماز کن اوگوں پر داجب ہے؟ 232 بائیں سے کھلا ہو؟ 256 کیا ہے ہوش اور و بوانے پرشری احکام لا گوہوتے ہیں؟ عورت كانقاب اوروستانے كبن كرنمازير هناكياب؟ 256 کیاشروط نمازی تکیل کی خاطر نماز مؤخر کی جاسکتی ہے؟ لاعلمي کي وجه سے تایا ک کیٹروں میں نماز پڑھ لی جائے تو؟ 257 کیاغلیہ نیند کی وجہ سے نماز فجر کومؤخر کرنے کی عادت کیڑ انخنوں سے نیچاٹکانے کی سزا 258 236 بنالیناجائز ہے؟ واجب عنسل کیے بغیر نماز پڑھنے والے کے متعلق تھم 260 کیا بے نماز کو بیٹی کارشتہ وینا جائز ہے؟ 237 اگر نماز میں تکسیر پھوٹ جائے تو کیا تھم ہے؟ 260 بنمازالل خانہ کے ساتھ رہنا کیسا ہے؟ 242 کیا قبروالی مجد میں نماز اوا کرتا جائز ہے؟ 260 عورت کے لیے اپنے بنماز شوہر کے گھر رہنا کیا ہے؟ حمام اوربیت الخلاکی حجیت پرنماز ادا کرنا کیساہے؟ 262 جان بوجھ کرنماز ترک کرنے والے کی قضا کا تھم 245 مجدحرام میں جوتوں سمیت نہیں چلنا جا ہے 262 تارك نماز اولا واور والدين كے فرائض 246 مین قبلہ سے تھوڑا ہٹ جانے سے نماز باطل نہیں ہوتی مسافروں کے لیے اذان کا تکم 246 غيرقبله كي طرف منه كركے نمازيڑھنے كائكم 263 اسیڈفض کے لیےاذان وا قامت کا تھم 247 نیت دل کے اراد ہے کا نام ہے ٔ زبان کا اس سے کوئی وونمازوں کوجع کرتے وقت ہرنماز کے لیے اقامت کے 247 264 "الصلاة حير من النوم" كيلي اذان من كهاجائ

|                                                                                                |     |                                                           | <u> </u> |
|------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|-----------------------------------------------------------|----------|
| مسافر کامتیم کے چیچے نماز پڑھنا' نیز دوڑ کر جماعت                                              |     | حدہ کو جاتے وقت کی کیفیت کیا ہونی چاہیے؟                  | 279      |
| میں شامل ہوتا                                                                                  | 265 | کیا حالت ِ تجدہ میں بہت زیادہ پھیل جانا جائز ہے؟          | 280      |
| معجد میں بآ واز بلند تلاوت جبکہ وہ نمازیوں کے لیے                                              |     | کیا پیشانی کی محراب نیک لوگوں کی نشانی ہے؟                | 280      |
| باعث تشويش ہو<br>تحية المسجد كاحكم                                                             | 266 | دو مجدول کے درمیان شہادت کی انگلی کوٹرکت دینے کا تھم      | 281      |
|                                                                                                | 267 | جلسهُ اسرّاحت كے معلق كياتكم ہے؟                          | 281      |
| مبجد حرام میں مردوں اورعورتوں کی صفوں کی تر تیب<br>ر                                           |     | تشہد میں شروع سے آخرتک شہادت کی انگلی کو حرکت             |          |
| اور بچوں کی صف کا بیان<br>بر                                                                   | 267 | دیتا کیسا ہے؟                                             | 283      |
| عورتوں کی بہترین صف اور دوستونوں کے درمیان نماز<br>پر                                          | 268 | کیا پہلے تشہد میں درود پڑھنا جائز ہے؟                     | 284      |
| کابیان                                                                                         | 200 | نماز میں تورّک کے متعلق کیا تھم ہے؟                       | 285      |
| پاؤں سے پاؤں ملانے اور مسجد سے متصل راستوں<br>میں نازید ہونے کیا کیاہ                          | 268 | كياايك سلام پراكتفاجائز ہے؟                               | 286      |
| میں نماز پڑھنے کے احکام<br>نماز میں رفع الیدین                                                 |     | سلام پھیرنے کے بعد امام کوفور أرخ نہیں بدلنا جاہیے        | 286      |
| مقتری جب امام کورکوع کی حالت میں یائے تو کیا کرے؟                                              | 269 | نماز کے فور ابعد مصافحہ کیسا ہے؟                          | 286      |
| مستریب کا مرحد<br>نماز میں ہاتھ کہاں بائد ھے جا کیں؟                                           | 1   | نمازكے بعداذ كارمسنونہ اور شبح كااستعال                   | 287      |
| عاریں ہو جان ہانگہ سے جائے ہے!<br>نماز میں بسم اللہ جہری پڑھنے کا حکم                          | 271 | نماز کے بعد ہاتھا ٹھا کر دعا کرنا کیسا ہے؟                | 289      |
| عارین مہاللہ بھری پر سے قام<br>وعائے استفتاح سنت ہے فرض نہیں                                   | 272 | فرض نماز کے بعد بلند آ داز ہے اجماعی ذکر                  | 289      |
| دعائے استعمال سے ہے رہیں<br>آمین کہناسنت مؤکدہ ہے                                              | 272 | قفائے حاجت کی وجہ سے نماز باجماعت کو چھوڑا                |          |
| ا ین ہم سنت مو لدہ ہے<br>نماز میں سورۃ الفاتحہ پڑھنے اور بعض آیات کا جواب                      | 273 | جاسكتا ہے                                                 | 290      |
| عمار میں خورہ اتفاقہ پر سکتے اور میں ایاف کا ہوا ب<br>دینے کا حکم                              | 273 | نماز میں آئیسیں بند کر لینا                               | 290      |
|                                                                                                | 277 | کیادورانِ نماز میں اٹکلیاں چٹھا نا جائز ہے؟               | 290      |
| تراوت قرآن کے دقت خشوع کس طرح پیدا ہوسکتا ہے؟<br>قراوت قرآن کے دقت خشوع کس طرح پیدا ہوسکتا ہے؟ |     | نماز میں ستر سے کا بیان                                   | 291      |
| ورون را معدد دوسری مورت شروع کرنے سے پہلے                                                      |     | نماز پڑھتے وقت بجلی کاہیٹر وغیرہ سامنے ہوتو کوئی حرج نہیں | 292      |
| ہ کہ سے بعد دومری ورث مردن سرے سے ہے۔<br>سکوت کا کیا تھم ہے؟                                   | 27  | کیانمازی قراءت میں جنت اور جہنم کے ذکر پر دعااور          |          |
| سے ہوئا ہے۔<br>نماز فجر کی اگر ایک رکعت رہ جائے تو اسے جہزا مکمل                               |     | پناہ طلب کرسکتا ہے؟                                       | 292      |
| کرناھاہے یاسرا؟<br>کرناھاہے یاسرا؟                                                             | 278 | سجدہ سہو کے اسباب کا بیان                                 | 293      |
| " " " "" ر<br>رکوع کے بعد سینے پر ہاتھ باندھنے کے متعلق کیا حکم ہے؟                            | 278 | نماز میں کی بیشی کے احکام                                 | 294      |
| "ربنا ولك الحمد" كي بعد" والشكر "كااضافه                                                       |     | کیانماز وتر غیررمضان میں بھی واجب ہے؟                     | 295      |
| كياب؟                                                                                          | 27  | قنوت وتراور قنوت تازله كے احكام                           | 296      |
|                                                                                                |     |                                                           |          |

چلا جائے۔

| 311 | مقتدی امام کوجس حالت میں پائے ساتھ شامل ہوجائے       | نمازتراوی کے احکام اور رکعات کی تعداد کا بیان 296         |
|-----|------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------|
|     | سرتی نمازوں میں فاتحہ کے بعد جتنی سورتیں حامیں       | تراوت <sup>ک</sup> میں ختم قر آن کے وقت دعا 298           |
| 311 | پڙھ لين                                              | کیالیاتہ القدر ہرسال ایک ہی رات میں آتی ہے؟ 298           |
| 312 | اہام سے سبقت کرنا حرام ہے                            | رّاوت <sup>ح</sup> میں امام کے پیچھے پڑھنے کی غرض سے قرآن |
|     | کیا گناہ گار کے بیچھے اور فرض پڑھنے والے کی نفل ادا  | اٹھانا جائز نبیں                                          |
| 312 | کرنے والے کے بیچھے نماز جائز ہے؟                     | قر آن مجید کوکس حد تک خوبصورت آواز بنا کر پڑھا            |
| 313 | مكمل صف سے آ دى بيچھے تھنچنے كا كياتكم ہے؟           | جاسکتا ہے؟                                                |
| 314 | دومنزلهم عبدمين نماز پڑھنے کا حکم                    | فرض نماز ہے پہلے والی سنن مؤکدہ کا وقت                    |
|     | ٹیلی وژن یاریڈیو سے نشر کی جانے والی نماز کے ساتھ    | فجر کی سنتیں اگر رہ جا کمیں تو فرض نماز کے بعد ادا کی     |
| 314 | مل کرنماز ادا کرنا کیسا ہے؟                          | جا عتی ہیں                                                |
| 315 | مریض کی نماز کا طریقه کیا ہے؟                        | کیاتحیۃ السجد پڑھنے کے بعدنوافل پڑھے جاسکتے ہیں؟ 301      |
| 316 | ہوائی جہاز میں نماز ادا کرنے کا طریقہ                | سنن مؤ کدہ کی قضااور فرض نماز کے بعد جگہ بدلنے کا تھم 301 |
| 316 | کتنی مسافت پرنماز قصر کی جاسکتی ہے؟                  | کیا سجدہ تلاوت کے لیے طہارت شرط ہے؟                       |
| 318 | نمازعمر کو جعہ کے ساتھ جمع کرنے کا مسکلہ             | سجدهٔ شکر کب کریں اور اس کی کیفیت کیا ہونی چاہیے؟ 304     |
| 319 | دونمازوں کوجمع کرنے کی کہاں تک رخصت ہے؟              | کیا تحیة السجد میا سنتول میں بھی دعائے استخارہ پڑھی       |
| 320 | سفر کی رخصتین کیا کیا ہیں؟                           | جا سکتی ہے؟                                               |
| 321 | جعدکی پہلی گھڑی کب شروع ہوتی ہے؟                     | کیات بیجے نماز پڑھنا ثابت ہے؟                             |
|     | کیاامام کی آ واز سنائی دینے کی صورت میں نماز گھر پر  | سہاگ رات دورکعت نماز پڑھنے کا تھم                         |
| 321 | ادا كرنا جائز ہے؟                                    | ممنوع او قات جن میں نماز پڑھنا جائز نہیں 💎 306            |
| 322 | عورت جمعہ کی گتنی رکعتیں ادا کر ہے؟                  | نماز باجماعت کے احکام                                     |
| 322 | جعه پڑھ لیں تو پھر فرض نماز پڑھنے کی ضرورت نہیں      | ملازم حقوق الله اور حقوق العباد كوكيي فبصائح؟ 308         |
| 323 | مبافر کے لیے نماز جعہ کا تھم                         | کیا پہلی ایک یا دور کعتیں جماعت سے رہ جانے پر             |
|     | اگرایک رکعت امام کے ساتھ پالیس تو پھر جعدہی شار ہوگا | فاتحد کے ساتھ اور سورت بھی ملائی جائے؟                    |
| 324 | دوران خطبه میں امام کی دعا پر آمین کہنے کا حکم       | جب امام آخری تشهد میں ہو اور دوسری جماعت کی               |
|     | غیر عربی زبان میں خطبہ اور خطیب کا نطبہ محمد دیتے    | اميد ہوتو انتظار جائز ہے                                  |
| 324 | ہوئے دونوں ہاتھ بلند کرنا<br>عن سے                   | کیا فرض نماز کی ا قامت کے بعد نوافل جائز ہیں؟ 310         |
| 05- | کیا جعہ کے دن عسل کا تھم صرف مردوں کے ساتھ           | امام اگر مقتذی کے فاتح کمل کرنے سے پہلے رکوع میں          |
| 325 |                                                      | Z 1 d-                                                    |

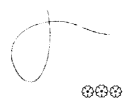
| تنظیہ بمعد مثنا واجب اور او آن 6 ہوا ب دینا شفت ہے۔ 325                                                         | 325 ا زگوۃ کے مسائل                                    | 345         |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------|-------------|
| جمعہ کے دن صفول کو بھلانگنا جائز نہیں                                                                           | 325                                                    |             |
| جب امام خطبہ دے رہا ہوتو سلام کہنے ادر جواب دیے                                                                 | وجوب ز کو ة کی شرطیں                                   | 346         |
| کا کیا تھم ہے؟                                                                                                  |                                                        | 347         |
| نماز عیداوراس کے مسائل کے 327                                                                                   |                                                        | 348         |
| نماز کسوف وخسوف کے احکام کیا ہیں؟                                                                               |                                                        | 348         |
| اگرنم از خسوف کی ایک رکعت ره جائے تو؟                                                                           |                                                        | 349         |
| نماز استىقاادراس ميں جادر بدلنے كائكم                                                                           |                                                        | 349         |
| دعاسے بے اعتنائی نہیں کرنی جاہیے 330                                                                            |                                                        | 351         |
| کوئی شخص اپنے دفن ہونے کی جگہ کے متعلق دصیت                                                                     | نصف سال چرنے والے جانوروں پرز کو ۃ کا مسئلہ            | 351         |
| ر <u>ہے ت</u> و۔۔۔۔۔؟                                                                                           |                                                        |             |
| "لَا إِلَّهُ إِلَّا اللَّهُ" كَيْلَقِين كب كي جائع؟                                                             |                                                        | 351         |
| کیارشتہ داروں کے انتظار کی وجہ سے مدفین میں تاخیر                                                               | سونے چاندی کانصاب ادرصاع کی مقدار                      | 352         |
| جائزے؟                                                                                                          |                                                        | 352         |
| نماز جنازہ میں شرکت کے لیے رشتہ داروں اور                                                                       | کیامال کی زکو ہ کپڑے دغیرہ سے دی جاعتی ہے؟             | 352         |
| دوستول کواطلاع دینا جائز ہے                                                                                     | 333 سونے اور ہیرے کا مجموعی نصاب ادراس کی ز کو ة       | 353         |
| میت کوشسل دینے کا شرعی طریقہ 333                                                                                | 333 مجدیں بنانے میں زکوۃ کا مال خرچ کرنا               | 353         |
| چار ماہ بعد ساقط ہونے والے بیچ کی نماز جنازہ پڑھی                                                               | گاڑیاں ادر مکان کرائے پر دیے ہوں تو حاصل شدہ           |             |
| جائے گ                                                                                                          | 7 -                                                    | 353         |
| نماز جنازه كاطريقه                                                                                              | * .* 1                                                 |             |
| تارک نماز کی نماز جنازه درست نہیں                                                                               |                                                        | 354         |
| کیا نماز جنازہ کی جگہ اور وقت کا تعین ضروری ہے؟ 338                                                             | 338                                                    | 355         |
| ،<br>ہا ئبانہ نماز جنازہ کے بارے میں تھم                                                                        | 339 کیافوت شدہ انسان کے مال پرز کو ۃ ہے؟               | <b>35</b> 6 |
| بیت کوفن کرنے کا صحیح طریقتہ 339                                                                                | ذاتی استعال کی گاڑیوں پر زکو ہ <sup>ینہیں</sup><br>339 | 357         |
| یے مدین وقت میں برجہ میں اور دعا کرنا کیسا ہے؟                                                                  | کیاز کو ۃ دیتے وقت بتا نا واجب ہے کہ بہ ز کو ۃ ہے؟     | 357         |
|                                                                                                                 | کیاز کو ۃ ایک جگہ ہے دوسری جگہ منتقل کی جاسکتی ہے؟     | 357         |
| لوربوں کے لیے قبروں کی زیارت کرنا جائز ہے؟ 341 علام کا جائز ہے؟ 341 علام کا جائز ہے؟ 341 علام کا جائز ہے؟ 341 ع | 341   دوسرے شہر میں رہنے والے اہل خانہ کے صدقہ فطر     |             |
| يت كے لفر قر آن " " " " " " " " " " " " " " " " " "                                                             |                                                        | 357         |

| ن کے عوض مسکین     | وائمی مریض روزے کے بجائے ہردن          | 358 | ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔                        |
|--------------------|----------------------------------------|-----|--------------------------------------------------------------|
| 374                | کوکھانا کھلا دے                        | 358 | فين ريمسين من في                                             |
| 375                | مبافر کےنمازروزے کا حکم                | 359 | وأبيور مستثندر والشميد                                       |
| کھنا داجب ہے 376   | اگرسفر میں مشقت زیادہ ہوتو روز ہ نہر   | 360 |                                                              |
| ہ رکھناافضل ہے 377 | ا گرسفر میں آسانی اور سہولت ہوتو روز ہ | 360 |                                                              |
| لہ آ سانی سے عمرہ  | ما فر مکه پینچنے پر روز ہ چھوڑ دے تا ک |     | 70 90000                                                     |
| 378                | كريخ                                   | 361 | مجاہدین کوز کو ۃ دی جاسکتی ہے<br>سریت میں نیسری میں میں خواش |
| , کرنے پر قضا ادا  | وووھ پلانے والی عورت روزہ ترک          | 362 | فِدُونَ فِي يَرِ لَ سُنَ اللَّهُ سُنَ اللَّهُ مِنْ فَاسْتُ   |
| <b>3</b> 79        | کر ہے گی                               | 362 | قریبی رشته داروں کوز کو ة دینا کیسا ہے؟                      |
| ے کی صحت پر کوئی   | آ رام وسکون حاصل کرنے سے روز۔          | 362 | صدقات وز کو ۃ رمضان ہی کے ساتھ خاص نہیں                      |
| 380                | ارژنهیں پڑتا                           | 363 | صدقہ جاربیدہ ہے جے انسان خودا پی طرف سے دے                   |
|                    | رمضان کے روزے کے لیے ایک بی            |     | عورت کا اپنے شوہر کے مال سے بلااجازت صدقہ کرنا               |
|                    | کیا بغیر کھائے ہے صرف توڑنے کا         | 364 | جا <i>تر</i> نہیں                                            |
| 380                | باطل ہوجائے گا؟                        |     | فقیرآ دمی کاتقتیم کے لیے زکوۃ لے کراپنے پاس رکھ              |
| 381 Ü              | بھول کر کھانے پینے سے روزہ نہیں ٹو     | 364 | لینا کیہاہے؟                                                 |
| 381                | روزہ دارسرمہ استعال کرسکتا ہے          | 367 | 0. – – ,,,                                                   |
| ل کرنا جائز ہے 382 | روزه دار کیلئے مسواک اورخوشبواستعا     | 368 | روزے کوواجب قرار دینے کی حکمت                                |
|                    | روزه تو ژنے والی چیزیں                 | 368 | تمام دنیا کے مطالع کو مکہ کے مطالع سے مربوط کرنا سیح نہیں    |
|                    | دے کے مریض کیلئے''ان ہیل'' کا ا        |     | انسان جس علاقے میں ہوأس کی رؤیت کےمطابق                      |
|                    | تے ہے روز ہ ٹوٹنے کے بارے میر          | 370 | روزہ افطار کر ہے                                             |
|                    | <br>  دانتوں سے نکلنے والاخون روزے پر  | 371 | پُر مشقت کا م کی وجہ ہے روز ہ ترک کرنا جائز نہیں             |
|                    | چےطلوع فجرے پہلے طہر کا یقین ہو        | 371 | ایام حیض کے روز وں کی قضاادا کرنا ضروری ہے                   |
| 388                | رکھے آگر چہ سل بعد میں کرے             |     | کمائی کرنے کی وجہ سے روزے ندر کھنے والے کے                   |
| ۇرنا 388           | ۔<br>خون ٹمیٹ کروانے سے روزہ نہیں ٹ    | 371 | متعلق علم                                                    |
|                    | مشت زنی ہے اگر انزال ہوجائے تو         | 372 | مس عذر کی وجہ ہے روز ہ چھوڑنا جائز ہے؟<br>                   |
|                    | محض خوشبوسو تکھنے اور ناک میں ووا      |     | جے طلوع فجر کے بعد معلوم ہو کہ آج روزہ ہے وہ کچھ             |
| U (                | المن الوجوعوت اورامات عن الراء         | 373 | •کائیس                                                       |

| ائل کے بعد فریضہ مج ادا کرنے میں تاخیر نہیں           | احتلام ہوجانے سے روزہ نہیں ٹوشا 390 وس                                                                          |
|-------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| رنی چاہیے 407                                         | روزہ دار مختذک حاصل کرسکتا ہے غیرارادی طور پریانی                                                               |
| روض کے لیے جج واجب نہیں                               | علق میں جانے سے روزہ کہیں توشا 390 مق                                                                           |
| نت دار اورا حکام حج سے واقف شخص ہی کو وکیل بنایا      | روزہ دارکو بخور کے استعمال ہے گریز کرنا جا ہے 391 اما                                                           |
| 408 جـ تلتا ہے                                        | احتیاط کے نام پرروزہ تاخیر سے افطار کرنا بدعت ہے جا                                                             |
| یا عمرے کی ادائیگی سے قاصر شخص کیا کرے؟ 409           | اورنگسیرے روزہ کہیں ٹوشا جے                                                                                     |
| بدل اگر طے شدہ رقم ہے کم خرچ پر ہوتو؟ 409             | سحری وافطاری زمین کے لحاظ سے ہو گی نضا کا اعتبار                                                                |
| ى كى طرف سے عمرہ اواكرتے ہوئے اپنے ليے دعاكر تا 409   | 1 392                                                                                                           |
| یا عمرے میں کسی کو نائب بنانے کے متعلق تھم م          | 7. I                                                                                                            |
|                                                       | ا الحال الماذ القائم مسروز ما الالارادة الماد القائم المعال الماد القائم المعال الماد الماد الماد الماد الماد ا |
| رت کامحرم کے بغیر حج کرنا 411                         | کتا چودی نواندی اور ترام مستوتے روزہ ما کی ہوجا تاہے: 393                                                       |
| انے کے اعتبار سے فج کے اوقات                          | 394 CO                                                                                                          |
| نات جے سے پہلے احرام باندھنے کے بارے میں علم 414<br>- | افطار کے وقت مسنون دعا 195                                                                                      |
| ہے اعتبار سے مواقیت فج                                | # - Co of of other constraints                                                                                  |
| راحرام کے میقات سے گزرنے والے کے متعلق حکم 415        | روزے رکھ سکتا ہے؟                                                                                               |
| یاعمرے کا تلبیہ کہتے وقت نیت کے الفاظ زبان ہے         | جس مریض کو قضا ادا کرنے کی مہلت نہ ملے اس کے                                                                    |
| ہناغلط ہے                                             | 1 - •                                                                                                           |
| وعمرہ کرنے والا بغیراحرام کے میقات سے نہ گزرے 416     | شوال کے روزے رکھنے کی افضل صورت مج                                                                              |
| ائى جہاز مين نماز پڑھنے اور احرام باندھنے كاطريقه 417 |                                                                                                                 |
| ر کوئی میقات سے گزر کر عمرے کا اراوہ کرے تو           |                                                                                                                 |
| رام کہاں سے باندھے؟                                   | • •                                                                                                             |
| یائحر مغسل کرسکتا ہے؟                                 | کاروز ہمجی رکھ سکتا ہے ۔ کاروز ہمجی رکھ سکتا ہے ۔                                                               |
| ت کی طرف سے فج بدل کیا جاسکتا ہے                      |                                                                                                                 |
| ام کی کوئی مخصوص نماز نہیں                            | •                                                                                                               |
| تتع كابيان 419                                        | 1                                                                                                               |
| ہیہ کے مسنون الفاظ 420                                | •                                                                                                               |
| ۔<br>م کا اپنے بالوں میں کنگھی کرنا سیحے نہیں 421     |                                                                                                                 |
| 422                                                   | بنان کے چے کے ۔<br>بنان کے چے کے ۔                                                                              |
| 1                                                     | ج الرحن <u> </u>                                                                                                |

| تقلی سعی جائز جبیں                                         | سعودی حکومت کو دهو که میں رکھ کر حج کرنا 422           |
|------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------|
| طواف افاضه کے بغیر حج مکمل نہیں ہوتا                       | ج تمتع يا إفراد؟ 423                                   |
| دوران طواف میں حجر اسود کو بوسه دینا ضروری نہیں 436        | مُحرم کے چھتری استعال کرنے اور بیلٹ باندھنے میں        |
| طواف کمل کیے بغیر عمر ہ کیجی نہیں 437                      | كوئي حرج نهيں 423                                      |
| مناسک حج وعمرہ ادا کرتے وقت زبانی دعا کمیں پڑھنا           | معذور فخص کے متعلق تھم جواحرام نہ باندھ سکتا ہو        |
| زیادہ بہتر ہے                                              | عالت إحرام مين جماع كرنے والے كے متعلق كياتكم ہے؟  424 |
| مناسک حج کے لیے کوئی مخصوص دعا ئیں نہیں ہیں ۔              | مُر م عورت کیسے پردہ کرے؟                              |
| نجاست گئے کپڑوں میں عمرہ کرنے کا حکم                       | طواف وداع سے پہلے حیض آنے پرعورت کیا کرے؟ 427          |
| کیامقام ابراہیم پرقدموں کا نشان سیح ہے؟                    | اگر جائضہ کو طہارت میں شک ہوتو دوبارہ عمرہ کرے 428     |
| غلاف کعبہ کوتبرک کے لیے چھونا کیسا ہے؟                     | اگر طواف افاضہ سے پہلے عورت کو حیض آ جائے تو وہ        |
| عمرے میں بال کو انا افضل ہے یا منڈ دانا؟                   | 428 ايكر ي                                             |
| جج تتع کے متعلق سائل 442                                   | ,                                                      |
| عمره كرنے والا كہاں بال كوائے؟                             | عورت کے متعلق حکم                                      |
| تاخیر کی وجہ سے اذان فجر کے وقت مزدلفہ آنے کے              | عورت کے لیے احرام کا کوئی مخصوص لباس نہیں ہے 429       |
| متعلق حكم متعلق حكم                                        | مرم عورت کے لیے جرابیں اور دستانے پہننا کیساہے؟ 430    |
| ری جمار کے متعلق مسائل                                     | عائضہ پاک ہونے تک عمرے کومؤخرکرے 430                   |
| تقفیر میں سارے سرکے بال کٹوا نا ضروری ہے 448               | مُرم عورت حيض كے بعد كير بيتديل كرسكتى ہے 431          |
| ری جمار کا صحیح وقت                                        | مُحرم عورت تج مين نقاب نه پہنے 431                     |
| اس بیار شخص کے متعلق کیا حکم ہے جو ندری کر سکانہ طواف؟ 449 | بھول کر ممنوعات احرام کا ارتکاب کرنے والے کے           |
| مزدلفہ سے باہررات گزار نے والے کے متعلق تھم 🛚 450          | متعلق حكم متعلق حكم                                    |
| حج إفراء كرنے والے برطواف افاضه كے بعد سعى لازم نہيں 450   | ع كى غلطيوں كا كفاره كہاں اداكيا جائے؟                 |
| قارن کے لیے ایک ہی طواف وسعی کافی ہے                       | طواف سے پہلے سعی کرنا کیا ہے؟                          |
| رات کا زیادہ حصہ نی میں بسر کیا جائے                       | ماہ رمضان میں بار بار عمرہ کرنا سیخے نہیں ہے 434       |
| حاجی بارہ ذوالحبہ کوغروب سے پہلے منی سے نکل سکتا ہے 451    | اگر دوران طواف میں جماعت کھڑی ہو جائے تو پہلے          |
| تیرہ ذوالحجہ کوزوال سے پہلے ری کرنا جائز نہیں              | نماز پڑھے                                              |
| فَمَنُ نَعَجَّلَ فِي يَوُمَيُنِ كَالْحِيْمِ مَفْهُومِ 452  | کیاسعی طواف سے پہلے کی جاسکتی ہے؟                      |
| اکیا کرے؟ 453                                              | اضطباع کے                                              |

| 456 | حج کا قصد کر کے جانے والے شخص کے متعلق تھم      | التر | ع یا عمرہ کرنے والا کوچ سے پہلے آخری وقت بیت |
|-----|-------------------------------------------------|------|----------------------------------------------|
|     | گناہوں سے نج کاا جروثواب کم ہوجا تاہے           | 454  | میں گزارے<br>میں گزارے                       |
|     | جعلی پاسپورٹ پرج کرنے والے کے متعلق کیا تھم ہے؟ | 455  | عمرہ کرنے والے کے لیے طواف و داع کا تھم      |
|     |                                                 | 456  | محصور کے بارے میں کیا تھم ہے؟                |





### 

# عرض ناشر

کتاب وسنت کی تشریح و توضیح کے ضمن میں جو مختلف علوم و فنون و جو دمیں آئے 'ان میں ایک نافع' مفیداور رہنمائی کا فرض ادا کرنے والا شعبہ علم و تحقیق کاعنوان' فقاویٰ 'ہے۔ عملی زندگی کے کارزار میں ایک بندهٔ مسلم کوعقا کدوعبادات اور مسائل و معاملات میں مختلف نوعیت کے سوالات' اشکال اور الجھنیں پیش آتی ہیں۔ یہ ایک فطری بات ہے کہ ایسے لوگ مسائل و معاملات میں مختلف نوعیت کے سوالات' اشکال اور الجھنیں پیش آتی ہیں۔ یہ ایک فطری بات ہے کہ ایسے لوگ اگر صاحبانِ علم اور اربابِ بصیرت ہوں تو وہ براہ راست کتاب وسنت سے رہنمائی حاصل کریں گئے بصورت دیگر وہ اپنی الجھنوں اور مسائل و مشکلات کو اہل علم اور ارباب جقیق اداکہ شرعیہ کی روشنی میں انھیں جو اب فراہم کریں گے۔ دین اصطلاح میں ایسے جو اب کوفتو کی اور جو اب دینے والے کومفتی کہا جاتا ہے۔

قرآن مجید کے مطالعے سے معلوم ہوتا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے بہت سے مقامات پرخود سوال کیے ہیں اور پھرخود ہی ان
کے حتی اور قطعی جواب فراہم کیے ہیں۔قرآن کیم میں اس نوع کے جوابات کی نوعیت اگر چہ حدود ونصوص کے دائر سے میں
آتی ہے گرہم انھیں بڑی آسانی سے فناوی بھی قرار دے سکتے ہیں۔ بوں قرآن مجید فنادی کا بنیادی ماخذ ہے اور اللہ تعالیٰ کی
ذات خود شارع کی حیثیت رکھتی ہے جس کے جواب اور فتو سے کو نہ تو چیلنے کیا جاسکتا ہے اور نہ اس میں کوئی تبدیلی ہی کی
جاسکتی ہے۔قرآن مجید نے بندگان الہی کو اپنے مسائل ومشکلات رفع کرنے کے سلسلے میں نی کریم مُن اللہ اللہ کو اپنے مسائل ومشکلات رفع کرنے کے سلسلے میں نی کریم مُن اللہ اللہ کو اپنے مسائل ومشکلات رفع کرنے کے سلسلے میں نی کریم مُن اللہ اللہ کو اپنے مسائل ومشکلات رفع کرنے کے سلسلے میں نی کریم مُن اللہ کا مشورہ بھی دیا ہے۔

ارشاد باری تعالی ہے:

﴿ فَإِن لَنَزَعَنُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللَّهِ وَالرَّسُولِ إِن كُنُهُ تُوْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْبَوْمِ الْآخِرِ ﴾ (النساء: ٩٩٤) "اور اگر کسی موضوع پرتمهارے درمیان اختلاف ہوتو الله اوراس کے رسول کی طرف رجوع کرؤ اگرتم الله اور روزآ خرت پرایمان رکھتے ہو۔"

مزيد فرمايا:

﴿ وَمَا ءَانَكُمُ ٱلرَّسُولُ فَحُدُوهُ وَمَا نَهَنكُمْ عَنْهُ فَٱنتَهُوا ﴾ (العشر: ٥٩/٧)

''اور جو پچھرسول شمصیں دیں اسے لے لواور جس چیز سے منع کردیں اس سے رک جاؤ۔''

قرآن مجید نے نبی کریم طافی کی نبوت ورسالت کے جس تشریعی مقام ومنصب کو پیش کیا ہے اس لحاظ سے آپ کی تمام احادیث فاؤی جامع احکام اور فصل خطاب کی حیثیت رکھتی ہیں۔ یوں فاؤی اسلامیہ کی اولیں کتاب قرآن مجیداوراس کا دوسر اقطعی اور حتی ماخذ سنت رسول یا احادیث رسول ہیں جن کی روثنی میں خلافت راشدہ میں سیکڑوں موضوعات پر فاؤی دیے گئے۔ عہد صحابہ بھائی ہمیں ایک سوتمیں کے قریب ایسے صحابہ کرام بھائی ہمی اسائے گرامی ملتے ہیں جضوں نے کتاب وسنت کے اولی شرعیہ کی روثنی میں ہزاروں مسائل ومشکلات کے جواب فراہم کیے ہیں اور بیسب ذخیرہ امت مسلمہ کتاب وسنت کے اولی میں مقاؤی دیے ہیں اور فیادی کا بیاس محفوظ ہے جس کی روثنی اور رہنمائی میں ائمہ محت ثین اور مفتیانِ کرام نے ہرصدی میں فاؤی دیے ہیں اور فتاؤی کا بیاس محفوظ ہے جس کی روثنی اور رہنمائی میں ائمہ محت ثین اور مفتیانِ کرام نے ہرصدی میں فاؤی دیے ہیں اور فتاؤی کا بیاس محفوظ ہے جس کی روثنی اور درخشاں باب ہے۔

اسلامی فاؤی کے ان ذخائر پرتوجہ ڈالیس تو ان کے ذریعے سے قرآن مجید کے عمد ہفتیری نکات کے علاوہ احادیث کی تشریح وتو فیح میں تعبیر نصوص کاعلم بھی حاصل ہوتا ہے۔ ان فاؤی کے مطالع سے مختلف صدیوں میں اسلامی معاشرت اور ترن میں پیدا ہونے والے تغیرات کا بھی علم ہوتا ہے جن کے تحت نئے نئے مسائل اور مشکلات پیدا ہوتی ہیں اور صاحب تقوئی اہل علم اولکہ شرعیہ کی روثنی میں ان کے جواب فراہم کرتے ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ اسلامی فناؤی کا بی تظیم الثان ذخیرہ ملت اسلامی کی حیات مستقبلہ کی صانت فراہم کرتا ہے۔ اس مرحلے پرہم اس نفذ و انتقاد کا ذکر کرنا بھی ضروری سجھتے ہیں جوایے فناوئ کی حیات مستقبلہ کی صانت فراہم کرتا ہے۔ اس مرحلے پرہم اس نفذ و انتقاد کا ذکر کرنا بھی ضروری سجھتے ہیں جوایے فناوئ کی حیات مستقبلہ کی صانت فراہم کرتا ہے۔ اس مرحلے پرہم اس نفذ و انتقاد کا ذکر کرنا بھی ضروری سے محتے ہیں جوایے فناوئ موقع پرہم حضرت ابو ہریرہ ڈاٹھؤ سے مردی ہے مدین بطور انتباہ پیش کرنا چاہتے ہیں۔

ارشاد نبوی ہے

«مَنْ قَالَ عَلَيَّ مَا لَمْ أَقُلْهُ فَلْيَتَبَوَّأَ مَقْعَدَهُ مِنَ النَّارِ وَمَنْ أَفْتَى بِفُتْيَا بِغَيْرِ عِلْمٍ كَانَ إِنْمُ ذَٰلِكَ عَلَى مَنْ أَفْتَاهُ»(مسند أحمد:٢/٣٦٥)

''جس نے میری طرف الی بات منسوب کی جو میں نے نہیں کہی' وہ اپنا گھر جہنم میں بنالے اور جس مخص نے علم کے بغیر فتوی دیا تو اس کا گناہ مفتی کے سر ہوگا۔''

اس لیے جہاں فناؤی کے منابع اور مراجع کا موزوں اور درست ہونا ضروری ہے وہاں مفتی کیلئے صاحب علم وبصیرت زاہد و عابداور زمانی و مکانی تغیرات کے وجوہ سے باخبر ہونا بھی ناگزیہ ہے۔ یہ اس تعلیم کا نتیجہ ہے کہ بڑے بڑے عالم فتو کی دینے سے گریز کا بہلوا ختیار کرتے تھے یا اگر بعد میں آخیں اپنے فتو کی کے برعکس کوئی دلیل مل جاتی 'تو فوراً اس سے رجوع کر لیتے تھے۔ پیش نظر فاوی کا مجموعہ جو '' فاوی ارکان اسلام'' کے عنوان سے پیش کیا جارہا ہے' عالم اسلام کے مرکز تجاز کے ایک متاز عالم اور محقق اشخ العلامہ محمد بن صالح العثیمین رشش کے ان فاوی کا اردو زبان میں پہلامتند ترجمہ ہے جوعقائد و عبادات کے شمن میں پیدا ہونے والے ان جملہ سوالات کے ایسے شافی اور کامل جوابات فراہم کرتا ہے جن کی اساس اور مافذ خالص کتاب وسنت ہے اور جن میں موحد اور محقق اہل علم سے استفاد ہے کا رنگ بھی شامل ہے۔ اس مجموعہ فاؤی میں بول تو پانچوں ابواب اور موضوعات علمی اور تحقیق شان ہے آراستہ ہیں مگر عقائد کے باب میں جن سوالات کے جواب فراہم کے بین ان کی مثال گزشتہ صدیوں کے فاؤی میں نہیں متی ۔ اہل سنت والجماعت کوطائفہ منصورہ یا فرقۂ ناجیہ کے دائر ہ اعزاز و فضیلت میں آنے کے لیے شخ موصوف بڑائش کے فاؤی کے اس حصہ اول کا مطالعہ حقیق ایمانی لطف اور شرعی رہنمائی فراہم کر کے گا۔ جہاں تک نماز' زکو ق'روز ہے اور جج کے شرعی احکام اور فقہی مسائل کا تعلق ہے' اس ضمن میں بھی شیخ موصوف کو اللہ تو کتاب وسنت کی خصوصی بصیرت عطا کی ہے جس کا مشاہدہ صفحہ بہ صفحہ اور سطر ہوتا چلا جاتا ہے۔ یوں ارکان اللہ تو اللہ کا نموں کو مدنظر رکھتے ہوئے ہر نوعیت کے سوالات اور اشکالات کے مختفر گر جامع جوابات ان فاؤی میں پیش اسلام کے جملہ پہلوؤں کو مدنظر رکھتے ہوئے ہر نوعیت کے سوالات اور اشکالات کے مختفر گر جامع جوابات ان فاؤی میں پیش

 فاضل مترجم مولانا خالد سیف طِلَّهُ ، جواسلامی نظریاتی کونسل اسلام آباد کے سینئر ریسری سکالر ہیں انھوں نے ترجیکا حق اداکر دیا ہے اوراس پرہم ان کے بے حد شکر گزار ہیں۔ اُردوایڈیشن میں قر آن وحدیث کے عربی متن کی تھیجے اوران کے حوالوں کی تخریخ حافظ محمود صاحب نے کی اور اُردو پروف ریڈنگ کی ذمہ داری مولانا محمومی منان منیب محسن فارانی اور مولانا منیراحدر سولپوری نے احسن طریقے سے نبھائی ہے۔ ان سب کواللہ تعالی جزائے خیرسے سرفراز فرمائے!



#### مقدمه

إِنَّ الْحَمْدَ للهِ نَحْمَدُهُ وَنَسْتَعِينُهُ، وَنَسْتَغْفِرُهُ وَنَعُوذُ بِاللهِ مِنْ شُرُورِ أَنْفُسِنَا وَمِنْ سَيِّئَاتِ أَعْمَالِنَا مَنْ يَهْدِهِ اللهُ فَلَا هَالِهُ إِلاَ اللهُ أَعْمَالِنَا مَنْ يَهْدِهِ اللهُ فَلَا هَالِهُ إِلاَ اللهُ وَحَمَّلُهُ عَلَيْهُ وَمَنْ يَعْمُلِلْ فَلَا هَادِي لَهُ، وَأَشْهَدُ أَنْ لاَ إِلٰهَ إِلاَ اللهُ وَحُدَهُ لاَ شَرِيكَ لَهُ، وَأَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ عَلَيْهُ وَصَحْبِهِ وَسَلِّمْ تَسْلِيمًا كَثِيرًا أَمَّا بَعْدُ!

بعض احباب نے اللہ تعالی انھیں جزائے خیر ہے نوازے ترغیب دلائی کہ ہمارے شیخ علامہ محمہ بن صالح العثیمین المسطیر کے فقاؤی میں سے ارکانِ اسلام سے متعلق بعض مسائل کو کتابی صورت میں مرتب کر کے عربی زبان میں طبع کیا جائے اور پھر مختلف زبانوں میں ان کے تراجم کو بھی شائع کیا جائے تا کہ زیادہ سے زیادہ لوگ مستفید ہو سکیں کی وککہ یہ فقاوی کتاب اللہ است رسول (مُنظِیم) اور محقق اہل علم کے اقوال پر بینی ہونے کی وجہ سے امتیازی مقام ومرتبہ کے حامل ہیں۔

اللہ تعالی شخ محترم کواسلام اور سلمانوں کی طرف ہے بہترین جزا ہے سرفراز فرمائے ان کی خدمت میں جب اس تجویز کو پیش کیا گیا تو انھوں نے اس کام کو نہ صرف مستحن قرار دیا بلکہ حوصلہ افزائی بھی فرمائی کیونکہ یہ نیکی اور پر ہیز گاری کے کاموں میں تعاون اورعلم شرعی کی اشاعت کا ذریعہ ہے۔

شخ محترم کی تائید و حمایت اور را ہنمائی کے بعد میں نے فناویٰ کے مجموعے سے ارکان اسلام سے متعلق فناویٰ کا انتخاب شروع کر دیاحتی کہ پیکام پایئے جمیل کو پینچ گیا۔

الله عز وجل کے حضور دعا ہے کہ وہ اس عمل کو نافع بنائے ٔ اپنی ذات پاک کے لیے اسے خالص بنائے 'شخ محتر م کو جزائے خیرعطا فر مائے اور آپ کے علم عمل اور عمر میں برکت عطا فر مادے۔ <sup>®</sup>

> بقسلم فهدبن ناصرسلیمان

ن فضیلۃ اشیخ محمد بن صالح العثیمین والنے 2002ء میں اپنے رب سے جالے۔اللہ تعالی ان کے علمی کارناموں کوان کے لیے صدقہ جاریہ بنائے اور مسا





#### توحیداوراس کی قشمیں ww.KitaboSunnat.com

سوال او حدد کی تعریف کیا ہے اور اس کی کتنی قسمیں ہیں؟

(جواب ازروئ افت توحید باب وَ حَدَدُ یُو جَدُ کا مصدر ہے جس کے معنی کی چیز کوایک قرار دینے کے ہیں اور توحید فنی واثبات ہی کی صورت میں وجود میں آسکتی ہے یعنی ذات واحد کے ماسوا ہے تھم کی فنی کردی جائے اور اس کی ذات کے لیے اس کا اثبات کردیا جائے مثل اُنہ ہم کہتے ہیں کہ کسی انسان کے لیے اس وقت تک توحید کھمل نہیں ہوسکتی حتی کہ وہ اس بات کی شہادت دے کہ اللہ کے سوا ہر چیز کی الوجیت کی فنی کردی اور صرف اور صرف اللہ تعالیٰ کی ذات پاک کے سوا ہر چیز کی الوجیت کی فنی کردی اور صرف اور صرف اللہ تعالیٰ کی ذات گرای ہے اس کا اثبات کردیا کیونکہ محض فنی تو تعطیل محض ہے اور اثبات محض اس امر سے مانع نہیں کہ غیر بھی اس تھم میں شریک ہو ۔ مثالا اگر آپ یہ کہیں کہ فلال شخص کھڑا ہونے میں اس کے لیے تو یہ فابت کردیا کہ وہ کھڑا ہے کہ بیٹ کہ کوئی بھی کھڑا ہونے میں اس کے ساتھ کوئی اور بھی شریک ہو ۔ اگر آپ یہ کہیں کہ کوئی بھی کھڑا ہونے میں اس کے ساتھ کوئی اور بھی شریک ہو ۔ اگر آپ یہ کہیں کہ کوئی بھی کھڑا اس نہیں ہے تو آپ نے بالکل فنی کردی اور کسی کے لیے بھی قیام کو فابت نہ کیا اور اگر آپ یہ کہیں کہ ذید کے سواکوئی کھڑا نہیں ہے تو اس میں آپ نے ایکل فنی کردی اور کسی کی فی اس کے کوئلہ آپ نے دیں امر سے میں تھی جب تک وہ فنی واثبات پر مشمل نہ ہو۔ اس اس کے اعتبار سے توحید کی بھی حقیقت ہے بعنی توحید اس وقت تک توحید ہونہیں سکتی جب تک وہ فنی واثبات پر مشمل نہ ہو۔

اللہ عز وجل کی نبیت ہے توحید کی تمام اقسام توحید کی اس تعریف میں داخل ہیں کہ' اللہ تعالیٰ کوان تمام امور میں واحد قرار دیا جائے جواس کی ذات پاک کے ساتھ خاص ہیں۔''

جیہا کہ اہل علم نے ذکر کیا ہے توحید کی درج ذیل تین اقسام ہیں: ① توحید ربوبیت ② توحید الوہیت ③ توحید اساء وصفات اہل علم نے تتبع و تحقیق اور آیات واحادیث کے مطالع سے معلوم کیا ہے کہ توحید ان تین قسموں سے خارج نہیں ہے ُ لہذا انھوں نے توحید کی تین قسمیں ہی بیان کی ہیں: آ

توحیدر بو بیت: یعنی الله سبحانه و تعالی کو خَلق (پیدائش) مُلُک (بادشاہت) اور تدبیر میں واحد قرار دینا۔ اسکی تفصیل حسب ذیل ہے: ① خَسلُق: خلق کے ساتھ الله تعالیٰ کو واحد قرار دینے کے معنی یہ بین کہ صرف اور صرف الله تعالیٰ خالق ہے اس کے سوااور کوئی خالق منہیں ہے۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿ هَلْ مِنْ خَلِقِ عَيْرُ اللّهِ يَرُزُقُكُم مِّنَ السَّمَلَةِ وَالْأَرْضِّ لَآ إِلَكَهُ إِلَّا هُو ﴾ (الفاطر: ٣/٣٥) ''كيا الله كي واكوئي اور خالق (اوررزاق) ہے جوتم كوآسان اور زمين سے رزق ديتا ہو؟ اس كے سواكوئي معبود نہيں۔'' الله تعالیٰ نے كفار كے معبودوں كے باطل ہونے كوبيان كرتے ہوئے فرمایا:

﴿ أَفَمَن يَغْلُقُ كُمَن لَّا يَغَلُقُ أَفَلَا تَذَكَّرُونَ ﴿ النحل: ١٧/١١)

'' تو جو (اتن کلوقات) پیدا کرنے کیاوہ اس جیسا ہے جو پھھ بھی پیدانہ کر سکے پھرتم غور کیوں نہیں کرتے؟''

پس الله وحدہ ہی خالق ہے اس نے ہر چیز کو پیدا کیا اور پھراس کا ایک اندازہ تھہرایا۔اس کی صفت خلق ان چیز وں کوشامل ہے ، جن کواس نے پیدا فر مایا اور ان تمام چیز وں کو بھی جنھیں اس کی مخلوق بناتی ہے للبذا تقدیر کے ساتھ ایمان صرف اسی صورت میں کمل ہوسکتا ہے کہ آپ اس بات پر بھی ایمان لا کیں کہ اپنے بندوں کے افعال کا خالق بھی الله تعالیٰ ہی ہے جسیا کہ الله تعالیٰ نے فر مایا:

﴿ وَأَلِلَّهُ خَلَقَكُمْ وَمَا تَعْمَلُونَ ١٩٦/٣٧)

"م كواور جواعمال تم كرتے مؤان كوالله بى نے پيدا كيا ہے-"

اس کی وجہ بیہ ہے کہ بندے کا فعل اس کی صفات ہے اور بندہ اللہ تعالیٰ کی مخلوق ہے اور جو کسی چیز کا خالق ہووہ اس کی صفات کا بھی خالق ہوتا ہے۔ اور اس کی دوسری وجہ بیہ ہے کہ بندے کا فعل اس کے پختہ ارادے اور کھمل قدرت ہی کے ساتھ وجود میں آتا ہے اور ارادہ وقدرت کو اللہ تعالیٰ ہی نے پیدا فرمایا ہے اور سبب تام کا خالق ہی مسبب کا خالق ہوتا ہے۔ اگر کہا جائے کہ اس میں تطبیق کیے ہوگی کے صرف اللہ تعالیٰ ہی خالق ہے جبکہ غیر اللہ کے لیے بھی تخلیق ثابت ہے مثلاً ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿ فَتَهَارَكَ اللَّهُ أَحْسَنُ الْخَالِقِينَ اللَّهُ (المومنون: ٢٣/ ١٤)

"الله جوسب سے بہتر بنانے والا بے بروابابر کت ہے۔"

اور نی اکرم تافی نے مصورول کے بارے میں فرمایا ہے:

الْيُقَالُ لَهُمْ: أَحْيُوا مَا خَلَقْتُمْ (صحيح البخاري، البيوع، باب النجارة فيما يكره لبسه للرجل والنساء، ح:٢١٠٧ وصحيح مسلم، اللباس، باب تحريم تصوير صورة الحيوان . . . ح:٢١٠٧)

"ان سے كہاجائے گاكہ جوتم نے پيداكيا بياس ميں جان والو"

اس کا جواب ہے ہے کہ غیر اللہ کا پیدا کرنا' اللہ تعالیٰ کے پیدا کرنے کی طرح نہیں ہے کیونکہ غیر اللہ کے لیے کسی چیز کو عدم سے وجود میں لانا پاکسی مردہ کو زندہ کردینا ممکن نہیں ہے۔ غیر اللہ کا پیدا کرنا بس ایک چیز کی کسی حالت کو دوسری حالت میں بدل دینا ہے جب کہ وہ چیز تو اللہ تعالیٰ ہی کی پیدا کی ہوئی ہوتی ہے مثلاً مصور جب کوئی تصویر بنا تا ہے تو وہ کوئی چیز پیدا نہیں کرتا بلکہ وہ تو زیادہ سے زیادہ سے کا مرکا ہے کہ ایک چیز کو دوسری چیز سے بدل ویتا ہے مثلاً وہ مٹی کو پرندے یا اونٹ کی صورت میں بدل ویتا ہے یا وہ رنگ کے ساتھ سفید چیز کو رنگ بین بنادیتا ہے جب کہ رنگ بیا سیا ہی کو اللہ تعالیٰ نے پیدا کیا اور سفید کا غذ کو بھی اللہ بی نے پیدا فر مایا ہے اور اللہ تعالیٰ کی طرف تخلیق کی نسبت میں یہی بنیا دی فرق ہے۔ اس تفصیل سے معلوم ہوا کہ اللہ سجانہ بی خالق کی طرف تخلیق کی نسبت میں یہی بنیا دی فرق ہے۔ اس تفصیل سے معلوم ہوا کہ اللہ سجانہ بی خالق ہے اور بیدا کرنا صرف اس کی صفت ہے۔

② مُلُک: ملک میں اللہ تعالیٰ کو واحد ماننے کے معنی یہ ہیں کہ اکیلا اللہ ہی ساری کا نئات کا مالک ہے جبیبا کہ ارشاد ہاری تعالیٰ ہے:

﴿ تَبَنَرَكَ ٱلَّذِي بِيَدِهِ ٱلْمُلْكُ وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَلِيرٌ ١/٦٧ (الملك:١/٦٧)

''وہ اللہ جس کے ہاتھ میں باوشاہی ہے بوی برکت والا ہے اور وہ ہر چیز پر قاور ہے۔''

اورفر مایا:

﴿ قُلْ مَنْ بِيَدِهِ مَلَكُونُ كُلِ شَيْءٍ وَهُوَ يَجِيدُ وَلَا يُجَادُ عَلَيْهِ ﴾ (المومنون: ٨٨/٢٣)

'' کہدد یجیے: وہ کون ہے جس کے ہاتھ میں ہر چیز کی بادشاہی ہے اور وہ پناہ دیتا ہے اور اس کے مقابل کوئی کسی کو پناہ نہیں دے سکتا۔''

مطلقاً ما لک الملک صرف الله سجانه و تعالیٰ ہی ہے جبکہ کسی غیر کی طرف ملکیت کی نسبت اضافی ہے۔ اللہ تعالیٰ نے بھی غیر کی طرف ملکیت کی اضافت کی ہے جبیبا کہ درج ذیل ارشاد باری تعالیٰ میں ہے:

﴿ أَوْ مَا مَلَكَ تُعَدُّمُ فَكَا يَحَدُهُ ﴾ (النود: ٢١/٢٤)

''یاان (گھروں) ہے جن کی جاپیوں کے تم مالک ہو۔''

اورفر مایا:

﴿ إِلَّا عَلَيْ أَزْوَا جِهِمْ أَوْمَا مَلَكَتْ أَيْمَنْهُمْ ﴾ (المومنون: ١٦/٢٣)

''مگرا پنی بیو بول سے یا (کنیزوں سے) جوان کی ملکیت ہوتی ہیں۔''

عادہ ازیں اور بھی بہت می نصوص سے غیر اللہ کی طرف ملکیت کی اضافت ثابت ہے لیکن یہ ملکیت اللہ سبحانہ و تعالیٰ کی ملکیت کی طرح نہیں ہوتی ۔ زید کے گھر کا عمر و ما لک نہیں ہوسکتا اور عمر و طرح نہیں ہوتی ۔ زید کے گھر کا عمر و ما لک نہیں ہوسکتا اور عمر و کے گھر کا زید ما لک نہیں ہوسکتا 'چھر میں ملکیت مقید بھی ہے یعنی انسان اپنی ملکیت میں صرف اس طرح کا تصرف کرسکتا ہے جس کی اللہ نے اسے اجازت دی ہو۔ یہی وجہ ہے کہ نبی اکرم ٹاٹیٹی نے مال ضائع کرنے ہے منع فرمایا ہے اور اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

﴿ وَلَا نُؤْتُواْ ٱلسُّفَهَانَهُ آمَوَلَكُمُ ٱلَّتِي جَعَلَ اللَّهُ لَكُو قِينَمًا ﴾ (النساء: ١/٥):

''اور بےعقلوں کوان کا مال' جسے اللہ نے تم لوگوں کے لیے سبب معیشت بنایا ہے' مت دو۔''

یہ بھی اس بات کی دلیل ہے کہ انسان کی ملکیت ناقص اور مقید ہے جب کہ اللہ تعالیٰ کی ملکیت تام ٔ جامع اور مطلق ہے۔ اللہ سجانہ تعالیٰ جوجا ہے کرےا ہے کوئی پوچھنہیں سکتا جب کہ مخلوق ہے یقینا باز پرس ہوگی۔

③ تدبیو: الله عزوجل تدبیر میں بھی منفرد ہے۔ وہی اپنی مخلوق کی تدبیر اور آسانوں اور زمین کا انتظام کرتا ہے جیسا کہ الله تعالیٰ نے فرمایا ہے:

﴿ أَلَا لَهُ ٱلْخَالَقُ وَٱلْأَمْرُ مَنِهَارِكَ ٱللَّهُ رَبُّ ٱلْمَنكِمِينَ ١٠٤) (الاعراف: ٧/٥٥)

'' دیکھو! سب مخلوق بھی اس کی ہے اور حکم بھی اس کا ہے اللہ رب امعالمین بڑی برکت والا ہے۔''

الله تعالی کامیانظام بہت مضبوط اور مشکم ہے کوئی چیز اس کے رہتے میں حاکل ہوسکتی نداس کی مخالفت کرسکتی ہے جب کہ بعض مخلوقات کا انظام مثلاً انسان کا اپنے اموال اولا داور خدام وغیرہ کا انظام کرنا تو سیر بہت معمولی بہت محدود اور مقید انظام ہے مطلق نہیں۔ اس تفصیل سے ہماری میہ بات صبح اور بچ ثابت ہوگئی کہ توحید ربو بہت میہ ہے کہ تخلیق مکیت اور تدبیر میں الله تعالی کو واحد مانا جائے۔

تو حبیرالو ہیت : توحیدالوہیت یہ ہے کہ عبادت کامتحق صرف اللہ تعالیٰ ہی کو مانا جائے' یعنی انسان اللہ تعالیٰ کے ساتھ کسی اور کو معبود نہ بنائے کہاس کی اسی طرح عبادت کرےاوراس کا تقرب حاصل کرے جس طرح وہ اللہ تعالیٰ کی عبادت کرتا اوراس کا تقرب حاصل کرتا ہے۔ توحید کی یہی وہ قتم ہے جس کے بارے میں وہ مشرک گمراہ ہوگئے تھے جن سے نبی اکرم ٹاٹیٹی نے جنگ کی اور جن کے خونوں مالوں زمینوں اور گھروں کومباح قرار دے ویا اور جن کی عورتوں اور اولا دوں کو قیدی بنالیا تھا۔اس توحید اوراس کی باتی وو قسموں' توحیدر بوبیت اور توحیداساء وصفات' کے ساتھ رسولوں کو بھیجا گیا اور آسانی کتابوں کو نازل کیا گیا تھا۔ رسولوں کو آنی قوموں کے ساتھ زیادہ مشکل توحید کی اسی قتم' توحید الوہیت' کے بارے میں پیش آئی۔انبیائے کرام نے اپنی قوموں کے سامنے اس بات کو پیش فرمایا که انسان کوچاہیے کہ وہ اللہ تعالیٰ کے سواکسی کی ذرہ بھر بھی عبادت نہ کرے نہ کسی مقرب فرشیتے کی نہ کسی نبی مرسل کی نہ کسی ولی صالح کی ادر نے مخلوق میں ہے کسی اور کی کیونکہ عبادت کی مستحق صرف اور صرف اللہ تعالیٰ کی ذات گرامی ہے۔ جس شخص کی توحید کی اس تتم میں خلل ہواوہ مشرک اور کا فریخ خواہ وہ توحید ربوبیت اور توحید اساء وصفات کا اقرار کریے۔اگر کو کی شخص اس بات پرایمان رکھتا ہو کہ اللہ سبحانہ وتعالیٰ ہی خالق و مالک اور تمام امور کا منتظم ہے اور اللہ تعالیٰ اپنی ذات کے شایان شان اساء وصفات کا بھی مستحق ہے۔اور پھراس کے ساتھ ساتھ وہ غیراللہ کی عبادت بھی کرتا ہوتو تو حیدر ہوبیت اور توحیداساء وصفات کا اقراراس کے لیے پچھے فائدہ مند نہ ہوگا' یعنی کوئی توحید ربو ہیت و توحید اساء وصفات کا تو کامل اقرار کرے اور پھرکسی قبر کے پاس جا کراس قبر والے ک عبادت کرے پااس کا تقرب حاصل کرنے کے لیے کوئی نذر مانے تو وہ مشرک ' کا فراورابدی جہنمی ہے کیونکہ ارشاد باری تعالیٰ ہے: ﴿ إِنَّهُ مَن يُشْرِكَ بِاللَّهِ فَقَدْ حَرَّمَ اللهُ عَلَيْهِ ٱلْجَنَّةَ وَمَأْوَنَهُ ٱلنَّارُّ وَمَا لِلظَّالِيدِينَ مِنْ أَنصَتَادِ ١٠٠

" جو خص اللہ کے ساتھ شرک کرے گا اللہ اس پر بہشت کو حرام کروے گا اور اسکا ٹھکا نا دوز خے ہے اور ظالموں کا کوئی مدد گا رہیں۔' جو خص بھی کتاب اللہ کا مطالعہ کرے گا اسے یہ بات خوب معلوم ہوجائے گی کہ جن مشرکین سے نبی اکرم سُکالیّی ہے نہی ک ان کے خونوں اور مالوں کو حلال قرار دیا' ان کی عورتوں اور بچوں کو قیدی بنایا اور ان کی زمینوں کو مال غنیمت بنالیا' وہ سب اس بات کا تو اقر ارکرتے تھے کہ اللہ تعالی وحدہ ہی رب اور خالق ہے' اس میں انھیں ذرہ بھرشک نہ تھا لیکن اللہ کی عبادت کے ساتھ ساتھ جب انہوں نے غیر اللہ کی بھی عبادت شروع کردی' تو وہ مشرک بن گئے اور ان کا خون اور مال مباح قرار پایا۔

توحید اساء وصفات: توحید اساء وصفات یہ ہے کہ اللہ سبحانہ وتعالی کو ان اساء وصفات میں بھی واحد مانا جائے جن کے ساتھ اس نے اپنی ذات پاک کی اپنی کتاب میں اور اپنے رسول مُنالیّم کی زبان میں صفت بیان کی ہے۔ اور اس کا طریقہ یہ ہے کہ اللہ تعالی نے اپنے جن اساء وصفات کوخود بیان فر مایا ہے ان کوکسی تحریف تعطیل عفت بیان کی ہے۔ اور اس کا طریقہ یہ ہے کہ اللہ تعالی نے اپنے جن اساء وصفات کوخود بیان فر مایا ہے۔ جن اساء کے ساتھ اللہ تعالی نے اپنی ذات پاک کو موسوم کیا اور جن صفات کے ساتھ اللہ تعالی نے اپنی ذات پاک کو موسوم کیا اور جن صفات کے ساتھ اس نے اپنے آپ کوموسوف قرار دیا ہے ان کے حقیق ہونے اور مجازی نہ ہونے پر ایمان لانا ضروری ہے۔ یا در ہے توحید کی اس قتم کے بارے میں اس امت میں سے ضروری ہے نیز کسی تکھیف و تمثیل کے بغیر ان پر ایمان لانا ضروری ہے۔ یا در ہے توحید کی اس قتم کے بارے میں اس امت میں سے

ائل قبلہ اور اسلام کی طرف اپنی نسبت کرنے والوں میں ہے ہی بہت سے گروہ گراہ ہوگئے ہیں اور یہ گراہ فرقے مختلف شم کے ہیں۔

ان میں ہے بعض نے نفی و تنزیہ کے بارے میں اس قدر غلوسے کا م لیا کہ وہ دائر ہ اسلام ہے فارج ہوگئے ' بعض متوسط تھے اور بعض اہل سنت کے قریب رہے۔ توحید کی اس شم کے بارے میں سلف کا طریقہ یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کوعلی وجہ الحقیقت ' تحریف نعطیل' تکبیف اور تمثیل کے بغیران اساء وصفات کے ساتھ موسوم وموسوف قر اردیا جائے جواس نے خودا پی ذات کے لیے استعال فرمائے ہیں مثلاً اللہ تعالیٰ نے اپنے آپ کی ''حتی "اور ''قسیّوم " کے اساء کے ساتھ موسوم کیا ہے تو جس طرح ہم پر واجب ہے کہ جارا یہ ایک اللہ تعالیٰ کے اساء میں سے ایک اس طرح ہی ہی واجب ہے کہ جس صفت پر بیا ہم پاک مشتل ہے' ہم اس پر بھی ایمان لو کئیں اور وہ صفت ہے حیات کا ملہ کہ جس سے پہلے عدم تھا نہ اس کے بعد فنا ہوگا' اس طرح اللہ تعالیٰ نے اپنا نام ''سمیسے '' بیان فر بایا ہے' لہذا ہم پر واجب ہے کہ ہم اس بات پر ایمان رکھیں کہ ''سسمیسے '' اللہ تعالیٰ کے اسائے حسیٰ میں سے اسمیسے '' بیان فر بایا ہے' لہذا ہم پر واجب ہے کہ ہم اس بات پر ایمان رکھیں کہ ''سسمیسے '' اللہ تعالیٰ کے اسائے حسیٰ میں سے اسمیسے '' ہونا یا مسموع کے اور اک کے بغیر سننا محال ہے' اس طرح دیگر اساء وصفات کو قیاس کر ہیں۔

پاک ہے اور سمع کے اور اک کے بغیر سننا محال ہے' اس طرح دیگر اساء وصفات کو قیاس کر ہیں۔

ایک اور مثال: ارشاد باری تعالی ہے:

﴿ وَقَالَتِ ٱلْيَهُودُ يَدُ ٱللَّهِ مَغْلُولَةً عُلَّتَ أَيْدِيهِمْ وَلُعِنُوا بِمَا قَالُواْ بَلَ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَانِ يُنفِقُ كَيْفَ يَشَآهُ ﴾ (المائدة: ٥/ ١٤)

''اور یہود کہتے ہیں کہ اللہ کا ہاتھ (گردن ہے) بندھا ہوا ہے ( لینی اللہ بخیل ہے ) اٹھی کے ہاتھ باندھے جا کیں اور ایسا کہنے کے سبب ان پرلعنت ہو بلکہ اس کے دونوں ہاتھ کھلے ہیں۔وہ جس کطرح (اور جتنا) چاہتا ہے خرچ کرتا ہے۔''

اس آیت کریمہ میں اللہ تعالی نے فر مایا ہے: ﴿ اَلَ یَدَاهُ مَبُسُو طَنَانِ ﴾ ''بلکه اس کے دونوں ہاتھ کھلے ہیں' پس اس نے اپی ذات پاک کے لیے دوہاتھوں کا اثبات فر مایا ہے اور انھیں صفت ' بہنسط'' کے ساتھ موصوف قرار دیا ہے' جس کے معنی بہت زیادہ عطا کرنے کے ہیں البٰذا ہم پر واجب ہے کہ ہم اس بات پر ایمان رکھیں کہ اللہ تعالیٰ کے دوہاتھ ہیں جوعطا فرمانے اور نعتوں کے ساتھ نواز نے ہیں بہت کھلے ہیں۔ اس طرح ہم پر بیکھی واجب ہے کہ ہم اپنے دلوں میں اللہ تعالیٰ کے ہاتھوں کا تصور لا کمیں نہ زبان سے بول کر ان پاکہاتھوں کی کیفیت کو بیان کریں اور نہ انہیں مخلوق کے ہاتھوں کے مماثل قرار دین کیونکہ اللہ سجانہ و تعالیٰ نے فر مایا ہے:
﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ مِنْ مَنْ عَلَيْ وَهُو اَلْسَمِيعُ الْبَصِيمُ الْبَصِيمُ الْبَصِيمُ الْبَصِيمُ الْبَصِيمُ الْبَصِيمُ (الشودی: ۱۱/۶۲)

و کیس نیمیلوم ملنف و وهو انسیمینع اجلیوسید کرد. ''اس جیسی کوئی چیز نہیں اور وہ سنتا' دیکھتا ہے۔''

#### اورفر مایا:

﴿ قُلْ إِنَّمَا حَرَّمَ رَبِّي ٱلْفَوَحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَٱلْإِنْمَ وَٱلْبَغْىَ بِغَيْرِ ٱلْحَقِّ وَأَن تُشْرِكُوا بِاللَّهِ مَا لَدَ يُنَزِّلُ بِهِ مُسْلَطَكُنَا وَأَن تَقُولُوا عَلَى ٱللَّهِ مَا لَا نَعَلَمُونَ ﴿ ﴿ الْأَعْرَافَ: ٧/ ٣٣)

'' کہد دومیرے پروردگارنے تو بے حیائی کی باتوں کوخواہ وہ ظاہر ہوں یا پوشیدہ اور گناہ کواور ناحق زیا دتی کرنے کوحرام کیا

ہاں کو بھی کہتم کسی کو اللہ کا شریک بناؤ جس کی اس نے کوئی سند نازل نہیں کی نیز اس کو بھی اللہ تعالی نے حرام ظہرایا ہے کہتم اس کے بارے میں ایسی باتیں کہوجن کا شمصیں کچھ علم نہیں۔''

اورمز يدفرمايا:

﴿ وَلَا نَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ إِنَّ ٱلسَّمْعَ وَٱلْبَصَرَ وَٱلْفُوَادَ كُلُّ أُولَتِهِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْعُولًا ﴿ فَلَا اللَّهِ اللَّهُ اللّ

''اور (اے بندے!) جس چیز کا تجھے علم نہیں اس کے پیچھے نہ پڑ کہ کان اور آئکھ اور دل ان سب (جوارح) سے ضرور باز پرس ہوگ۔''

جو خص الله تعالیٰ کے ان دونوں ہاتھوں کومخلوق کے ہاتھوں کے مثل قرار دیتا ہے وہ اس ارشاد باری تعالیٰ کی تکذیب کرتا ہے:

﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ عَسَى اللَّهِ اللَّهِ مَنْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ

''اس جیسی کوئی چیز نہیں۔''

اوروہ اس فرمان باری تعالی کی نا فرمانی کرتا ہے:

﴿ فَلَا تَضْرِبُواْ لِلَّهِ ٱلْأَمْشَالُّ ﴾ (النحل:١٦/٧٧)

''تو (اے لوگو)تم اللہ کے بارے میں مثالیں بیان نہ کرو۔''

اور جوان دونوں ہاتھوں کی کیفیت بیان کرے اور کہے کہ ان کی ایک معین کیفیت ہے خواہ وہ کیسی ہی کیفیت بیان کرے تو وہ اللہ تعالیٰ کے ہارے میں ایک ایسی بات کہتا ہے جس کا اسے قطعاً کوئی علم نہیں ہے نیز وہ ایک ایسی چیز کے چیچھے پڑتا ہے جسے وہ جانتا ہی نہیں ہے۔

صفات کے بارے میں ہم ایک اور مثال بیان کرتے ہیں اور وہ جالٹہ کا ہے عرش پر مستوی ہونا۔ اللہ تعالیٰ نے اپنی کتاب میں سات مقامات پر بیان فر مایا ہے کہ وہ عرش پر مستوی ہے اور ان تمام مقامات پر ﴿ اِسُتَوٰی عَلَی الْعَرُسُ ﴾ کے الفاظ بیان کیے گئے ہیں اور جب ہم استواء کے معنی معلوم کرنے کے لیے عربی زبان کی طرف رجوع کرتے ہیں تو معلوم ہوتا ہے کہ جب استواء کا لفظ علی کے ساتھ استعال ہوتو اس کے معنی صرف ارتفاع اور بلندی کے ہوتے ہیں لہذا ارشاد باری تعالی: ﴿ السرَّ حُسمَ نُ عَلَى اللَّعَرُسُ السَّوَى فَى ﴿ اللهِ عَلَى وَ اللهِ عَلَى وجوالحقیقت ثابت ہے اور وہ اپنے عرش پر اس طرح مستوی دیگر تمام کا نئات پر علوعام سے مختلف ہے اور یہ علواللہ تعالیٰ کے لیے علی وجوالحقیقت ثابت ہے اور وہ اپنے عرش پر اس طرح مستوی ہے جس طرح اس کی ذات پاک کے شایان شان ہے نیا انسان کے چار پائی پر یا جا نوروں پر یا کشتی پر ہیٹھنے کی طرح نہیں ہے جس کا اللہ تعالیٰ نے ان آیات میں ذکر فر مایا ہے۔

﴿ وَجَعَلَ لَكُمْ مِنَ الفَالِي وَالأَنْعَكِيرِ مَا تَرَكَبُونَ ۞ لِتَسْتَوُا عَلَىٰ ظُهُورِهِ. ثُمَّ تَذَكُّرُواْ يِعْمَةَ رَيِّكُمْ إِذَا اَسْتَوَيْتُمْ عَلَيْهِ وَيَقُولُواْ سُبْحَنَ الَّذِى سَخَرَ لَنَا هَلَاا وَمَا كُنَّا لَمُ مُقْرِنِينَ ۞ وَإِنَّا إِلَى رَبِّنَا لَمُنْقَلِبُونَ۞﴾ (الزخرف:١٢/٤٣) ''اورِ تمھارے لیے کشتیاں اور چار پائے بنائے' جن پرتم سوار ہوتے ہوتا کہ تم ان کی پیٹھ پر چڑھ پیٹھواور جب اس پر بیٹھ جاؤ' پھراپنے پروردگار کے احسان کو یاد کرواور کہو کہ وہ (ذاف) پاک ہے جس نے اس کو ہمارے زیر فرمان کردیا جبکہ ہم میں طاقت نتھی کہ اس کوبس میں کر لیتے اور ہم اپنے پروردگار کی طرف لوٹ کر جانے والے ہیں۔''

یم کمکن ہی نہیں کہ اللہ تعالی کے عرش پر مستوی ہونے کو گلوق کے کسی چیز پر بیٹھنے کی طرح قرار دیا جاسکے کیونکہ اللہ تعالی جیسی کوئی چیز نہیں ہے۔ وہ مخص بہت بڑی فلطی کا ارتکاب کرتا ہے جو یہ کہتا ہے کہ ﴿ استوٰی عَلَی الْعَرُ شِ ﴾ کے معن (استَوٰلی عَلَی الْعَرُ شِ ﴾ کے معن (استَوٰلی عَلَی الْعَرُ شِ ﴾ کے معن (استَوٰلی عَلَی الْعَرِ شِ ) یعنی عرش پر غالب ہونے (قبضہ پانے ) کے ہیں 'کیونکہ بیتو کلمات کوان کے مقامات سے بدل دینا ہے اور بیاس موقف کے بھی خلاف ہے جس پر حضرات صحابہ کرام مؤن آئی اور تابعین کا اجماع تھا' نیز یہ بہت سے باطل لوازم کو بھی شکز مے 'لہذا کسی مومن کے لیے یہ ممکن ہی نہیں کہ وہ اللہ عزوم لی نسبت ایسی بات منہ پر لائے۔ قرآن مجید بلاشک و شبہ عربی زبان میں نازل ہوا ہے جیسا کہ ارشاد بارئ تعالی ہے:

﴿ إِنَّا جَعَلْنَهُ قُرَء نَا عَرَبِيًّا لَّعَلَّكُمْ مَ تَعْقِلُونَ ﴿ الزخوف: ٣/٤٣) ﴿ إِنَّا جَعَلْنَهُ قُرء نَا عَرَبِيًّا لَّعَلَّكُمْ مَ تَعْقِد. " بلا شبه بم في اس كوقر آن عربي بنايا ہے تاكم تم مجھود"

عربی زبان میں (اِسُتَویٰ عَلیٰ کَذَا) کے معنی علوواستقرار کے ہیں اور یہی معی لفظ استویٰ کے موافق ہیں تو ﴿ اِسُتَویٰ عَلیٰ مَالُ اِسُتَویٰ عَلیٰ کَدال مِعی لفظ استویٰ کے مطال وعظمت کے شایان شان عَلیٰ الْعَدُ شِ ﴾ کے معنی میہ ہوئے کہ اس نے عرش پر قرار پکڑا، جس طرح اس کی ذات پاک کے جلال وعظمت کے شایان شان ہے۔اگر' استواء'' کی تفییر' استیلاء'' (غالب ہونا' جگہ پکڑنا) کے ساتھ کی جائے 'تو یہ کلمات کوان کی جگہ ہے بدل دینے کے متراد ف ہوگی کیونکہ اس تفییر کے ذریعے سے در حقیقت اس معنی کی نفی کردی گئی جس پر قرآن کی زبان دلالت کرتی ہے اور وہ ہے علوواستقرار اور ایک دوسرے معنی کواختیار کیا گیا جو بالکل باطل ہے۔

تمام سلف صالح حضرات صحابہ و تابعین کرام کا اس معنی پراجماع ہے اوران سے اس تغییر کے خلاف ایک حرف بھی منقول نہیں اوراصول میر ہے کہ جب کوئی لفظ قرآن وسنت میں آیا ہواور سلف سے اس کی کوئی الی تغییر وارد نہ ہو جو اس کے ظاہر کے خلاف ہوتو اس کے معنی میر بین کہ انھوں نے اس کے ظاہر پراہے باقی رکھاہے اوراس کا اعتقاد رکھاہے جس پرید دلالت کرتا ہے۔

اگر کوئی شخص یہ کیج کہ کیا سلف ہے ایسا کوئی صریح لفظ وارد ہے جس سے یہ معلوم ہو کہ انہوں نے'' اِسْتَو کُن' کی تغییر''عکا'' سے کی ہے؟ ہم اس کے جواب میں عرض کریں گے کہ ہاں یہ سلف سے وارد ہے اور اگر بالفرض ان سے صراحت کے ساتھ یہ وارد نہ بھی ہوتو اصول یہ ہے کہ قرآن کریم وسنت نبویہ میں جو لفظ استعال ہوا ہو'اس کے وہی معنی ہوں گے جوعر فی زبان کے تقاضے کے مطابق ہوں گے اور اس اصول کے مطابق سلف کے زد د کہ بھی اس کے وہی معنی ہوں گے۔

'''ہستواء'' ک''استیلاء'' کے ساتھ تفسیر ہے جو باطل باتیں لازم آتی ہیں وہ حسب ذیل ہیں:

🔾 آ انوں اور زمین کی تخلیق ہے قبل اللہ تعالیٰ عرش پر مستوی نہیں تھا کیونکہ اللہ تعالیٰ نے فر مایا ہے:

﴿ إِنَّ رَبَّكُمُ اللَّهُ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضَ فِي سِستَّةِ آيَامِ ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ عَلَ ٱلْعَرْقِ ﴾

(الأعراف: ٧/ ٥٤)

'' بے شکت تمھارا پر ورد گاراللہ ہی ہے جس نے آسانوں اور زمین کو چھدن میں پیدا کیا' پھر وہ عرش پرمستوی ہو گیا۔'' اس سے معلوم ہوا کہ اللہ تعالیٰ آسانوں اور زمین کی تخلیق سے قبل عرش پرمستوی نہیں تھا اور اس وقت بھی مستوی نہیں تھا جب اس نے آسانوں اور زمین کو پیدا فرمایا تھا۔

- ر اگر ہم''استواء'' کی''استیلاء'' کے ساتھ تغییر کو سیح مان لیس تو پھراہے بھی سیح ماننا پڑے گا کہ اللہ تعالی زمین پرمستوی ہے یا یہ کہا جائے کہ اللہ تعالی اپنی مخلوقات میں ہے کسی بھی چیز پرمستوی ہے حالانکہ یہ معنی بلاشک وشبہ باطل ہے اور یہ اللہ تعالی کی ذات یا کہ کے شایان شان نہیں ہے۔

  یا کے کے شایان شان نہیں ہے۔
  - 🔾 پیکلمات کوان کے مقامات سے بدل دینا ہے۔
  - 🔾 بیمعنی اختیار کرنا سلف صالحین النفی مجنین کے اجماع کے خلاف ہے۔

توحید کی اس قتم بینی توحیداساء وصفات کے بارے میں خلاصۂ کلام سے ہے کہ ہم پرواجب سے ہے کہ ہم اللہ تعالیٰ کے لیے صرف انہی اساء وصفات کو ثابت کریں جن کا اس نے خود اپنی ذات پاک کے لیے اثبات فر مایا ہے یا جن کا اس کے رسول ٹائیڈا نے اس کے لیے اثبات فر مایا ہے اور پھران تمام اسماء وصفات کو تحریف تعطیل تکییف اور تمثیل کے بغیر علی وجہ الحقیقت اس کی ذات پاک کے لیے ثابت کریں۔

## کفارِعرب کس قتم کے شرک میں مبتلاتھے

روال جن مشركين مين نبي مُثَاثِينًا كومبعوث فريايا كيا تها وه كس فتم ك شرك مين مبتلاته؟

جواب جن مشرکین میں نی مُلَاثِیْم کومبعوث فرمایا گیا تھا' وہ شرک فی الربوبیت میں مبتلانہ تھے کیونکہ قر آن کریم سے معلوم ہوتا ہے کہ وہ صرف عبادت میں شرک کرتے تھے۔

جہاں تک ربوبیت کاتعلق ہے تو وہ اس بات پرایمان رکھتے تھے کہ اللہ تعالی وصدہ ہی رب ہے وہ مجبور ومضطر لوگوں کی دعا کوسنتا ہے اور وہی تکلیفوں کو دور کرتا ہے اور اس طرح کی اور بھی بہت ہی باتوں کے قائل تھے جیسا کہ اللہ تعالیٰ نے ان کے بارے میں ذکر فرمایا ہے کہ وہ اللہ عزوجل ہی کی ربوبیت کا اقرار کرتے تھے البتہ وہ عبادت میں شرک کرتے تھے بعنی اللہ تعالیٰ کی عبادت کے ساتھ وہ غیر اللہ کی بھی عبادت کرتے تھے اور بیا یک ایسا شرک ہے جو انسان کو ملت اسلامیہ کے دائر سے سے خارج کر دیتا ہے کیونکہ توحید ایٹ لفظ کی دلالت کے اعتبار سے کسی چیز کو واحد قرار دینے سے عبارت ہے۔اللہ تبارک و تعالیٰ کی ذات پاک کے گئی حقوق ہیں۔ ان حقوق کو صرف اس کی ذات گرامی کے لیے خاص کرنا واجب ہے۔ان حقوق کی درج ذیل تین اقسام ہیں:

#### حقوقِ مِلک ﴿حقوقِ عبادت ﴿حقوقِ اساء وصفات

یمی وجہ ہے کہ علماء نے توحید کو بھی تین قسموں میں تقسیم کیا ہے ① توحید رابو بیت ② توحید اساء وصفات اور ③ توحید عبادت مشر کین نے اس آخری قتم توحید عبادت میں شرک کیا تھا کیونکہ وہ اللہ تعالیٰ کی عبادت کے ساتھ ساتھ غیر اللہ کی پوجا بھی

كرتے تھے جب كەاللەتعالى كاتكم بيرے:

﴿ ﴿ وَأَعْبُدُوا أَلَقَهُ وَلَا تُشْرِكُوا بِهِ عَشَيْعًا ﴾ (النساء: ٢٦/٤)

''اوراللہ بی کی عبادت کرواوراس کے ساتھ کسی چیز کوشر یک نہ بناؤ''

لینی اس کی عبادت میں کسی کواس کا شریک نه بناؤ۔اور فرمایا:

﴿ إِنَّهُ مَن يُشْرِكَ بِاللَّهِ فَقَدْ حَرَّمَ اللَّهُ عَلَيْهِ ٱلْجَنَّةَ وَمَأْوَلَهُ ٱلنَّارُّ وَمَا لِلظَّلِلِمِينَ مِنْ أَنصَ ارِ ١٠٠٠ اللَّهُ عَلَيْهِ إِنَّا لَهُ عَلَيْهِ ٱلْجَنَّةَ وَمَأْوَلَهُ ٱلنَّارُ وَمَا لِلظَّلِلِمِينَ مِنْ أَنصَ ارِ ١٠٠٠ اللهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عِلْمُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلِي عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْكُمُ عِلَا عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْكُمِ

'' بله شبه جو شخص الله کے ساتھ شرک کرے گا اللہ اس پر بہشت کوحرام کردے گا اور اس کا ٹھکا نا دوزخ ہے اور ظالموں کا کوئی مددگار نہیں۔''

اورفر مایا:

﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَضْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا مُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَآةٌ ﴾ (النساء: ٤٨/٤)

'' بل شبہ اللہ اس گناہ کونہیں بخشے گا کہ کسی کواس کا شریک ہنایا جائے اور اس کے سوا دوسرے گنا ہوں کو جسے چاہے معاف کر زے گا۔''

مزیدارشاد ہے:

﴿ وَقَالَ رَبُكُمُ ٱدْعُونِي أَسْتَجِبَ لَكُو إِنَّ الَّذِينَ يَسَيَّكُمِرُونَ عَنْ عِبَادَقِ سَيَدَخُلُونَ جَهَنَّمَ وَلَا رَبُكُمُ الْمُعُونَ جَهَنَّمَ وَلَا مِنَافَرِ: ٢٠/٤٠)

''اورتمھارے پروردگار نے فر مایا ہے کہتم مجھ سے دعا کر د' میں تمھاری (دعا) قبول کردں گا۔ بلاشبہ جولوگ میری عبادت ہے سرکشی ( تکبر ) کرتے ہیں وہ عنقریب جہنم میں ذلیل ہوکر داخل ہوں گے۔''

ادرالله تعالى نے سورہ اخلاص میں فرمایا ہے:

﴿ قُلْ يَكَأَيُّهَا الْكَنْفِرُونَ مَنَ أَعْبُدُ مَا تَعْبُدُونَ فَى وَلَا أَنْتُدَ عَنِيدُونَ مَا أَعْبُدُ فَ وَلَا أَنَا عَابِدُونَ مَا أَعْبُدُ فَى وَيَنْ أَنْ مَا عَبُدُونَ مَا أَعْبُدُ فَى لَكُورِ وَيَنْكُو وَلِيَ دِينِ فَى الكافرون ١٠٩١/١٠١) عَابِدُ مَا عَبُدُونَ مَا أَعْبُدُ فَى لَكُورُ وَيَنْكُو وَلِي دِينِ فَى الكافرون ١٠١/١٠١) الله عَلَيْمِ (ان مَعَر بن اسلام ہے) كهرودكه اے كافروا جن (بنوں) كوتم پوجة بوان كومل نبيس پوجتا اور جس (الله) كي ميں عبادت كرتا بول اس كي تم عبادت نبيس كرتے اور (ميں پيركہتا بول كه) جن كي تم پرسش كرتے بوان كي ميں پرسش كرنے والے معلوم ہوتے ہوجس كي ميں بندگى كرتا بول مي بندگى كرتا بول بي بندگى كرتا بول مي بندگى كرتا بول مي بندگى كرتا بول مي بندگى كرتا بول مي بندگى كرتا بول بي بندگى كرتا بول مي كرتا بول كرتا بول مي كرتا بول كرتا بول كرتا بول كرتا بول كرتا ب

میں نے اس سورت کو جو'' سورۃ الاخلاص'' کہا ہے تو اس سے اخلاصِ عمل مراد ہے کیونکہ بیسورت اخلاصِ عمل سے متعلق ہے اگر چہاہے'' سورۃ الکافرون' کے نام سے موسوم کیا جاتا ہے لیکن حقیقت میں بیملی اخلاص کی سورت ہے جیسے سورہ ﴿ فَدُلُ هُ وَ اللّٰهِ الَّهُ وَاللّٰهُ اللّٰهِ عَلَى اخلاص اورعقیدہ کی سورت ہے۔ واللّٰہ الموفق.

# اہل سنت والجماعت کا طریقہ کتاب اللهٔ سنت رسول اور خلفائے راشدین کی پیروی ہے

سوال عقیده اوراموردین وغیره کے بارے میں اہل سنت والجماعت کے کیا اصول ہیں؟

(جواب) عقا ئدادرد بگراموردین وغیرہ کے بارے میں اہل سنت والجماعت کاعقیدہ یہ ہے کہ کتاب الله 'سنت رسول الله ( ﷺ )ادر خلفائے راشدین کے طریقے اور راہتے کومضبوطی سے تھا م لیا جائے' کیونکہ ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿ قُلْ إِن كُنتُمْ تُحِبُّونَ ٱللَّهَ قَالَتَهِ عُونِي يُحْبِبَكُمُ ٱللَّهُ ﴾ (آل عمران: ٣/ ٣١)

''(اے پیغبرالوگوں ہے) کہدو کہ اگرتم اللّٰہ کو دوست رکھتے ہوتو میری پیروی کرواللّٰہ بھی شمصیں دوست رکھے گا۔''

اورالله تعالیٰ کا فرمان ہے:

﴿ مَّن يُطِعِ ٱلرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ ٱللَّهُ وَمَن تَوَلَّى فَمَا آرْسَلْنَكَ عَلَيْهِمْ حَفِيظًا ١٠٤٠ (النساء: ١٠٠/٤)

"جو شخص رسول کی فرماں برواری کرے گا تو بے شک اس نے اللہ کی فرماں برداری کی اور جو نافرمانی کرے تو اے پینجبر! آپ کوہم نے ان کا تکہبان بنا کر نہیں بھیجا۔"

اور فرمایا:

﴿ وَمَا ءَانَكُمُ ٱلرَّسُولُ فَحُدُوهُ وَمَا نَهَلَكُمْ عَنْهُ فَٱنتَهُواً ﴾ (الحشر: ٧/٥٩)

"اورجو چیزتم کو پغیردی وہ لےلوادرجس ہے منع کریں اس سے بازرہو۔"

یے عظم اگر چہ مال غنیمت کی تقسیم کے بارے میں ہے لیکن امور شرعیہ کے بارے میں بالا ولیٰ ہے 'کیونکہ نمی اکرم مُلَّاثِیُّا جعہ کے دن لوگوں کوخطبہ دیتے ہوئے فرمایا کرتے تھے:

﴿ أَمَّا بَعْدُ: فَإِنَّ خَيْرَ الْـحَدِيْثِ كِتَابُ اللهِ وَخَيْرَ الْـهَدْيِ هَدْيُ مُحَمَّدِ(ﷺ وَشَرَّ الأُمُورِ مُحْدَثَاتُهَا وَكُلُّ بِدْعَةٍ ضَلاَلَةٌ (صحيح مسلم، الجمعة، باب تخفيف الصلاة والخطبة، ح:٨٦٧)

''حمد و ثنا کے بعد! بے شک بہترین بات اللہ کی کتاب ہے اور بہترین طریقہ محمد ( مُثَاثِیْمٌ ) کا طریقہ ہے اور بدترین امور منئے پیدا کردہ بعنی بدعات ہیں اور ( دین میں ایجاد کی گئی ) ہر بدعت بعنی نئی بات گمراہی ہے۔''

اور نبی مَالْفِیِّ نے یہ بھی فرمایا ہے:

﴿ عَلَيْكُمْ بِسُنَّتِي، وَسُنَّةِ الْخُلَفَاءِ الرَّاشِدِينَ الْمَهْدِيِّينَ تَمَسَّكُوا بِهَا وَعَضُّوا عَلَيْهَا بِالنَّوَاجِذِ، وَإِيَّاكُمْ وَمُحْدَثَاتِ الأُمُورِ، فَإِنَّ كُلَّ مُحْدَثَةٍ بِدْعَةٌ، وَكُلَّ بِدْعَةٍ ضَلاَلَةٌ (سنن أبي داود، السنة، باب ني لزوم السنة، ح:٤٦٠٧)

''تم میری اور میرے ہدایت یا فتہ خلفائے راشدین کی سنت کو لا زم پکڑ واسے مضبوطی سے تھام لواور دانتوں کے ساتھ تخق سے پکڑلواور ( دین میں ) نئے نئے کاموں ہے بچو کیونکہ ( دین میں ایجا دکیا گیا ) ہر نیا کام بدعت ہے اور ہر بدعت گمراہی ہے۔'' اس مسئلے ہے متعلق کتاب وسنت کی اور بھی بہت ہی نصوص ہیں' چنانچہ اہل سنت والجماعت کا طریقہ اور دستور کتاب اللہ' سنت رسول (ﷺ) اورآپ کے بعد ہدایت یا فتہ خلفائے راشدین کی سنت کو کمل طور پراختیار کرنا ہے' یہی وجہ ہے کہ اہل سنت حسب ذیل ارشاد باری تعالیٰ برعمل کرتے ہوئے دین کو قائم رکھتے ہیں اوراس میں تفرقہ ® نہیں ڈالتے ۔ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿ ﴿ شَرَعَ لَكُمْ مِّنَ ٱلِدِّينِ مَا وَصَّىٰ بِهِ مِنُ وَكُمَّا وَٱلَّذِى أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ وَمَا وَصَّيْنَا بِهِ \* إِبْرَهِيمَ وَمُوسَىٰ وَعِيسَى ۚ أَنْ أَقِيمُواْ ٱلدِّينَ وَلَا لَنَفَرَّقُواْ فِيهِ ﴾ (الشورى: ١٣/٤٢)

''اس نے تمصارے دین کاوبی رستہ مقرر کیا جس کے اختیار کرنے کا نوح کو تھم دیا تھا اور جس کی (اے محمد!) ہم نے تمصاری طرف وحی بھیجی ہے اور جس کا ابراہیم اور موک اور عیسیٰ کو تھم دیا تھا (وہ یہ) کہ دین کو قائم رکھنا اور اس میں چھوٹ نہ ڈالنا۔'' اہل سنت میں اگر اجتہا دی مسائل میں اختلاف ہے تو اس اختلاف کی گنجائش ہوتی ہے اور یہ اختلاف کا سب نہیں بنتا۔ یہی وجہ ہے کہ اہل سنت اجتہا دی مسائل میں اختلاف کے باوجود باہم دگر الفت و محبت کے رشتوں میں منسلک ہیں۔

### اہل سنت والجماعت دراصل کون لوگ ہیں؟

( سوال الل سنت والجماعت كون بين؟

جواب اہل سنت والجماعت سے مراد وہ لوگ ہیں جنھوں نے سنت نبوی کومضبوطی سے تھام لیا'اس پرجمع ہوگئے اور سنت کے سوا انھوں نے کسی اور چیز کی طرف النفات نہ کیا' نہ علم وعقیدہ کے امور میں اور نہ عمل کے احکام و مسائل میں ۔ اسی وجہ سے انھیں اہل سنت کے نام سے موسوم کیا گیا کہ بیسنت کو مضبوطی کے ساتھ تھا منے والے ہیں اور اسی طرح انھیں اہل الجماعت کے نام سے بھی موسوم کیا گیا کہ بیلوگ سنت ہی پرجمع ہوئے ہیں ۔ اگر آپ اہل بدعت کے حالات کا جائز ، لیس تو آپ کو معلوم ہوگا کہ وہ عقیدہ وعمل کے اختلاف میں مبتلا ہیں جواس بات کی دلیل ہے کہ انھوں نے دین میں جس قدر بدعات کو ایجاد کیا وہ اسی قدر سنت سے دور ہوگئے۔

## ایک فرقہ جنت میں جائے گااوروہ'' الجماعت' ہے

سوال نی اکرم کالیج نے اپنی وفات کے بعدا پی امت کے اختلاف کے بارے میں جوفر مایا ہے ازراہ کرم اس کے بارے میں رہنمائی فریائیں؟

وحواب عجع حديث كمطابق ني اكرم عُلَيْمًا في يخردى ب:

﴿ إِفْتَرَقَتِ الْيَهُودُ عَلَى إِحْدَى أَوْ ثِنْتَيْنِ وَسَبْعِينَ فِرْقَةً وَتَفَرَّقَتِ النَّصَارِيٰ عَلَى إِحْدَى أَوْ ثِنْتَيْنِ وَسَبْعِينَ فِرْقَةً ﴾ (سنن أبي داود، السنة، باب شرح السنة، ح: ٢٦٤٠ وسنن ابن ماجه، الإيمان، باب افتراق هذه الأمة، ح: ٢٦٤٠ وسنن ابن ماجه، الفتن، باب افتراق الأمم، ح: ٣٩٩١)

''یہودی اکہتریا بہتر فرقوں میں تقتیم ہوئے اور عیسائی بھی اکہتریا بہتر فرقوں میں تقتیم ہوگئے اور میری امت تہتر فرقوں میں

یا موردین کونہایت شدت کے ساتھ تھام لینے کے بارے میں ایک مثال ہے۔ (مترجم)

تقتیم ہوجائے گی۔''

اورایک روایت میں ہے:

﴿ وَإِنَّ هٰذِهِ الْمِلَّةَ سَتَفْتَرِقُ عَلَى ثَلَاثٍ وَسَبْعِينَ ثِنْتَانِ وَسَبْعُونَ فِي النَّارِ وَوَاحِدَةٌ فِي الْجَنَّةِ وَهِيَ الْجَمَّاعَةُ ﴾ (سنن أبي داود. السنة، باب شرح السنّ، ح:٤٥٩٧)

''اور ہماری پیملت تہتر فرقوں میں تقسیم ہوجائے گی (ان میں سے) بہتر فرقے جہنم میں جا کیں گے اور ایک فرقہ جنت میں جائے گااور پیفرقہ''الجماعت'' ہے۔''

اوراس فرقے سے مرادوہ فرقہ ہے جواس دین پر ہوجس پر بی نائیٹی اور آپ کے صحابہ کرام تائیٹی سے اور یہی فرقہ نجات یا فتہ ہے جو دنیا ہیں بدعات سے نجات پا گیا اور آخرت میں دوزخ سے نجات پا جائے گا اور بدوہ طا کند منصورہ ہے جو قیامت بر پا ہونے تک اللہ تعالیٰ کے تکم سے غالب اور قائم رہے گا۔ بہتر فرقے 'جن میں سے ایک حق اور باقی باطل ہیں' بعض لوگوں نے شار کرنے کی بھی کوشش کی ہے اور انصوں نے اہل بدعت کو پانچ شاخوں میں تقسیم کیا ہے اور ہرشاخ کی پچھے فروع بیان کی ہیں تا کہ اس عدد تک پہنچ جا کیں جس کا نبی کریم تائیٹ نے نے تعین فر مایا ہے۔ بعض لوگوں کی رائے ہے کہ زیادہ بہتر بات یہ ہے کہ تعداد کے بارے میں تو قف سے کام لیا جائے کیونکہ صرف بہی فر بی فراہ نہیں ہوئے بلکہ لوگ پہلے کی نسبت کہیں بڑھ کر گمراہ ہوگئے ہیں اور ود ان بہتر فرقوں کی رائے میں یہ تعداد آخری نہیں ہوئے دور نہ تری کہتر ہو گئے ہیں اور ود ان بہتر موق کی مونے میں اس بہتر فرقوں کی رائے میں ہوئے کہتر کریم تائیٹ نے جس بات کو بحمل بیان فر مایا ہے ہم بھی اسے بحمل ہوئے کہ دور نہیں کہ ہوئے کے دوت سے پہلے معلوم ہونا ممکن ہے لہذا بہتر یہی ہے کہ نی کریم تائیٹ نے جس بات کو بحمل بیان فر مایا ہے ہم بھی اسے بحمل ہی دور نہیں کہتر میں دور کے ہوئے میں دور کے بی کریم تائیٹ کریم تائیٹ کریم تائیٹ ہوئے کہ کردہ خور ہوئی اور صرف ایک فرق کی مور نے اور یہ ہوئی ہوں کی خور ہوں میں تقسیم ہوگی اور صرف ایک فرق ہوئی ہوں کا بھی دور ان فرقوں میں داخل ہے سے کہ درسول اگرم تائیٹ ان فرقوں کے اصول کی طرف اشارہ فرمایا ہو جمیں اب تک ان میں سے صرف دیں کاعلم ہو سکا ہے۔ اور سے بھی ممکن ہے کہ آپ کا اشارہ اصول کے ساتھ ساتھ فروع کی طرف بھی ہوجیسا کہ بعض لوگوں کا فد ہوب ہو۔ واللہ اعلم بالصواب بھی ممکن ہے کہ آپ کا اشارہ اصول کے ساتھ ساتھ فروع کی طرف بھی ہوجیسا کہ بعض لوگوں کا فدر ہوب ہو۔ واللہ اعلم بالصواب بھی ممکن ہے کہ آپ کا اشارہ اصول کے ساتھ ساتھ فروع کی طرف بھی ہوجیسا کہ بعض لوگوں کا فدر ہوب ہو۔ واللہ اعلم بالصواب

# اسوۂ نبوی سے ممل وابستگی فرقه کناجید کی شناخت ہے

سوال فرقہ ناجیہ کی نمایاں خصوصیات کیا ہیں؟ کیاان خصوصیات ہیں کمی سے انسان فرقہ ناجیہ سے خارج ہوجا تا ہے؟

جواب فرقہ ناجیہ کی نمایاں خصوصات میں سب سے اہم چیز عقیدہ 'عبادت' اخلاق اور معاملات میں نبی اکرم طالیہ ہے کے ساتھ وابستگی اختیار کرنا ہے۔ان چاروں امور میں فرقہ ناجیہ کاعمل دوسر بے لوگوں سے نمایاں ہے۔ مثلاً: عقید سے کے حوالہ ہے آپ دیکھیں گے کہ تو حید خالص کے باب میں اللہ تعالی کی الوہیت ربو بہت اور اساء وصفات کے اعتبار سے ان کا وہی عقیدہ ہے جو کتاب اللہ اور سنت رسول (طالیہ کا است ہے۔

عبادات کے اعتبار ہے آپ دیکھیں گے کہ عبادات کی تمام اقسام صفات ان کی مقدار اوقات مقامات اور اسباب وغیرہ کے لیاظ ہے ان کی مقدار اوقات مقامات اور اسباب وغیرہ کے لیاظ ہے ان کی کمل وابستگی اور عمل اس طریقے کے مطابق ہے جو نبی مٹائی کی طریقے تھا۔ انھوں نے اللہ تعالی کے دین میں بدعات کو ایجاد نہیں کیا بلکہ اللہ تعالی اور اس کے رسول مٹائی کے ساتھ حدورجہ اوب کو اختیار کررکھا ہے اور عبادات میں کسی ایسی چیز کو واخل کرک جس کا اللہ تعالی نے تھم نہ دیا ہوئی اللہ تعالی اور اس کے رسول کے احکام سے تجاوز نہیں کرتے۔

اخلاق کے اعتبار سے بھی آپ ملاحظہ کریں گے کہ حسن اخلاق میں بید دوسرے لوگوں سے بہت ممتازین مثلاً مسلمانوں کی ہمدردی وخیرخواہی انبساط وانشراحِ قلب وصدر ٔ خندہ پیشانی 'شیرین کلامی جودوسخا' شجاعت و بسالت اور اس نوع کے دیگر مکارم و محاسن خلاق میں ان کے قدم دوسرے لوگوں سے بہت آ گے بڑھے ہوئے ہیں۔

معاملات میں بھی آپ دیکھیں گے کہ بیلوگوں کے ساتھ راست بازی کا معاملہ کرتے ہیں اور خرید وفروخت کے وقت ہر بات کو بیان کر دیتے ہیں جیسا کہ اس باب میں نبی اکرم ٹاٹیٹی نے فرمایا ہے:

﴿الْبَيِّعَانِ بِالْخِيَارِ مَا لَمْ يَتَفَرَّقًا، فَإِنْ صَدَقًا وَبَيْنَا بُورِكَ لَهُمَا فِي بَيْعِهِمَا، وَإِنْ كَذَبَا وَكَتَمَا مُحِقَتْ بَرَكَةُ بَيْعِهِمَا﴾(صحيح البخاري، البيوع، باب إذا بين البيعان ولم يكتما ونصحا، ح:٢٠٧٩ وصحيح مسلم، البيوع، باب الصدق في البيع والبيان، ح:٢٠٧٦)

'' خرید وفروخت کرنے والوں دونوں کواس وقت تک اختیار ہے جب تک دہ ایک دوسرے سے جدانہ ہوجا کمی اگر دونوں ہے ہوئی ا پنج بولیں اور (عیب کو ) بیان کر دیں تو ان کی بہتے میں برکت پیدا کر دی جائے گی اور اگر دونوں جھوٹ بولیں اور (عیب کو) چھیا کمیں تو ان کی بہتے سے برکت کوختم کر دیا جائے گا۔''

ان خصوصیات میں کی انسان کوفرقہ ناجیہ سے خارج نہیں کرتی 'البتہ لوگوں کے درجات ان کے اعمال کے مطابق ہوں گے۔ ہاں! توحید میں کی مثلاً اخلاص میں کوتا ہی یا بدعت کا ارتکاب انسان کو بسااوقات فرقہ ناجیہ سے خارج کرنے کا موجب ہوسکتا ہے۔ اخلاق و معاملات میں کمی سے انسان فرقہ ناجیہ سے خارج نہیں ہوتا' البتہ اس سے انسان کے مقام و مرتبہ میں ضرور کی ہوجاتی ہے۔ اخلاق کے مسئلے میں بچھ تفصیل سے بیان کرنے کی بھی ضرورت ہے۔ اخلاقیات کے سلسلہ میں سب سے اہم بات اجتماعیت

اوراس دین حق کو قائم کرنا ہے جس کے قائم کرنے کی اللہ تعالی نے حسب ذیل آیت کریمہ میں نفیحت فرمائی ہے:

﴿ ﴿ شَرَعَ لَكُمْ مِّنَ ٱلدِّينِ مَا وَصَّىٰ بِهِهِ نُوحًا وَٱلَّذِى آَوْحَيْنَآ إِلَيْكَ وَمَا وَصَّيْنَا بِهِ \* إِبَرَهِيمَ وَمُوسَىٰ وَعِيسَىٰ أَنْ أَفِيمُواْ ٱلدِّينَ وَلَا لَنَفَرَّقُواْ فِيدِ ﴾ (الشورى:١٣/٤٢)

''اس نے تمھارے لیے دین کا وہی راستہ مقرر کیا جس (کے اختیار کرنے) کا نوح کو تکم دیا تھا اور جس کی (اے محمد!) ہم نے تمھاری طرف وی بھیجی ہے اور جس کا ابراہیم اور موٹی اور عیسیٰ کو تکم دیا تھا (وہ یہ کہ) دین کو قائم رکھنا اور اس میں بھوٹ نہ ڈالنا۔''

اورالله تعالی نے بیجی بیان فرمایا ہے کہ جن لوگوں نے دین میں چھوٹ والی اور وہ فرقے فرقے ہو گئے حضرت محمد منافظ ان

سے بری ہیں۔ارشاد باری تعالی ہے:

﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ فَرَّقُوا دِينَهُمْ وَكَانُوا شِيكًا لَسْتَ مِنْهُمْ فِي شَيَّةٍ ﴿ (الأنعام: ١٥٩/١)

"جن لوگوں نے اپنے دین میں (بہت سے ) رہت نکا لے اور کئ کی فرقے ہو گئے ان سے تم کو پچھو کا منہیں۔"

ا تفاق و اتحاد اور دلوں کی الفت دمحبت فرقہ ناجیہ اہل سنٹ والجماعت کانمایاں وصف ہے۔اجتہاد کی وجہ ہے اگر ان میں اجتہادی امور میں اختلاف ہوتو اس کی دجہ ہے بیآ پس میں ایک دوسرے ہے کیپنۂ عداوت یا بغض نہیں رکھتے بلکہ اجتہادی اختلاف کے باوجود وہ ایک دوسر ہے کواپنا بھائی سجھتے ہیں حتی کہوہ ایسے امام کے بیچھے بھی نماز پڑھ لیتے ہیں جسے اجتہادی صورت میں وہ بے وضو جانیں اور وہ امام اینے آپ کو باوضو مجھتا ہے مثلاً ان میں سے اگر کوئی شخص کسی ایسے امام کے پیچھے نماز پڑھ رہا ہوجس نے اونٹ کا گوشت کھایا ہواوراس امام کی رائے میں اونٹ کا گوشت کھانا ناقض وضو نہ ہوجبکہ مقتدی کے نز دیک اونٹ کا گوشت کھانا ناقض وضو ہو'تو اس امام کے پیچھےاس کی نماز صبحے ہوگی۔البنۃ انفرادی صورت میں ایسی حالت میں اس کی اپنی نماز صبح نہیں ہوگی کیونکہ بیا ختلا ف ا کیا پیے امر میں ہے جس میں اجتہاد کی گنجائش ہے الہذا در حقیقت پیکوئی اختلاف ہی نہیں ہے کیونکدان دونوں اختلاف کرنے والوں نے اس دلیل کا اتباع کیا ہے جس کا اتباع کرنا واجب تھا اوراس سے اعراض کرنا جائز نہ تھا' اوران کا خیال یہ ہے کہ ان کا کوئی بھائی اگر کسی عمل میں اتباع دلیل کی وجہ ہے ان کی مخالفت کرے تو حقیقت میں وہ ان کی موافقت ہی کرتا ہے کیونکہ بیتو خوداس بات کی دعوت دیتے ہیں کہ دلیل کا اتباع کیا جائے' خواہ وہ کہیں بھی ہو ٰلہٰذااگر وہ کسی دلیل کی موافقت کی وجہ ہے ان کی مخالفت کرتا ہے تو در حقیقت وہ ان کی موافقت ہی کرتا ہے کیونکہ وہ اس طرف جارہا ہے جس کی طرف مید عوت دے رہے ہیں اور جس کی طرف میہ رہنمانی کررہے ہیں اور وہ یہ کہ کتاب اللہ اور سنت رسول اللہ ( مَالَيْمُ ) کے دامن سے وابستگی اختیار کی جائے۔ بہت سے اہل علم سے بیہ بات مخفی نہیں کہ اس طرح کے امور میں صحابہ کرام ڈناڈیٹم میں بھی اختلاف رونما ہو گیا تھا حتی کہ خود نبی اکرم منافیٹی کے عہد مبارک میں بھی مگر آپ نے ان میں ہے کسی بریختی نہ کی مثلاً نبی اکرم نگافیم جب غزوہ احزاب سے لوٹے تو حضرت جبریل ملیقا آپ کی خدمت میں حاضر ہوئے اور انھوں نے بنو قریظہ کی سرکوبی کے لیے نکلنے کو کہا تو نبی اکرم طافیا نے صحابہ کرام شانیا کا کواس مہم کے لیے روانہ

﴿لَا يُصَلِّينَّ أَحَدٌ الْعَصْرَ إِلاَّ فِي بَـنِي قُرَيْظَةً﴾(صحيح البخاري، صلاة الخوف، باب صلاة الطالب والمطلوب . . . ح: ٩٤٦ وصحيح مسلم، الجهاد والسير، باب المبادرة بالغزو . . . ح: ١٧٧٠ بلفظ: لاَ يُصَلِّينَّ أَحَدٌ الظُّهْرَ)

" برخض نمازعصر بني قريظه (کے محلے ) بي ميں ادا کرے۔"

حفزات صحابہ کرام ٹھائٹی مدیند منورہ سے نکل کر بنو قریظہ کی طرف روانہ ہوگئے۔ راستے ہی بیس متھے کہ نماز عصر کا وقت ہوگیا۔ کچھ لوگوں نے نماز عصر کومؤ خر کر دیا اور انھوں نے اسے بنو قریظہ ہی بیس وقت فتم ہوجانے کے بعدادا کیا کیونکہ نبی اکرم مظافی نے فرمایا تھا:'' ہرشخص نماز عصر بنو قریظہ ہی بیس ادا کرے۔''اور پچھ لوگوں نے نماز کو رہتے بیس وقت پر ادا کرلیا اور کہا کہ رسول اللہ منافیخ کے فرمانے کا مقصد یہ تھا کہ ہم جلدی پنجیس ۔ آپ کے حکم دینے کا یہ مقصد نہیں تھا کہ ہم نماز میں اس قدر تا خیر کردیں کہ وقت ختم ہوجائے .....اورانہی کا موقف درست تھا....لیکن اس کے باوجود نبی اکرم سکا تیج نے دونوں میں سے کسی گروہ پر بھی تختی نہ فرمائی اور نہ اس سے ان دونوں گروہوں میں کوئی با ہمی عداوت یا اس نص کے فہم میں اختلاف کی وجہ سے کوئی بغض پیدا ہوا' اس لیے میری رائے میں سنت نبوی سے انتشاب رکھنے والے تمام مسلمانوں کے لیے یہ واجب ہے کہ وہ ایک است بن جائیں' ان میں فرقہ پر تی نہیں ہوئی چاہیے کہ کچھ لوگ ایک فرف اور پھر یہ سلسلہ ہوئی چاہیے کہ کچھ لوگ ایک فرف اور پھر یہ سلسلہ مونی چاہیے کہ کچھ لوگ ایک دوسر سے بر تیر برسانے لگ جائیں۔ ایک اجتہادی اختلاف کی وجہ سے نوبت بغض اور عداوت تک پنج جائے ۔ یہاں اس طرح کے کسی خاص گروہ کا نام لینے کی ضرورت نہیں' ہم عقل مندانسان اسے خور سجھ لے گا اور اس کے سامنے معاملہ بالکل واضح ہوجائے گا۔

میری رائے میں اہل سنت والجماعت کے لیے واجب ہے کہ وہ متحد ہوجا کیں خواہ فہم نصوص کے اختلاف کی وجہ سے ان میں اختلاف می کیوں نہ ہو کیونکہ اس معاملہ میں بحمہ اللہ کافی گنجائش ہے اور زیادہ اہم بات سے ہے کہ دلوں میں الفت و محبت ہواور آپس میں انفاق واتحاد ہو۔ اس میں قطعاً کوئی شک وشبہ نہیں کہ مسلمانوں کے تمام دشمن سے چا ہے ہیں کہ مسلمان انتشار وخلفشار میں جتلا ہو جا کمیں کیے گئیں کے مسلمانوں یا اسلام کے ساتھ دوئتی کا اظہار کرتے جا کمیں میں وران وشمنوں کی بھی یہی خواہش ہے جو بظاہر مسلمانوں یا اسلام کے ساتھ دوئتی کا اظہار کرتے ہیں حالانکہ حقیقت میں وہ دوست نہیں ہیں الہٰ اواجب ہے کہ ہم بھی اپنے آپ کو اس صفت کے ساتھ متصف کریں جو فرقہ ناجیہ کی مایاں اور متاز صفت سے ساتھ متصف کریں جو فرقہ ناجیہ کی مایاں اور متاز صفت سے بعنی ہم سب ایک کلمہ پر متفق و متحد ہوجا کیں۔

## سیرت طیبہ کا دامن مضبوطی سے تھا منا اعتدال اور اس سے تجاوز غلو ہے

(سوال دین میں اعتدال سے کیامراد ہے؟

ر جواب وین میں اعتدال سے مرادیہ ہے کہ انسان کو نہ تو اس قدر غلوے کام لینا چاہیے کہ وہ اللہ تعالیٰ کی مقرر کردہ حدود سے بھی آگے بڑھ جائے اور نہاس میں اس قدر کوتا ہی ہونی چاہیے کہ وہ اللہ سجانہ و تعالیٰ کی مقرر کردہ حدود میں کمی کردے۔

«مَا بَالُ أَقْوَامٍ قَالُوا كَذَا وَكَذَا؟ لَكِنِّي أُصَلِّي وَأَنَامُ، وَأَصُومُ وَأُفْطِرُ، وَأَ تَزَوَّجُ النِّسَاءَ فَمَنْ رَغِبَ عَنْ سُنَّتِي فَلَيْسَ مِنِّي» (صحيح مسلم، النكاح، باب استحباب النكاح لمن ناقت نفسه إليه ... ح:١٤٠١)

''ان لوگوں کو کیا ہوا ہے' جھوں نے یہ یہ باتیں کی ہیں؟ میں تو نماز بھی پڑھتا ہوں اورسوتا بھی ہوں' روزہ بھی رکھتا ہوں اور جھوڑ بھی دیتا ہوں اور عورتوں سے شادی بھی کرتا ہوں چنانچہ جس شخص نے میری سنت سے مندموڑ اوہ مجھ سے نہیں ہے۔'' اورا یک روایت میں ہے کہ آپ نے فرمایا:

«أَنْتُمُ الَّذِينَ قُلْتُمْ كَذَا وَكَذَا؟ أَمَا وَاللهِ إِنِّي لأَخْشَاكُمْ للهِ وَأَنْقَاكُمْ لَهُ، لَكِنِّي أَصُومُ وَأُفْطِرُ، وَأُصَلِّي وَأَرْقُدُ، وَأَ تَزَوَّجُ النِّسَاءَ، فَمَنْ رَغِبَ عَنْ سُنَّتِي فَلَيْسَ مِنِّي (صحيح البخاري، النكاح، باب الترغيب في النكاح، ح:٥٠٦٣)

''تہمی لوگوں نے بید یہ باتیں کی بین اللہ کی شم! میں تم سب سے زیادہ اللہ تعالیٰ سے ڈرنے والا اور اس کا زیادہ تقویٰ اختیار کرنے والا ہوں' کیکن میں روزہ رکھتا ہوں اور چھوڑ بھی دیتا ہوں' نماز پڑھتا ہوں اور سوبھی جاتا ہوں اور عورتوں سے شادی بھی کرتا ہوں' لہٰذا جس نے میری سنت سے منہ موڑا وہ مجھ سے نہیں ہے۔''

ان لوگوں نے دین میں غلو سے کام لیا تو رسول اللہ نگائیڈا نے ان سے براءت کا اظہار فر مادیا' کیونکہ انھوں نے رسول اللہ نگائیڈا کی سنت سے منہ موڑا تھا' جب کہ سنت سے ہے کہ روزہ رکھا بھی جائے اور جھوڑ بھی دیا جائے 'رات کو قیام بھی کیا جائے اور آرام بھی اور عورتوں سے نکاح بھی کیا جائے ۔ کوتا ہی وہ شخص کرتا ہے جو سے کہے کہ مجھے فعل عبادت کی ضرورت نہیں' لہذا میں نقل ادانہیں کروں گا' میں صرف فرض ہی ادا کیا کروں گا' ایسا شخص بسااو قات فرائض میں بھی کوتا ہی کرنے لگتا ہے۔ معتدل وہ ہے جواس طریقے پر چلے جو میں صرف فرض ہی ادا کیا کروں گا' ایسا شخص بسااو قات فرائض میں بھی کوتا ہی کرنے لگتا ہے۔ معتدل وہ ہے جواس طریقے پر چلے جو رسول اکرم نگائی اور آپ کے خلفائے راشدین کا طریقہ تھا۔

دوسری مثال ملاحظہ فربائیں: تین اشخاص کے سامنے ایک فاسق آوئی ہے تو ان میں سے ایک شخص کہتا ہے کہ میں اس فاسق آوئی کوسلام نہیں کہوں گا' اسے چھوڑ دوں گا' اس سے دور ہو جاؤں گا اور اس سے کلام نہیں کروں گا۔ دوسرا شخص کہتا ہے کہ میں اس فاسق کے ساتھ چلوں گا' اسے سلام کہوں گا' اس سے خندہ پیشانی سے پیش آؤں گا' اسپنے ہاں اسے مدعو کروں گا اور خود بھی اس کی دعوت کو قبول کروں گا کو نکہ میر سے نزد میک وہ ایک نیک آدئی کی طرح ہے اور تیسر اشخص کہتا ہے کہ میں اس فاسق آدئی کو اس کے فقت کی وجہ سے ناپہند اور اس کے ایمان کی وجہ سے پہند کرتا ہوں اور اس سے کنارہ کشی اختیار نہیں کروں گا سوائے اس کے کہ کنارہ کشی اس کی اصلاح کا سبب ہواور اگر کنارہ کشی اس کی اصلاح کا سبب بنہ بے بلکہ اس کے فقق میں اضافے کا سبب بن جائے تو میں اس سے کنارہ کشی نہیں کروں گا۔ ان تین اشخاص کے بارے میں ہم یہ نہیں گے کہ ان میں سے پہلے مخص کا عمل افراط اور غلو پر بٹن ہے دوسرے کا تفریط اور کی پر جب کہ تیسرے کا مل معتدل ہے۔ اس طرح تمام عبادات ومعاملات میں بھی لوگوں کا یہی حال ہے کہ ان میں سے بعض کوتاہ بین بعض عالی اور بعض معتدل ہے۔ اس طرح تمام عبادات ومعاملات میں بھی لوگوں کا یہی حال ہے کہ ان میں سے بعض کوتاہ بین بعض عالی اور بعض معتدل ہے۔ اس طرح تمام عبادات ومعاملات میں بھی لوگوں کا یہی حال ہے کہ ان میں سے بعض کوتاہ بین بعض عالی اور بعض معتدل ہے۔ اس طرح تمام عبادات ومعاملات میں بھی لوگوں کا یہی حال ہے کہ ان

تبسری مثال ملاحظہ فرمائیں: ایک شخص اپنی ہیوی کا اسیر''زن مرید'' ہے'وہ جس طرف چاہے اس کے منہ کو پھیردیتی ہے اوروہ اسے گناہ سے روکتا ہے نہ کسی اوچھے کام کی ترغیب دیتا ہے بلکہ عورت اس کی عقل پرسوار اور اس پر حاکم بن بیٹھی ہے۔ دوسراشخص اپنی بیوی کے ساتھ تکبروغرور کا معاملہ کرتا' اسے پر کاہ کی حیثیت نہیں دیتا بلکہ اسے اپنے گھریلو ملازم سے بھی کم ترسمجھتا ہے اور تیسر مے خص کا طرزعمل معتدل ہے' وہ اس کے ساتھ اسی طرح کا معاملہ کرتا ہے جس طرح اللہ تعالی نے تھم دیا ہے:

﴿ وَلَهُنَّ مِثْلُ ٱلَّذِي عَلَيْهِنَّ بِٱلْمُمْوفِينَ ﴾ (البفرة: ٢٢٨/٢)

''اورعورتوں کاحق (مردوں پر)وییا ہی ہے جیسے دستور کے مطابق (مردوں کاحق)عورتوں پر ہے۔''

اوررسول الله مَالْقُولُمُ نِي فرمايا ب:

«لاَ يَفْرَكُ مُؤْمِنٌ مُؤْمِنَةً إِنْ كَرِهَ مِنْهَا خُلُقًا رَضِيَ مِنْهَا آخَرَ (صحيح مسلم، الرضاع، باب الوصية بالنساء، ح:١٤٦٧)

''کوئی مومن مردا پنی مومن ہوی ہے بغض ندر کھے'اگراسکی کوئی عادت اے ناپند ہوگی تو کوئی دوسری عادت پیند بھی ہوگ۔'' ان تینوں میں سے بیآ خری مختص معتدل ہے' پہلاا پن ہیوی کے بارے میں غالی ہےاوردوسرا کوتاہ۔دیگرتمام اعمال دعبادات کو بھی اس پر قیاس کر لیجے۔

# ایمان دل سے تصدیق زبان سے اظہار اور اعضا سے عمل کا نام ہے

جواب اہل سنت والجماعت کے نزدیک ایمان دل کے ساتھ تصدیق و بان سے اظہار اور اعضا کے ساتھ ممل کرنے کا نام ہے ایمان گویا تین امور پر مشمل ہے: ﴿ اقسرار بالقلب ''ول کے ساتھ اعتراف' ﴿ نسطق باللسان ''زبان سے شہادت'' ﴿ عصل بالحوار ہے ''اعضا کے ساتھ ممل''

ایمان کی جب به تعریف ہے تو اس میں کی بیشی ہوسکتی ہے کیونکہ دل کے ساتھ اعتراف کے درجات مختلف ہوسکتے ہیں۔ کسی خبر کا اقراراس چیز کے اقرار کی طرح نہیں ہوسکتا جس کا خود مشاہدہ کیا ہؤائی طرح ایک آدی کی خبر کا اقراراس خبر کے اقرار کی طرح نہیں ہوسکتا جسے دوآ دمیوں نے بیان کیا ہؤائی وجہ سے حضرت ابراہیم علیات کے کہا تھا:

﴿ رَبِّ أَرِنِي كَيْفَ تُحْيِ ٱلْمَوْتَى قَالَ أُولَمْ تُوْمِنْ قَالَ بَكُنْ وَلَكِنَ لِيَظْمَهِنَ قَلْبِي ﴿ (البقرة: ٢٦٠ /٢٠) "اب پروردگار! مجھے دکھا کہ تو مردوں کو کیونکر زندہ کرے گا؟ اللہ نے فر مایا: کیاتم اس بات پرایمان نہیں رکھتے؟ انھوں نے کہا: کیون نہیں! لیکن (میں دیکھنا) اس لیے (چاہتا ہوں) کہ میرادل اطمینان کامل حاصل کر لے۔"

بل کے اقرار طمانیت اورسکون کی وجہ ہے ایمان میں اضافہ ہوتا ہے اور اسے انسان خود بھی محسوں کرتا ہے مثلاً جب وہ کسی مجلس ذکر میں ہواور اس میں وعظ ونصیحت اور جہنم و جنت کا ذکر ہوتو ایمان میں اضافہ ہوجاتا ہے اور انسان بول محسوں کرتا ہے گویا جہنم و جنت کا وہ ابنی آتھوں سے مشاہدہ کررہاہے اور جب وہ اس مجلس سے اٹھ جائے اور اس پرغفلت طاری ہوجائے تو دل کے اس

یقین میں کزوری آ جاتی ہے۔

ای طرح تول ہے بھی ایمان میں اضافہ ہوتا ہے کہ جو تخص دی بار اللہ کا ذکر کرئے وہ اس تخص کی طرح تو نہیں ہوسکتا جس نے سوبار اللہ کا ذکر کیا ہو نہیل کی نبست اس دوسر ہے تخص کے ایمان میں بدر جہااضافہ ہوگا۔ ای طرح جس شخص نے عبادت کو بہت کا مل طریقے سے ادا کیا ہوا س کا ایمان اس شخص کے ایمان سے کہیں بڑھ کر ہوگا جس نے عبادت کو ناقص رہنے دیا ہو۔ ای طرح جب کوئی انسان اپنے اعضا و جوارح کے ساتھ دوسر ہے انسان کی نبست زیادہ عمل سرانجام دیتو دوسرے کی نبست اس کا ایمان بہر صال بہت زیادہ ہوگا، قرآن وسنت سے ایمان میں کی بیشی ثابت ہے مثلاً ارشاد باری تعالی ہے:

﴿ وَمَا جَمَلْنَا عِدَّتُهُمْ إِلَّا فِتْنَةً لِلَّذِينَ كَفَرُوا لِيَسْتَيْقِنَ ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِتَنَبَ وَيَزْدَادَ ٱلَّذِينَ مَامَنُوا إِيمَنَا ﴾ (المدد: ١٧٤٣)

''اور ان (جہنم کے فرشتوں) کا شار کافروں کی آز ماکش کے لیے مقرر کیا ہے اور اس لیے کہ اہل کتاب یقین کریں اور مومنوں کا ایمان اور زیادہ ہو۔''

#### اور مزيد فرمايا:

﴿ وَإِذَا مَا أَنِزِكَ سُورَةً فَمِنَهُ مِ مَن يَقُولُ أَيْكُمْ ذَادَتُهُ هَلَاهِ المِمَنَّا فَأَمَّا الَّذِينَ ءَامَنُواْ فَزَادَتُهُمْ إِيمَنَا وَهُرُّ يَسْتَبَشِرُونَ ﴿ وَأَمَّا الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَرَضُ فَزَادَتُهُمْ رِجْسًا إِلَى رِجْسِهِمْ وَمَاتُواْ وَهُمْ كَنِفُرُونَ ﴾ (التربة: ١٢٥/١٠٤)

''اور جب کوئی سورت نازل ہوتی ہے تو بعض منافق (استہزا کرتے اور) پوچھتے ہیں کہ اس سورت نے تم میں سے کس کا ایمان زیادہ کیا ہے' تو جوابمان والے ہیں ان کا تو ایمان زیادہ کیا اور وہ خوش ہوتے ہیں اور جن کے دلوں میں مرض ہان کے حق میں خبث پر خبث زیادہ کیا اور دہ مرے بھی تو کا فرکے کا فر''

اور صحیح حدیث میں ہے کہ نبی اکرم مَالِی اُ نے فرمایا:

«مَا رَأَيْتُ مِنْ نَـاقِصَاتِ عَقْلٍ وَّذِيْنٍ أَذْهَبَ لِلُبِّ الرَّجُلِ الْحَازِمِ مِنْ إِحْدَاكُنَّ (صحيح البخاري، الحيض، باب ترك الحائض الصوم، ح:٣٠٤)

''میں نے دین اور عقل میں ناقص تم عور توں سے زیادہ اچھے بھلے آ دمی کی مت مارنے والا کسی کونہیں پایا۔''

معلوم ہوا کہ ایمان میں اضافہ اور کی ہوسکتی ہے۔ اب سوال یہ ہے کہ ایمان میں اضافے کا سبب کیا ہے؟ اس کا جواب یہ ہے کہ ایمان میں اضافے کے کئی اسباب ہیں 'مثلاً:

- الله تعالی کی اس کے اساء وصفات کے ساتھ معرفت: انسان کواللہ تعالی اوراس کے اساء وصفات کے بارے میں جس قدرزیادہ معرفت حاصل ہوگی اس قدر بلاشک وشبراس کے ایمان میں اضافہ ہوگا۔ یہی وجہ ہے کہ دہ اہل علم جنھیں اللہ تعالیٰ کے اساء وصفات کا وہ علم ہے جو ووسروں کونہیں ہے تو اس اعتبار سے دوسروں کی نسبت ان کا ایمان زیادہ تو ی ہوتا ہے۔
- 😁 الله تعالیٰ کی کونی وشری نشانیول پرغور کرنا: انسان الله تعالیٰ کی ان نشانیول پر جواس کی مخلوقات ہیں جب بھی غور کرتا اسان

كايان يس اضافه وجاتا بـارشاد بارى تعالى ب:

﴿ وَفِي ٱلْأَرْضِ ءَايَنَتُ لِلْمُوقِنِينَ ﴿ وَفِي أَنفُسِكُم أَفَلَا نَبْصِرُونَ ﴿ الذاريات: ٥١-٢١)

''اور یقین کرنے والوں کے کیے زمین میں (بہت می) نشانیاں ہیں اورخودتھارے نفوس میں بھی تو کیاتم و کیھتے نہیں؟'' اس مضمون کی اور بھی بہت می آیات کر بیہ ہیں' جن سے معلوم ہوتا ہے کہ اس کا نئات پرغور دفکر کرنے سے انسان کے ایمان عمر مانہ اف معتالہ م

یں اضافہ ہوما ہے۔ سر

کثرت طاعات: انسان جب کثرت سے اللہ تعالیٰ کی طاعات بجالاتا ہے تو اس سے اس کے ایمان میں اضافہ ہوجاتا ہے ' خواہ پہ طاعات قولی ہوں یافعلیٰ ذکر ایمان کی کمیت و کیفیت میں اضافہ کر دیتا ہے' ای طرح نماز' روزہ اور جج سے بھی ایمان کی کمیت و کیفیت میں اضافہ ہوجاتا ہے۔

اس کے برنکس ایمان کونقصان پہنچانے والے اسباب حسب ذیل ہیں:

- ن جہالت: اللہ تعالیٰ کے اساء وصفات کے بارے میں جہالت ایمان میں کی کاموجب ہے کیونکہ جب اللہ تعالیٰ کے اساء و سفات کے بارے میں جہالت ایمان میں بھی کی واقع ہوجائے گی۔ سفات کے بارے میں انسان کی معرفت میں کی ہوگی تو اس سے اس کے ایمان میں بھی کی واقع ہوجائے گی۔
- نور وفکرنه کرنا: الله تعالیٰ کی کونی وشرعی نشانیوں میں غور وفکرنه کرنا بھی ایمان میں کی کا سبب بنتا ہے یا کم ان کم اس سے ایمان جامد ہوجاتا ہے اورنشو ونمانہیں پاتا۔
  - نَّاهُ كَاارْتَكَابِ: كَنَاهُ كَولَ اورايمان پرگهر اثرات مرتب ہوتے ہيں اى ليے نبى اكرم اَلَّائِمَ نَـ فرمايا ہے:

    ﴿ لَا يَرْنِي الزَّانِي حِيْنَ يَرْنِي وَهُو مُؤْمِنٌ ﴾ (صحيح البخاري، الحدود، باب الزنا وشرب الخمر،

    ح: ١٧٧٧ وصحيح مسلم، الإيمان، باب بيان نقصان الإيمان بالمعاصي . . . ح: ٥٧)

''زانی جبز نا کرنا ہے تو وہ مومن نہیں رہتا۔'' چیکر ماند

ر ترک طاعت: ترک طاعت بھی ایمان میں کمی کا سبب ہے۔ اگر طاعت واجب ہواوراس نے عذر کے بغیرا ہے ترک کیا ہوتو ایر ایک ایس کی ہے جس پراہے نہ صرف ملامت کی جائے گی بلکہ سزا بھی دی جائے گی اوراگراطاعت واجب نہ تھی یا واجب تو تھی گراس نے اے کسی شرعی عذر کی وجہ ہے ترک کیا تو یہ ایک ایس کی ہے کہ اس پر اسے ملامت نہیں کی جائے گی۔ نبی تالی نی اور تو یہ عالی ایس کی ہے کہ اس پر اسے ملامت نہیں کی جائے گی۔ نبی تالی نی اور توں کو عقل اور دین کے اعتبار سے ناقص قر اردیا اور دین کے اعتبار سے ناقص ہونے کا سبب یہ بیان فر مایا ہے کہ وہ حالت چین میں نماز نہیں پڑھتیں اور دوزہ نہیں رکھتیں اور پھراس حالت میں ترک صوم وصلوٰ ق کی وجہ سے وہ قابل ملامت بھی نہیں بلکہ انھیں تھم میں نہیں ہے کہ اس حالت میں وہ نماز اور روزے کو ترک کردین چنانچہ جب وہ اپنا اس شرعی عذر کی وجہ سے ان کا مول کو سرانجام دینے ہے تا صری بی جنھیں سرانجام دینے میں مردول کوئی عذر نہیں ہو تاس وجہ سے وہ مردول کے مقابلے میں ناقص قرار پائیں۔

حدیث جبریل اور حدیث عبدالقیس میں تطبیق کی صورت کیا ہے؟

سوان صديث جر ال مين ي مُن الله الله عند المان كاتع لف به بان فر ما كى عند

﴿الْإِيمَانُ أَنْ تُؤْمِنَ بِاللهِ، وَمَلاَئِكَتِهِ، وَكُتُبُهِ، وَرُسُلِهِ، وَالْيَوْمِ الآخِرِ، وَتُؤْمِنَ بِالْقَدْرِ خَيْرِهِ وَشَرِّهِ﴾(صحيح البخاري، الإيمان، باب سؤال جبريل النبي ﷺ عن الإيمان والإسلام والإحسان. ح:٥٠ وصحيح مسلم، الإيمان، باب بيان الإيمان والإسلام والإحسان ...، ح:٨)

''(ایمان یہ ہے) کہتم اللہ تعالیٰ پر اوراس کے فرشتوں پر اوراس کی کتابوں پر اور اس کے رسولوں پر اور آخرت کے دن پر ایمان لاؤاور انچھی اور بری تقدیر پر بھی ایمان لاؤ''

اور حديث وفدعبدالقيس مين ني عَلَيْمُ نا ايمان كي تعريف يه بيان فرمائي ب:

﴿بِشَهَادَةِ أَنْ لاَ إِلٰهَ إِلاَّ اللهُ وَحْدَهُ لاَ شَرِيكَ لَهُ، وَإِقَامِ الصَّلاَةِ، وَإِيْتَاءِ الزَّكَاةِ، وَأَدَاءِ النَّهَسُ مِنَ الْغَنِيمَةِ»(صحيح البخاري، الإيمان، باب أداء الخمس من الإيمان، ح:٥٣ وصحيح مسلم، الإيمان، باب الأمر بالإيمدن بالله تعالى ورسوله ﷺ ... ح:١٧)

''ایمان سیہ ہے کہتم اس بات کی گواہی دو کہ اللہ کے سوا کوئی معبود نہیں' وہ اکیلا ہے' اس کا کوئی شریکے نہیں' اورنماز قائم کرو اور زکلو ۃ ادا کرواور مال غنیمت میں ہے ٹمس ادا کرو''

ان دونوں حدیثوں میں تطبیق کی کیاصورت ہوگی؟

رجواب اس سوال کے جواب ہے قبل میں یہ بات کہنا پیند کروں گا کہ کتاب وسنت میں قطعاً کوئی تعارض نہیں ہے نہ تو قرآن مجید کا کوئی مقام کسی دوسرے مقام ہے متعارض ہے اور نہ رسول اللہ شکائی کی سنت صحیحہ ہی میں کوئی تعارض ہے۔قرآن وسنت میں کوئی الی چیز نہیں ہے جوامر واقع کے خلاف ہے کیونکہ امر واقع حق ہے اور کتاب وسنت بھی حق ہے لہٰذا یمکن ہی نہیں کہت میں تناقض ہو' اس قاعدے کو بھے لینے ہے بہت سے اشکالات دور ہوجاتے ہیں۔ارشاد باری تعالی ہے:

﴿ أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ ٱلْقُرْءَانَّ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِندِ عَيْرِ ٱللَّهِ لَوَجَدُواْ فِيهِ ٱخْينَا فَاكَ ثِيرًا ﴾ (النساء: ٨٢/٤) "بهلاية قرآن مِن غور كيون نبيل كرتے؟ اگريه الله كے سواكسي اوركا (كلام) ہوتا تواس مِن بهت سااختلاف پاتے۔"

جب قرآن مجید میں کوئی اختلاف نہیں تو نبی مُنگینی کی احادیث میں بھی کوئی اختلاف نہیں۔ نبی اکرم مُنگینی نے اگرایک حدیث میں ایمان کی کوئی تعریف میں ایمان کی کوئی تعریف بیان فرمائی ہے جوآپ کی نظر میں پہلی تعریف میں ایمان کی کوئی تعریف بیان فرمائی ہے جوآپ کی نظر میں پہلی تعریف کے خلاف ہے کین اگر آپ ان دونوں تعریف اختلاف نہیں ہے۔ حدیث جریل میں نبی منگینی نے دین کودرج ذیل تین اقسام میں تقسیم فرمایا ہے: ﴿ اسلام ﴿ ایمان ﴿ احسان ۔

اور حدیث و فدعبدالقیس میں آپ نے صرف ایک ہی قتم یعنی اسلام کو بیان فر مایا ہے اور جب اسلام کاعلی الاطلاق ذکر ہوتو اس میں ایمان بھی داخل ہوتا ہے کیونکہ شعائر اسلام کو ایک مومن ہی قائم کرسکتا ہے۔ جب اسلیم کا ذکر ہوتو اس میں ایمان بھی شامل ہوتا ہے اور جب اسلام کا ذکر ہوتو اس میں ایمان بھی شامل ہوتا ہے اور جب اسلام وایمان دونوں کا ذکر ہوتو اس میں اسلام بھی داخل ہوتا ہے اور جب اسلام وایمان دونوں کا ذکر ہوتو اس میں اسلام بھی داخل ہوتا ہے۔ ایک طالب علم کے لیے یہ بہت اہم مکت ہے جنانچہ جب اسلیم ایمان کا تعلق دلوں سے اور اسلام کا تعلق جسمانی اعضا ہے ہوتا ہے۔ ایک طالب علم کے لیے یہ بہت اہم مکت ہے جنانچہ جب اسلام کا ذکر ہوتو اس میں داخل سے اسلام کا ذکر ہوتو اس میں داخل سے ایک ایک ایک ایک ایک کا در ہوتو اس میں داخل سے ایک ایک کا در ہوتو اس میں داخل سے داکھ کا در ہوتو اس میں داخل سے داکھ کا در ہوتو اس میں داخل سے داخل سے در ایک کا در ہوتو اس میں داخل سے در ایک کا در ہوتو اس میں داخل سے در ایک کا در ہوتو اس میں داخل سے در ایک کا در کر ہوتو اس میں داخل سے در ایک کا در کر ہوتو اس میں داخل سے در ایک کا در کر ہوتو اس میں در ایک در ایک کا در کر ہوتو اس میں در ایک در کر ہوتو اس میں در ایک در کر ہوتو اس میں در کر کر ہوتو اس میں در کر ہوتو

﴿ إِنَّ ٱلدِّينَ عِندَ ٱللَّهِ ٱلْإِسْلَنَّهُ ﴿ (آل عمران: ١٩/٣)

"وین تواللہ کے نزدیک اسلام ہے۔"

اور معلوم ہے کہ دین اسلام' عقیدہ' ایمان اور احکام شریعت کے مجموعے کا نام ہے اور جب اسکیے ایمان کا ذکر ہوتو اس میں اسلام بھی داخل ہوتا ہے اور جب دونوں اسکھے ندکور ہوں تو ایمان کا تعلق دلوں سے اور اسلام کا تعلق جسمانی اعضاء سے ہوتا ہے' اسلام بھی داخل ہوتا ہے کہ اسلام علانیہ ہے اور ایمان مخفی' کیونکہ دو دل میں ہے۔ آپ دیکھیں گے کہ ایک منافق بظا ہر نماز پڑھتا' صدقہ و خیرات کرتا اور روز ہے رکھتا ہے تو ایمان مخص ظا ہری طور پر تو مسلمان ہے لیکن وہ مومن نہیں ہے جبیبا کہ ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَقُولُ وَامَنَّا بِاللَّهِ وَبِالْيَوْمِ الْآخِرِ وَمَاهُم بِمُقْمِنِينَ ﴿ البَقِرة: ٨/٢) "اوربعض لوگ ایسے ہیں جو کہتے ہیں کہ ہم الله پراور روز آخرت پر ایمان رکھتے ہیں ٔ حالانکہ وہ ایمان نہیں رکھتے۔"

## ایمان کی ستر سے زیادہ شاخیں ہیں

سوال ایمان بیہ ہے کہ اللہ تعالیٰ اس کے فرشتوں' اس کی کتابوں' اس کے رسولوں' یوم آخرت اور اچھی اور بری تقدیر کے ساتھ ایمان لایا جائے۔اورایک صدیث میں نمی مُنافِیْزا نے فر مایا ہے:

﴿ الْإِيمَانُ بِضْعٌ وَّسَبْعُونَ بَابًا ﴾ (جامع الترمذي، الإيمان، باب ماجاء في استكمال الإيمان والزيادة والنقصان، ح:٢٦١٤ وسنن ابن ماجه، المقدمة، باب في الإيمان، ح:٥٧)

''ایمان کے ستر سے زیادہ درواز ہے ہیں۔'' ان دونوں میں تطبیق کی کیاصورت ہوگی؟

(جوات) ایمان یعنی عقیدے کے چھاصول ہیں جو حدیث جبریل ملیفائیں مذکور ہیں۔ جبریل ملیفائ نے جب نبی منطقی سے ایمان کے بارے میں سوال کیا تو آپ نے فرمایا:

وَالْإِيمَانُ أَنْ تُؤْمِنَ بِاللهِ، وَمَلاَئِكَتِهِ، وَكُتُبِهِ، وَرُسُلِهِ، وَالْيَوْمِ الآخِرِ، وَتُؤْمِنَ بِالْقَدْرِ خَيْرِهِ وَشَرِّهِ»(صحيح البخاري، الإيمان، باب سؤال جبريل النبي ﷺ عن الإيمان والإسلام والإحسان، ح:٥٠ وصحيح مسلم، الإيمان، باب بيان الإيمان والإسلام والإحسان ...، ح:٨)

''ایمان یہ ہے کہتم اللہ اوراس کے فرشتوں اوراس کی کتابوں اوراس کے رسولوں اور یوم آخرت پر ایمان لاؤ اوراجھی ۔ اور بری تقدیر بربھی ایمان لاؤ۔''

اوروہ ایمان جواعمال اوران کے انواع واجناس پر مشمل ہے اس کی ستر سے زیادہ شاخیس ہیں اس وجہ سے اللہ تعالیٰ نے درخ ذیل ہیت کریمہ میں نماز کوایمان کے نام سے موسوم فرمایا ہے:

﴿ وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيُصِيعَ إِيمَانَكُمُ إِنَ اللَّهَ بِالنَّتَاسِ لَرَهُ وقُ تَحِيمُ ١٤٣/٢)

''اوراللہ ایسانہیں کتمھارے ایمان (نماز) کو یوں ہی ضائع کردے۔اللہ تو لوگوں پر بڑامہر بان (اور)صاحب رحمت ہے۔'' مفسرین نے بیان کیا ہے کہ اس آیت کریمہ میں ایمان سے مراد بیت المقدس کی طرف منہ کر کے ادا کی جانے والی نماز ہے کونکہ صحابہ کرام ڈائٹے بیت اللہ کی طرف منہ کر کے نماز اوا کرنے کے حکم ہے قبل مسجد اقصٰی کی طرف منہ کر کے نماز اوا کیا کرتے تھے۔

# مسجد میں نمازی کی حاضری اس کے ایمان کی دلیل ہے

سوال کیا محض مساجد میں آنے جانے کی بنیاد پر کسی شخص کے ایمان کی گواہی دی جاسکتی ہے جبیا کرحدیث میں آیا ہے؟

جواب جی ہاں'اس میں کوئی شک نہیں کہ مساجد میں نمازوں کے لیے آنے والے مخص کی حاضری اس کے ایمان کی دلیل ہے' کیونکہ اللہ تعالیٰ کی ذات پاک کے ساتھ ایمان ہی نے اسے گھر سے نکلنے اور چل کرمسجد میں جانے پرمجبور کیا ہے۔ سائل نے جو یہ کہا کہ''جیسا کہ صدیث میں آیا ہے'' تو اس کا اشارہ نبی تالیہ بھی سے مولی درج ذیل حدیث کی طرف ہے:

ا إِذَا رَأَيْتُمُ الرَّجُلَ يَتَعَاهَدُ الْمَسْجِدَ فَاشْهَدُوا لَهُ بِالإِيمَانِ (جامع الترمذي، الإيمان، باب ماجا في حرمة الصلاة، ح:٢٦١٧)

'' جبتم کسی شخص کو مسجد میں آتا جاتا دیکھوتو اس کے ایمان کی گواہی دو۔''

لكن يدحديث ضعيف بي صحيح سند كساته ني من الله است عبد بات ثابت نبيل ب-

### شیطانی وسوسوں سے ڈرنا ہی ایمانِ صریح ہے

ر ایک فخص کے دل میں شیطان نے اللہ عزوجل کے بارے میں بہت زیادہ وسوسے پیدا کردیے ہیں اوروہ اس سے بہت ڈرتا ہے تواس سلسلہ میں آپ کیار ہنمائی فر ماکیں گے؟

رجواب سائل کے بارے میں جویہ ذکر کیا گیا ہے کہ وہ ان وسوسوں کے نتائج سے بہت ڈرتا ہے تو اس کے لیے خوش خبری میہ ہے کہ ان کے نتائج اجھے بی ہوں گے۔ان وسوسوں کے ذریعے سے شیطان مومنوں پر حملہ آور ہوتا ہے تا کہ ان کے دلوں میں سیجے عقیدے کو خراب کردئے انہیں نفیاتی وفکری قلق واضطراب میں مبتلا کردئے تا کہ ان کا ایمان مکدر ہوجائے بلکہ اگروہ سیچے مومن ہیں تو ان کی زندگی بی کو مکدر کردے۔

اہل ایمان کو پیش آنے والی بیکوئی پہلی یا آخری بات نہیں ہے بلکہ جب تک دنیا میں کوئی مومن ہے اس طرح کی با تیں پیش آتی رہیں گی۔ حضرات صحابۂ کرام ٹھ ٹھٹے کو بھی اس طرح کی باتوں کا سامنا کرنا پڑتا تھا۔ حضرت ابو ہر پرہ ڈھٹٹ سے روایت ہے کہ صحابۂ کرام ٹھ ٹھٹے میں سے پچھلوگ نبی ٹھٹٹے کی خدمت میں حاضر ہوئے اور انہوں نے آپ سے بوچھا کہ ہم اپنے دلوں میں بعض ایسی باتے ہیں کہ ہم میں سے کوئی انھیں زبان پرلانا بھی بہت گراں بچھتا ہے۔ آپ نے فرمایا:

﴿ أَوَ قَدْ وَجَدْتُمُوهُ؟ قَالُوا: نَعَمْ، قَالَ: ذَاكَ صَرِيحُ الْإِيمَانِ ﴾ (صحيح مسلم، الإيمان، باب بيان الوسوسة في الإيمان . . . ح:١٣٢)

"كياتم ال چيزكو باتے مو؟" انہوں نے كها: "جي بال!" آپ نے فر مايا: " يبي ايمان صرت كے -"

ایک دوسری روایت میں نی اکرم من ایم نے فرمایا:

﴿يَأْتِي الشَّيْطَانُ أَحَدَكُمْ فَيَقُولُ مَنْ خَلَقَ كَذَا؟ مَنْ خَلَقَ كَذَا؟ حَتَّى يَقُولَ مَنْ خَلَقَ رَبَّكَ؟! فَإِذَا بَلَغَهُ فَلْيَسْتَعِذْ بِاللهِ وَلْـيَنْـتَهِ»(صحيح البخاري، بدء الخلن، باب صفة إبليس وجنوده، ح:٣٢٧٦ وصحيح مسلم، الإيمان، باب بيان الوسوسة في الإيمان، ح:١٣٤)

" بیدا کیا ہے؟ اس طرح کس نے پیدا کیا؟ جب وہ کیا ہے؟ اس طرح کس نے پیدا کیا ہے؟ اس طرح کس نے پیدا کیا؟
حتیٰ کہ وہ کہتا ہے کہ تیرے رب کوکس نے پیدا کیا؟ جب وہ یہاں تک پہنچ جائے تو اللہ تعالیٰ سے پناہ مائے اور رک جائے۔'
حضرت ابن عباس ڈاٹھنے روایت ہے کہ نبی تالیا کی خدمت میں حاضر ہوکرا کیٹ نص نے عرض کیا: میرے ول میں ایسے
خیالات آتے ہیں کہ انھیں زبان پرلانے سے جھے یہ بات زیادہ پہند ہے کہ میں جل کرکوئلہ و جاؤں۔ نبی تالیم کے الموسوسة،

«اَلْحَمْدُ لللهِ اللّذِي رَدَّ أَمْرَهُ إِلَى الْوَسُوسَةِ السن أبی داود، الأدب، باب فی رد الوسوسة،

''سب تعریف اس الله بی کے لیے ہے جس نے اس کے معاملے کو وسوسہ کی طرف لوٹا دیا ہے۔''

شخ الاسلام ابن تیمید رشاشه کتاب الایمان میں فرماتے ہیں کہ مومن شیطانی وسوسوں میں مبتلا ہوجاتا ہے جو کفر کے ایسے وسوسے ہوتے ہیں جن سے اس کا سینہ نگک ہوجاتا ہے جسیا کہ حضرات صحابۂ کرام ڈی لئے نے عرض کیا تھا: یا رسول اللہ! ہم میں کس ایک کے دل میں ایسا خیال بھی آجاتا ہے کہاسے زبان پر لانے کی نسبت یہ کہیں زیادہ پہند ہے کہوہ آسان سے زمین پر گرجائے۔ نبی اکرم شافیج نے بیس کرفرمایا:

الذَاكَ صَرِيحُ الإيمَانِ»(صحيح مسلم، الإيمان، باب ببان الوسوسة في الإيسان . . . ح: ١٣٢) " وَفَالْصَ ايمان بـ ـ " ( درية فالص ايمان بـ ـ " "

ا یک دوسرنی روایت میں بیالفاظ ہیں: (صحالی نے عرض کیا کہ) وہ اسے زبان پرلانا بہت گراں محسوس کرتا ہے تو آپ تائی آنے فر مایا: «اَلْحَمْدُ للهِ الَّذِي رَدَّ کَیْدَهُ إِلَى الْوَسُوسَةِ» (سنن أبي داود، الأدب، باب في رد الوسوسة، ح: ۱۱۳۰ه)

"سبتحریف اس الله بی کے لیے ہے جس نے اس کے مروفریب کو وسوسہ کی طرف لوٹا دیا ہے۔"

لینی اس طرح کے وسواس کا پیدا ہونا' جب کہ مومن اسے سخت ناپسند کرتا اور اسے اپنے دل سے دور کرنے کی کوشش کرتا ہوئ خالص ایمان ہے۔اس کی مثال ایسے ہے جیسے کسی مجاہد کے پاس کوئی دشمن آ جائے اور دہ اسے دور ہٹاتے ہوئے اس پر غالب آ جائے تو پی عظیم جہاد ہے۔

شیخ الاسلام ابن تیمیہ رششہ نے سلسلۂ کلام جاری رکھتے ہوئے آگے فر مایا ہے: '' یہی وجہ ہے کہ طالب علم اور عباوت گز ارلوگوں کو پیش نہیں آتے ہیں 'جو دوسر بے لوگ نو اللہ تعالیٰ کی شریعت اوراس کے رسے وسوے اور شبہات پیش آتے ہیں' جو دوسر بے لوگوں کو پیش نہیں آتے کیونکہ دوسر بے لوگ تو اللہ تعالیٰ کی شریعت اوراس کے رستے پر چلتے ہی نہیں بلکہ وہ تو اپنے رب سے غافل ہوکر خواہشات نفس کے پجاری ہن گئے ہوتے ہیں اور یہی شیطان کا مطلوب و مقصود ہے' کیکن اس کے برغلس جولوگ علم وعمادت کے ساتھ اسے رب تعالیٰ کی طرف متوجہ ہوتے ہی 'شیطان ان کا دشن ہے اور وہ

انھیں اللہ تعالیٰ سے دور لے جانا چاہتا ہے۔''<sup>®</sup>

میں اس سائل سے ریبھی کہوں گا کہ جب تمھارے سامنے یہ بات واضح ہوگئی کہ یہ وسوسے شیطانی ہیں' تو انھیں دور ہٹا دویہ شمھیں نقصان نہیں پہنچا کمیں گے بشرطیکہ تم ان کےخلاف جہاد کرتے رہو۔ جبیبا کہ نبی مُلاٹیز کم نے فرمایا ہے:

"إِنَّ اللهَ تَجَاوَزَ لِي عَنْ أُمَّتِي مَا وَسُوسَتْ بِهِ صُدُورُهَا مَا لَمْ تَعْمَلُ أَوْ تَكَلَّمُ"(صحيح البخاري، العنق، باب الخطأ والنسيان في العناقة والطلاق، ح:٢٥٢٨ وصحيح مسلم، ح:١٢٧)

'' بے شک اللہ تعالیٰ نے میرے لیے میری امت کے سینوں میں پیدا ہونے والے وسوسوں سے درگز رفر مایا ہے' جب تک وہ ان کے مطابق عمل نہ کرے یاان کے مطابق بات نہ کرے۔''

اگرآپ سے یہ کہاجا کیا آپ اپنے ول میں آنے والے ان وسوس پراعتقادر کھتے ہیں؟ یا کیا آپ آئیس می ہجھتے ہیں؟ کیا یہ
ممکن ہے کہ آپ اللہ تعالیٰ کی اس طرح صفت بیان کریں جس طرح آپ کے دل میں وسوسہ آتا ہے؟ تو آپ اس کا یہ جواب دیں کہ
ہمیں اس طرح کی بات زبان پرلا ناز یہ نہیں و بتا اللہ تعالیٰ کی ذات پاک ہے اور یہ تو بہت بڑا بہتان ہے آپ دل اور زبان سے اس کی
تر دید کریں اس سے نفرت کرتے ہوئے سب سے زیادہ دور ہوجا کمیں تو تب دل میں آنے والے یہ خیالات بحض وسوسے ہیں اور شیطان
کے جال ہیں جوان ان کے جم میں خون کی گردش کی طرح چاتا ہے تا کہ شمیں وین سے دور لے جائے اور دین کو تم پر خلط ملط کر دے۔
کی جال ہیں جوان ان کے جم میں خون کی گردش کی طرح چاتا ہے تا کہ شمیں وین سے دور لے جائے اور دین کو تم پر خلط ملط کر دے۔
کی جوان ہیں کرتا 'مثلاً تم ہمیشہ دنیا کے ان بڑے
پر حشہروں کے بارے میں سفتے رہتے ہو جو مشرق و مغرب کے ملکوں سے تعلق رکھتے ہیں اور جن کی آبادی بھی بہت زیادہ ہے بلکہ
پول کہنا چاہے کہ وہ انسانوں سے بھر ہوئے ہیں گران شہروں کے وجود کے بارے میں تمصارے دل میں تھی کوئی شک پیدائمیں
ہوا اور نہ بھی دل میں یہ خیال آیا ہے کہ یہ تو ویرانے اور ابڑے ہوئے دیار ہیں استے ہیں استے کے قابل ہی نہیں اور خیاں میں تھیک پیدا کرنے سے شیطان کو کوئی غرض نہیں البتہ شیطان کی ہوئی غرض بیر مورے کہ وہ مومن
کے ایمان کو خراب کردے۔ وہ اپنے سواروں اور پیادوں کے ساتھ مل کر کوشش کرتا ہے کہ مومن کے دل سے ملم وہدایت کی روشی کو بھوا دے اور اسے حک اور میں متال کردے۔

نبی اکرم طالقی نے ہمارے لیے ایک ایک مفید دواکی نشان دہی فرمادی ہے جومو جب شفا ہے اور وہ میہ کہ آپ نے فرمایا ہے کہ وسوسے کی حالت میں انسان اُعو ذب الله میڑھ لے اور وسوسے کوترک کردے۔ جب انسان وسوسے کوترک کرکے اللہ تعالیٰ ک عبادت میں لگا رہے تاکہ اس کی رضا اور اجروثو اب کو حاصل کر سکے تو اللہ تعالیٰ کے فضل و کرم سے وسوسہ خم ہوجائے گا۔ ان تمام خیالات کو اپنے دل سے جھٹک دیا کر و جبہ تم اللہ کی عبادت کر رہے ہواس سے دعا کر رہے ہواور اس کی عظمت و ہزرگ کے گن گا رہے ہو۔ اگرتم کسی کوئ کوئ دو ہو اللہ تعالیٰ کے بارے میں وہ پچھ کہہ رہا ہے جو تمھارے دل میں بصورت وسوسہ پیدا ہورہا ہے تو تمھارا بس طے تو تم اسے تقل کرد و تو اس سے بھی معلوم ہوا کہ تمھارے دل میں پیدا ہونے والی ان باتوں کی کوئی حقیقت نہیں ہے بلکہ

الايمان ص: 147 طبع هنديه

- یہ گھن خیالات اور وسو سے ہیں جن کی کوئی اصل نہیں جیسے کسی شخص نے اپنے کپڑوں کو دھویا ہواوراس کا لباس پاک صاف ہو گراس کے دل میں بارباریہ خیال آئے کہ شایداس کا کپڑا پاک نہیں 'شایدا سے کپڑے میں نماز نہیں ہوتی تو اس صورت میں اس طرح کے وسوسوں کی طرف کوئی توجہ نہیں دین جا ہیں ۔ میری نصیحت کا خلاصہ حسب ذیل ہے:
- اس صورت میں أعدو ذبالله پڑھ لیاجائے اور دل میں آنے والے خیالات بالکل ترکرویے جا کیں جیسا کہ نبی مُنْ اللَّهُ مُن عَلَمُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّلْمُ مِنْ اللَّهُ مِن أَلَّا مُعْلَمُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّالِمُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّا أَلَّا مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ الللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ أَلَّا
  - 😌 الله تعالی کا ذکر کیا جائے اور دل پر ضبط کر کے ان وسوسوں کو جھٹک دیا جائے۔
- ﷺ عبوت اورعمل کوانہاک اوراستغراق کے ساتھ اللہ تعالی کے تھم کی اطاعت بجالاتے ہوئے اوراس کی رضا کے حصول کے لیے سرانجام دیا جائے۔
- ③ انسان اگر مکمل توجۂ انہاک اور استغراق کے ساتھ اللہ تعالیٰ کی عبادت کرے گا تو ان شاء اللہ تعالیٰ بیرسارے وسوے کا فور ہوجا کیں گے۔
  - ﴿ الله تعالیٰ سے کثرت کے ساتھ دعا اور التجابھی کی جائے کہ وہ اپنے فضل وکرم کے ساتھ ان وسوسوں سے محفوظ رکھے۔ میں دعا کرتا ہوں کہ اللہ تعالیٰ آپ کو ہر برائی اور ہرنا پہندیدہ بات سے عافیت وسلائتی عطا فر مائے۔

## غیرمسکم اسلام میں داخل ہوں یا احکام اسلام کے تابع ہوجائیں

ر الا کافر کے لیے بیرواجب ہے کہ وہ اسلام قبول کر لے؟

جواب مرکافر کے لیے خواہ وہ عیسائی ہویا یہودی میدواجب ہے کہ وہ دین اسلام قبول کر لے کیونکہ اللہ تعالیٰ نے اپنی کتاب عزیز میں فرمایا ہے:

﴿ قُلْ يَكَأَيُّهَا النَّاسُ إِنِّ رَسُولُ اللَّهِ إِلَيْكُمْ جَمِيعًا الَّذِى لَمُ مُلَكُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ لَآ إِلَهَ إِلَّا هُوَ يُعْيِدُ وَيُمِيثُ فَعَامِنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ النَّبِيّ الْأَمِيّ الَّذِى يُؤْمِثُ بِاللَّهِ وَكَلِمَنِيّهِ وَانَّبِعُوهُ لَعَلَّكُمْ تَهَ تَدُونَ فَيْ اللَّهِ وَرَسُولِهِ النَّبِيّ الْأَرْقِ اللَّذِى يُؤْمِثُ بِاللَّهِ وَكَلِمَنِيّهِ وَانَّبِعُوهُ لَعَلَّكُمْ تَهَ تَدُونَ فَيْ اللَّهِ وَرَسُولِهِ النَّبِيّ الْأَرْقِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ وَكَ

''(اے محمہ!) کہدووا اے لوگو! بے شک میں تم سب کی طرف اللہ کا بھیجا ہوا (رسول) ہوں'وہ جوآ سانوں اورز مین کا بادشاہ ہے'اس کے سواکوئی معبود نہیں' وہی زندگانی بخشا ہے اور وہی موت دیتا ہے۔ تو تم اللہ پراوراس کے رسول' پیغیبرای پر' جوخود بھی اللہ پراوراس کے تمام کلام پرایمان رکھتے ہیں'ایمان لا زُاوران کی پیروی کروتا کہتم ہدایت یاؤ۔''

لہذاتمام لوگوں پریہ واجب ہے کہ وہ رسول اللہ طُلِیْم پرایمان لا کمی البتہ دین اسلام نے اللہ تعالیٰ کی رحمت وحکمت کے پیش نظر غیر مسلموں کے لیے اس بات کو بھی جائز قرار دیا ہے کہ وہ اپنے دین پر باقی رہیں بشر طیکہ وہ مسلمانوں کے احکام کے تابع رہیں ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿ قَىنَدُا الَّذَينَ لَا يُتَمِدُرَ ﴿ مَالَتُهُ مَا لَا لَمَا مَا لَكُمْ وَلَا يُحَدِّثُهُ مَا حَدَّمُ اللَّهُ وَرَسُولُهُمْ وَلَا

يَدِينُونَ دِينَ ٱلْحَقِّ مِنَ ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِتَبَ حَقَّ يُعْطُوا ٱلْجِزْيَةَ عَن يَدِ وَهُمَّ صَلَغِرُونَ اللَّهِ النوبة: ٢٩/٩)

'' جولوگ اہل کتاب میں سے اللہ پر ایمان نہیں لاتے اور نہ روز آخرت پر (یقین رکھتے ہیں) اور نہان چیز ول کوحرام جھتے ہیں جواللہ اوراس کے رسول نے حرام کی ہیں اور نہ دین حق کو تبول کرتے ہیں' ان سے جنگ کرویہاں تک کہ وہ ذلیل ہو کر اپنے ہاتھ سے جزید دیں۔''

صحیح سلم میں حضرت بُرُنیدُ ہو ہو گئے ہے مروی حدیث میں ہے کہ نبی عَلَیْمَ جب کسی لفکر یا سریۃ کا کسی کوامیر مقرر کرتے تو آپ اے اللہ تعالیٰ کے تقویٰ اوراپنے ہم سفر مسلمانوں کے ساتھ ہمدردی وخیر خواہی کا حکم دیتے اور فرماتے تھے:

«اَدْعُهُمْ إِلَى ثَلَاثِ خِصَالٍ أَوْ خِلَالٍ فَأَيَّتُهُنَّ مَا أَجَابُوكَ فَاقْبَلْ مِنْهُمْ وَكُفَّ عَنْهُمْ» (صحيح مسلم، الجهاد والسير، باب تأمير الأمراء . . . ح: ١٧٣١)

'' أنہيں تين باتوں كى دعوت دو وہ ان ميں ہے جس كوبھى قبول كرليں تو ان كى طرف ہے اسے قبول كرلواوران ہے ( جنگ كرنے ہے ) رك صاؤ''

ان تین باتوں میں سے ایک یہ ہے کہ وہ جزیہ اداکرین اس لیے اہل علم کے اقوال میں سے راجج قول یہ ہے کہ یہود و نصار کی کے علاوہ دیگر غیر مسلموں سے بھی جزیہ قبول کیا جائے گا۔ حاصل کلام یہ کہ غیر مسلموں کے لیے واجب ہے کہ وہ یا تو اسلام میں داخل ہوجائیں یا احکام اسلام کے تابع ہوجائیں۔ واللّٰہ الموفق.

## علم غیب کا وعویٰ کرنے والا کا فرہے

( جو شخص علم غیب کا دعویٰ کرے اس کے بارے میں کیا تھم ہے؟

جواب جو شخص علم غیب کا دعویٰ کرے اس کے بارے میں حکم یہ ہے کہ وہ کا فر ہے کیونکہ وہ اللہ تعالیٰ کی تکذیب کرتا ہے۔ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿ قُل لَا يَعَلَمُ مَن فِي ٱلمَسَّمَوٰكِ وَأَلْأَرْضِ ٱلْغَيْبَ إِلَّا ٱللَّهُ وَمَا كِشَعُونَ أَيْنَانَ يُبْعَثُونَ ﴿ وَالنهل: ٢٥/٢٥) " كهه دوكه جولوگ آسانوں اورز مين ميں بين الله كسواغيب كى با تين نبيں جانتے اور نه بير جانتے بيں كه وه كب (زنده كركے) اٹھائے جائيں گے۔"

 جانة ہو؟ الله تعالى نے اپنى ذات پاك كے بارے ميں فر مايا ہے:

﴿ عَلَيْمُ ٱلْغَبْبِ فَكَ يُظْهِرُ عَلَى غَيْبِهِ الْحَدَّاقَ إِلَّا مَنِ ٱرْنَضَىٰ مِن رَّسُولِ فَإِنَّهُ يَسَلُكُ مِنْ بَيْنِ بَدَيْهِ وَمِنْ خَلَفِهِ وَصَدًا إِنَّ ﴾ (الجن: ٢٧/١٦/٧٢)

''وہی غیب (کی بات) جانے والا ہے اور کسی پراپنے غیب کو ظاہر نہیں کرتا' ہاں جس پینمبر کو پیند فر مائے تو اس (کوغیب کی باتیں بتا دیتا ہے اور اس) کے آگے اور پیچھے نگہبان مقرر کردیتا ہے۔''

یہ دوسری آیت ہے جواس بات کی دلیل ہے کہ علم غیب کا دعویٰ کرنے والا کا فر ہے نیز اللہ تعالیٰ نے اپنے نبی منافیظ کو سے تھم دیا ہے کہ آپ لوگوں کے سامنے بیاعلان فرمادیں:

﴿ قُل لَا آقُولُ لَكُمْ عِندِى خَزَآبِنُ ٱللَّهِ وَلَا أَعْلَمُ ٱلْغَيْبَ وَلَا أَقُولُ لَكُمْ إِنِّ مَلَكُ إِنَّ أَتَبِعُ إِلَّا مَا يُوحَىٰ إِلَىٰ مَلَكُ إِنَّ أَتَبِعُ إِلَّا مَا يُوحَىٰ إِلَىٰ مَا لَكُمْ الْغَيْبَ وَلَا أَقُولُ لَكُمْ إِنِّ مَلَكُ إِنَّ أَتَبِعُ إِلَّا مَا يُوحَىٰ إِلَيْ مَا لَكُمْ الْغَيْبَ وَلَا أَقُولُ لَكُمْ إِنِّ مَلَكُ إِنَّ أَتَبِعُ إِلَّا مَا يُوحَىٰ إِلَّا مَا يُوحَىٰ إِلَّا مَا يُوحَىٰ إِلَّا مَا يُولَىٰ لَكُمْ إِنِّ مَلَكُ إِنَّ أَتَبِعُ إِلَّا مَا يُوحَىٰ إِلَّا مَا يُوحَىٰ إِلَّا مَا يُولَىٰ أَلَّهُ وَلَا أَعْلَمُ الْغَيْبَ وَلَا أَقُولُ لَكُمْ إِنِّي مَلَكُ إِنَّ أَتَبِعُ إِلَّا مَا يُوحَىٰ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا يُوسَى

'' کہہ دو کہ میں تم سے مینہیں کہتا کہ میرے پاس اللہ تعالیٰ کے خزانے ہیں اور نہ (بید کہ ) میں غیب جانتا ہوں اور نہتم سے بیہ کہتا ہوں کہ میں فرشتہ ہوں' میں تو صرف اس تھم پر چلتا ہوں جو مجھے (اللّٰہ کی طرف سے ) آتا ہے۔''

## آيت ﴿يَعْلَمُ مَا فِي الْأَرْحَامِ ﴾ مين زياماده كمتعلق كوئى تصريح نهيس

سوال آج کل ڈاکٹروں کومعلوم ہوجاتا ہے کہ ماں کے پیٹ میں بچائر کا ہے یالو کی جب کدارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿ وَيَعْلَمُ مَا فِي ٱلْأَرْحَامِرُ ﴾ (لقمان: ٣١/ ٣٤)

''اوروہی(حاملہ کے) پیٹ کی چیزوں کوجانتا ہے(کیزہے یا مادہ'')

اورتفیرابن جریر میں امام مجاہد سے روایت ہے کہ جب ایک شخص نے نبی تُلَاثِیُّا سے یہ پوچھا کہ اس کی بیوی کیا جنم دے گ تو اس وقت اللہ تعالیٰ نے یہ آیت کر بمہ نازل فرمائی تھی۔ امام قتادہ رائس سے بھی اس طرح مردی ہے؟ ان میں تطبیق کیسے ہوگی' نیزیہ فرما کیں کہ ارشاد باری تعالیٰ: ﴿مَا فِی اُلاَرُ حَام ﴾ کے عموم کا مُخْصِّص کیا ہے؟

(جوآب) اس مسئلے کے بارے میں گفتگو ہے قبل میں اس بات کو بیان کردینا ضروری سجھتا ہوں کہ یہ ممکن ہی نہیں کہ قرآن کریم کی صراحت امرواقع سے متعارض ہواورا گرکوئی امرواقع بظاہر قرآن مجید کے خلاف ہوتو امرواقع محض دعویٰ ہوگا جس کی کوئی حقیقت نہیں یا قرآن مجید کا تعارض صرح نہیں ہوگا کیونکہ قرآن مجید کی صراحت اور حقیقت واقع دوقطعی امر ہیں اور دوقطعی چیزوں میں بھی بھی تعارض نہیں ہوسکتا۔

اس وضاحت کے بعدہم میکہیں گے کہ بیان کیاجاتا ہے کہ اطباد قیق آلات کے استعمال سے حاملہ کے پیٹ کی چیز وں کومعلوم کرنے لگے ہیں کہ وہ نر ہے یا مادہ۔اگر میہ بات باطل ہے تو پھراس کے بارے میں گفتگو کی ضرورت ہی نہیں اوراگر میہ بات سیح ہے تو پھر بھی آیت قرآنی کے خلاف نہیں ہے کیونکہ آیت قرآنی ایک غیبی امر پر دلالت کرتی ہے جوآیت میں فدکور پانچ ہاتوں کے بارے میں اللہ تعالیٰ کے علم سے متعلق ہے اور جنین سے متعلق غیبی امور کہ مال کے پیٹ میں اس کی مدت کی مقدار کتنی ہوگی اس کی زندگی اس کے عمل اور رزق کی مقدار کتنی ہوگی شقادت اور سعادت کے اعتبار ہے اس کی کیا کیفیت ہوگی اور بیز ہوگا یا مادہ۔ بیتمام امور تخلیق سے قبل غیبی ہیں ، جب کہ تخلیق کے بعد تو بیعلم حاضر ہوگیا البتہ بیضرور ہے کہ اس وقت جنین تین اندھیروں میں مستور ہوتا ہے اور اگر ان اندھیروں کو زائل کردیا جائے تو اس کا معاملہ واضح ہوجاتا ہے اور بیہ بات کوئی بعید نہیں کیونکہ اللہ تعالیٰ نے الی تو کی شعاعیں پیدا کر کھی ہیں جوان اندھیروں کو چھاڑ دیتے ہیں اور بیواضح ہوجاتا ہے کہ جنین نرہے یا مادہ اور آیت کر بیمہ میں نریا مادہ کے علم کے بارے میں کوئی تصریح نہیں ای طرح سنت میں بھی الی کوئی تصریح موجو ذہیں ہے کہ اس علم سے مراد نریا مادہ کا علم ہے۔

سائل نے ابن جریر کے حوالے ہے امام جاہد بڑالٹن کی جو بیروایت ذکر کی ہے کہ ایک شخص نے نبی سُٹائیٹر کے سے بو چھا کہ اس کی بوی کیا جنم دے گی؟ تواس کے جواب میں اللہ تعالی نے بہ آیت نازل فر مائی تھی 'بیروایت منقطع ہے کیونکہ امام جاہد بڑالٹن تا بعین میں ہے ہیں۔ امام قیادہ بڑالٹن نے جوتفیر بیان کی ہے تو ممکن ہے کہ اسے اس بات پرمحمول کیا جائے کہ اللہ تعالیٰ کے علم کے اختصاص کا تعلق تخلیق سے پہلے ہے اور تخلیق کے بعد اللہ تعالیٰ اس کے بارے میں دوسروں کو بھی معلوم کرادیتا ہے۔ حافظ ابن کشر بڑالٹن نے سور ہ لقمان کی آیت کی تفسیر میں کھا ہے:'' اس طرح اللہ تعالیٰ کے سوا اور کوئی نہیں جانتا کہ وہ آئندہ ان ارحام سے کیا چھے بیدا کرنے کا ادادہ رکھتا ہے' کیکن جب جنین کے بارے میں دہ تھم دے دیتا ہے کہ بیز ہے یا مادہ' بد بخت ہے یا خوش بخت تو وہ یہ با تمیں اس جنین کے ساتھ موکل فرشتوں کو اور اپنی مخلوق میں سے جے جا ہے معلوم کر وادیتا ہے۔''

آپ نے جوبہ پوچھا ہے کہ ارشاد باری تعالیٰ: ﴿ مَا فِی الاَر حَام ﴾ میں عموم کا تخصّص کیا ہے تو ہم عرض کریں گے کہ آگر آیت تخلیق کے بعد نریا بادہ کو بیان کرتی ہے تو تخصّص انسانی حس اور امرواقع ہیں۔ علائے اصول نے بیان کیا ہے کہ کتاب وسنت کے عموم کے تخصّصات نصی یا اجماع یا قیاس یا عقل ہیں علائے اصول کا کلام اس بارے ہیں معروف ہے۔ آگر آیت کا تعلق تخلیق ہے تبل کی صالت ہے ہے تو پھر بیاس بات کے معارض نہیں ہے جو جنین کے نیا دہ کے معلوم ہوجانے کے بارے بیں بیان کیا جاتا ہے۔ بھر اللہ امرواقع کے اعتبار ہے نہ کوئی الی چیز موجود ہاور نہ بھی موجود ہوگی جو تر آن کریم کی صراحت کے خلاف ہو۔ دشمنان اسلام نے قرآن کریم کی صراحت کے خلاف ہو۔ دشمنان اسلام نے قرآن کریم کی صراحت کے خلاف ہو۔ دشمنان کہ یا تو کتاب اللہ کے بارے بیں ان کے فہم کا قصور ہے یا ان کی نیت میں خرابی ہے۔ جہاں تک اہل دین وعلم کا تعلق ہے تو وہ بحث و کہ یا تو کتاب اللہ کے بارے بیں ان کے فہم کا قصور ہے یا ان کی نیت میں خرابی ہے۔ جہاں تک اہل دین وعلم کا تعلق ہے تو وہ بحث و اس سنا میں کے جو تر آن کریم کی حوات تیں۔ و للّٰہ الحمد و المنة .

میں ہے اور پھر انہوں نے اس کے خلاف ہر واقعی اور چینی امری مخالفت کی ہے اور اس طرح انھوں نے اپنے قصور فہم اور کوتا ہی کی وجود ہے اور اس طرح انھوں نے اس کے خلاف ہر واقعی اور چینی امری مخالفت کی ہے اور اس طرح انھوں نے اس کے خلاف ہر واقعی اور چینی امری مخالفت کی ہے اور اس طرح انھوں نے اس کی نظر میں چینی اور امر واقعی اور اس کے خلاف ہے ۔ بچھ کو گوں نے اس چیز سے اعراض کیا جس پر قرآن کریم کی دلالت ہے اور انہوں نے محت مادی امور کو اختیار کرایا کے خلاف ہوں ہے اور اس طرح ہوگی کو کا در اس کے خلاف ہیں۔ بھر تر آن کریم کی دلالت ہے اور انہوں نے محت کے میں مورد الزام قبل کی امور کو اختیار کرایا ہو اور انہوں نے میں ہو کہ ہیں۔

معتدل وہ لوگ ہیں جنھوں نے قرآن کریم کی دلالت کو لے لیا اورامر واقع کے ساتھاس کی تقیدیق کی اور جان لیا کہ قرآن

کریم کی تصریح اورامرواقع دونوں ہی برحق ہیں اور پیمکن ہی نہیں کہ تصریح قر آن کریم اس امر معلوم کے خالف ہو جے آنکھوں سے مثاہدہ کیا جارہا ہو گویا انھوں نے اپنے دین اور عقل کو بچالیا اور مشاہدہ کیا جارہا ہو گویا انھوں نے اپنے دین اور عقل کو بچالیا اور اللہ تعالیٰ نے اپنے انھوں نے اپنے دین اور عقل کو بچالیا اور اللہ تعالیٰ جے جا ہے صراط متنقیم کی اللہ تعالیٰ جے جا ہے صراط متنقیم کی طرف ہدایت عطافر مادیتا ہے۔

الله تعالى جمين اور جمارے موكن بھائيوں كو مدايت كى توفق عطا فرمائ اور جمين مدايت كرنے والے مدايت يافت اور نيك تاكد بناوے وَمَا تَوُفِيقِي إِلَّا بِاللَّهِ عَلَيْهِ تَوَ كَلُتُ وَالِيّهِ أُنِيْبُ

## الله كى وحدانيت اورنبى مَنْ اللهُ عَلَيْهِ عَلَى رسالت كى كواجى اسلام كى كليد ب

رسوال محترم مفتی صاحب سے سوال کیا گیا که آپ شهاد تین کی وضاحت فرمادین؟

(جوآب) شھادتین بعنی اس بات کی گواہی دینا کہ اللہ تعالی کے سوا کوئی معبود نہیں اور حفزت محمد مَثَافِیْظِ الله کے رسول ہیں۔ یہ دونوں شہادتیں اسلام کی تنجی ہیں۔ ان کے بغیر اسلام میں داخل ہوناممکن ہی نہیں اس لیے نبی طَافِیْظِ نے معاذ بن جبل واللہ کے سوا کوئی معبود تھا جب آپ نے انھیں میں بھیجا تھا کہ سب سے پہلے آپ انھیں اس بات کی دعوت دیں کہ وہ بیگواہی دیں کہ اللہ کے سوا کوئی معبود نہیں اور حفزت محمد طَافِیْظِ الله کے رسول ہیں آپ نے ان سے فرمایا:

﴿ فَإِذَا جِئْتَهُمْ فَادْعُهُمْ إِلَى أَنْ يَشْهَدُوا أَنْ لاَ إِلٰهَ إِلاَّ اللهُ وَأَنَّ مُحَمَّدًا رَّسُولُ اللهِ (صحيح البحاري، المغازي، باب بعث أبي موسى ومعاذ إلى اليمن، ح:٤٣٤٧ وصحيح مسلم، الإيمان، باب الدعاء إلي الشهادتين وشرائع الإسلام، ح:١٩)

'' پس جب آپ ان کے پاس جا کیں تو انھیں اس بات کی دعوت دیں کہ وہ بیا گواہی دیں کہ اللہ کے سوا کوئی معبود نہیں اور بے شک محمد مُثَاثِیْجُ اللّٰہ کے رسول ہیں۔''

ان میں سے پہلاکلہ یعنی اس بات کی گواہی کہ لا إلئه ''الله کے سواکوئی معبود نہیں' اس کے ساتھ انسان اپن زبان اوراپ دل کے ساتھ اعتر اف کرتا ہے کہ اللہ عزوج کی معبود حقیقی نہیں کیونکہ ' اللہ " مَالُو ہ کے معنی میں ہے' اس لیے کہ تَالَّه کے معنی عبادت کرنے کے ہیں گویا اس کے معنی ہے ہوئے کہ اللہ وحدہ کے سواکوئی معبود حقیقی نہیں۔ یہ جملے نفی وا ثبات پر مشتمل ہے' نفی " لَا إِلَٰه " ہے یعنی کوئی النہیں اورا ثبات ہے الا الله 'یعنی سوا کے اللہ کے اور " اللّه " لفظ جلالت ہے' جو "لا" کی خبر محذوف نفی " لَا إِلَٰه قالم ہور حقیقی نہیں' یدول کے ساتھ ایمان کے بعد زبان سے اقرار ہے اور یہ اللہ وحدہ کے لیے اخلاصِ عبادت اور اس کے سواہر چیز کی عبادت کی نفی پر مشتمل ہے۔ بعد زبان سے اقرار ہے اور یہ اللہ وحدہ کے لیے اخلاصِ عبادت اور اس کے سواہر چیز کی عبادت کی نفی پر مشتمل ہے۔

ہم نے جوبیکہا کہ یہاں "حَفَق" محذوف ہے اس سے اس اشکال کا جواب بھی واضح ہوجا تا ہے جوبہت سے لوگ پیش کیا کرتے ہیں اوروہ میہ کہتم کیسے کہتے ہو کہ اللہ کے سواکوئی معبود نہیں جب کہ اللہ کے سوابہت سے معبودوں کی بوجا کی جاتی ہے۔ اللہ تعالیٰ نے ان کا نام معد کیا ہے اس کی بیٹر کیا ہے اس کی بیٹر کی بی

﴿ فَمَا أَغْنَتُ عَنْهُمْ ءَالِهَمْهُمُ ٱلَّتِي يَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ مِن شَيْءٍ لَّمَّا جَآءَ أَمْ رَيِّكٌ ﴾ (مود: ١٠١/١١)

'' جب تمھارے پروردگار کا حکم آپنجا تو جن معبودوں کو وہ اللہ کے سواپکارا کرتے تھے وہ ان کے پچھ بھی کا م نیآ ئے۔''

اور فرمایا:

﴿ وَلَا يَجْعَلُ مَعَ ٱللَّهِ إِلَهُاءَاخَرَ ﴾ (الإسراء: ١٧/ ٣٩)

''اوراللہ کے ساتھ کو کی اور معبود نہ بنانا۔''

اور فرمایا:

﴿ وَلَا تَدْعُ مَعَ أَلِلَّهِ إِلَىٰهًا ءَاخَرُ ﴾ (القصص: ١٨٨/٨٨)

''اوراللہ کے ساتھ کسی اور کو معبود (سمجھ کر) نہ پکارنا۔''

اور مزيد فرمايا:

﴿ لَن نَّدْعُوا مِن دُونِهِ إِلَهُمَّا ﴾ (الكهف: ١٤/١٨)

''ہم اس کے سواکسی کو معبود (سمجھ کر) نہ پکاریں گے۔''

چنانچہ یہ کیسے ممکن ہے کہ ہم لا إله الاالله بھی کہیں اورغیر اللہ کے لیے الوہیت بھی ٹابت کریں؟ اور یہ کیسے ممکن ہے کہ ہم غیر اللہ کے لیے الوہیت ٹابت کریں جب کہ رسولوں نے اپنی قوموں سے کہا تھا:

﴿ أَعْبُدُواْ اللَّهَ مَالَكُمْ مِّنْ إِلَاهِ غَيْرُهُ ﴾ (الأعراف: ٧/٥٩)

''الله کی عبادت کرو'اس کے سواتمھارا کوئی معبود نہیں۔''

اس اشکال کا جواب لاً إلىه إلاالله کی خبر محذوف قرار دینے کی صورت میں واضح ہوجاتا ہے اور وہ یہ ہے کہ یہ معبود جن کی اللہ تعالیٰ کے سواعبادت کی جاتی ہے معبود تو ہیں گریہ معبود ان باطلہ ہیں حقیقی معبود نہیں کیونکہ انھیں ذرہ بھرحق الوہیت حاصل نہیں ہے۔ اس کی دلیل حسب ذیل ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿ ذَالِكَ بِأَنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلْحَقُّ وَأَنَّ مَا يَتَعُونَ مِن دُونِهِ ٱلْبَطِلُ وَأَنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلْعَلِقُ ٱلْكَبِيرُ ۞﴾ (لفمان: ٣٠/٣١)

'' یہاس لیے کہ اللہ کی ذات برحق ہے اور جن کو بیلوگ اللہ کے سوا پکارتے ہیں وہ لغو ہیں اور یہ کہ اللہ ہی عالی رتبہ (اور ) گرامی قدر ہے۔''

اس کی دلیل میارشاد باری تعالی بھی ہے:

﴿ أَهْرَءَ يَهُمُ اللَّتَ وَالْعُزَىٰ ﴿ وَمَنَوْهَ النَّالِينَةَ الْأَخْرَىٰ ﴿ أَلَكُمُ اللَّكُرُ وَلَهُ الْأَنْفَى ﴿ يَلِكَ إِذَا فِسْمَةُ ضِيرَىٰ ﴿ اللَّهُ مِنَا اللَّهُ مِنْ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّلَّا مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ الللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُلِمُ اللَّهُ مُنْ الللَّهُ مُنْ الللَّهُ مُنْ الللَّهُ مُنْ اللّه

باب دادانے گھڑ لیے ہیں اللہ نے توان کی کوئی سند نازل نہیں گے۔''

اور حضرت یوسف ملیلائے بارے میں فرمایا:

﴿ سَا تَعْبُدُونَ مِن دُونِهِ ۚ إِلَّا أَسْمَاءُ سَمَّيْتُمُوهَا أَنتُمْ وَءَابَآ وُكُم مَّا أَنزَلَ ٱللَّهُ بِهَا مِن سُلَطَننَ ﴾ (يوسف: ١٠/١٢)

'' تم اس کے سواجن کی عبادت کرتے ہووہ نام ہی تو ہیں جوخودتم نے اور تمھارے باپ دادوں نے رکھ لیے ہیں' اللہ نے ان کی کوئی سند ناز لنہیں کی ''

تولا الله الا الله كمعنی بيہ و عے كه الله تعالى كے سواكوئی معبود حقيقی نہيں اور بيمعبود جواس كے سواہيں اور ان كے پجارى ان كى الوہيت كائل ہيں تو ان كى الوہيت حقيقی نہيں ہے بلكه ان كى الوہيت باطل ہے اور حقيقی الوہيت صرف اور صرف الله تعالى كى الوہيت كى الوہيت باطل ہے اور آگ مُدَ مَدًا الله تعالى كى معنی بيہ ہيں كہ بيد ان كے شايان شان ہے۔ اور آگ مُدَ مَدًا وَسُولُ الله وَ ' حضرت محمد مَن الله تعالى كے رسول ہيں' كے معنی بيہ ہيں كہ بيد زبان كے ساتھ تقد ايق ہے كہ حضرت محمد بن عبد الله قريش ہاشمی (الله الله كے رسول ہيں جنہيں الله تعالى نے تمام جن وائس كى طرف مبعوث فرمايا ہے ارشاد بارى تعالى ہے :

﴿ قُلْ يَكَأَيُّهَا النَّاسُ إِنِّ رَسُولُ اللَّهِ إِلَيْكُمْ جَبِيعًا الَّذِى لَهُ مُلَكُ السَّمَنوَتِ وَالْأَرْضُ لَا إِلَهُ إِلَّا هُوَ يُحْي. وَيُمِيثُ فَعَامِنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ النَّيِّيِ الْأَيْمِيّ الَّذِى يُؤْمِثُ بِاللَّهِ وَكَلِمَنتِهِ، وَاتَّبِعُوهُ لَعَلَّكُمْ تَهْ تَدُونَ فَيَامِنُوا بِاللهِ وَرَسُولِهِ النَّيِّيِّ الْأَيْمِيّ الَّذِي يُؤْمِثُ بِاللَّهِ وَكلِمَنتِهِ، وَاتَّبِعُوهُ لَعَلَّكُمْ تَهْ تَدُونَ فَيَامِنُوا بِالْعِراف: ١٥٨/٧)

''('ے محمد!) کہہ دو کہ اے لوگو! بے شک میں تم سب کی طرف اللہ کا جھیجا ہوا (رسول) ہوں۔ وہ جو آسانوں اور زمین کا بادشاہ ہے'اس کے سواکوئی معبود نہیں' وہی زندگانی بخشا ہے اور وہی موت ونیتا ہے'لہٰذاتم اللہ پراوراس کے رسول' پینمبرا می پرایمان لاؤ جو (خود بھی)اللہ پراوراس کے تمام کلام پرایمان رکھتے ہیں' اوران کی پیروی کروتا کہتم ہدایت پاؤ۔''

#### اور قرمایا:

﴿ بَبَارِكَ ٱلَذِى نَزَلُ ٱلْفُرْقَانَ عَلَىٰ عَبْدِهِ لِيَكُونَ لِلْعَنْلَمِينَ فَذِيرًا ﴿ الفرقان: ١/٢٥)

''ود (الله عزوجل) بهت ہی بابرکت ہے جس نے اپنی بندے پرقر آن نازل فرمایا تا کدوہ جہان والوں کو ہدایت کرے۔'

اس گواہی کا تقاضایہ ہے کہ رسول الله عَلَیْمُ کی ہراس بات کی تصدیق کی جائے جس کی آپ نے خبردی ہے ہراس کام کوتسلیم
کیا جائے جس کا آپ نے تھم دیا ہے اور ہراس چیز سے اجتناب کیا جائے جس سے آپ نے منع فرمایا ہے اور الله تعالیٰ کی عبادت اس طرح کی جائے جس طرح آپ نے فرمایا ہے اور الله عَلَیْمُ کا طرح کی جائے جس طرح آپ نے طریقہ سکھایا ہے۔ اس گواہی کا یہ تقاضا بھی ہے کہ یہ عقیدہ رکھا جائے کہ رسول الله عَلَیْمُ کا ربوبیت میں کوئی تی نہیں کا کنات میں آپ کوکوئی تصرف حاصل نہیں اسی طرح عبادت میں بھی آپ کوکوئی حق حاصل نہیں کی جاسمتی اور آپ الله کے رسول ہیں کہ آپ کی تکذیب نہیں کی جاسمتی الله علیہ الله تعالیٰ نے فرمایا:

آپ اپنے لیے یا کسی کے لیے نقع و نقصان کے ما لک نہیں سوائے اس کے جواللہ تعالیٰ جائے جسیا کہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

آپ اپنے لیے یا کسی کے لیے نقع و نقصان کے ما لک نہیں سوائے اس کے جواللہ تعالیٰ جائے جسیا کہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

آپ اپنے لیے یا کسی کے لیے نقع و نقصان کے ما لک نہیں سوائے اس کے جواللہ تعالیٰ جائے جسیا کہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

آپ اپنے اپنے ایک کے لیے نقع و نقصان کے ما لک نہیں سوائے اس کے جواللہ تعالیٰ جائے جسیا کہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

آپ اسے جو ہو سرو۔

إِلَى ﴾ (الأنعام: ٦/٥٠)

'' کہدو کہ میں تم سے بینہیں کہتا کہ میرے پاس اللہ تعالیٰ کے خزانے ہیں اور نہ (بی کہ) میں غیب جانتا ہوں اور نہتم سے بید کہتا ہوں کہ میں فرشتہ ہوں \_ میں تو صرف اس تھم پر چلتا ہوں جو مجھے (اللہ کی طرف سے ) آتا ہے۔''

آپ الله تعالی کے عبد مامور ہیں اور اس بات کا اتباع کرتے ہیں بس کا آپ کو تھم دیا گیا ہو۔ ارشاد باری تعالی ہے:

﴿ قُلْ إِنِي لَا آَمُلِكُ لَكُمُ ضَرَّا وَلَا رَشَدًا ۞ قُلْ إِنِي لَن يُحِيرِنِي مِنَ ٱللَّهِ أَحَدٌ وَلَنَ أَجِدَ مِن دُونِهِـ، مُلْتَحَدًا ۞﴾ (الجن: ٢٢/ ٢١\_٢٢)

'' ( یہ بھی ) کہد دو کہ میں تمھارے تن میں نقصان اور نفع کا پچھا ختیار نہیں رکھتا' ( یہ بھی ) کہدوو کہ اللہ کے عذاب ہے مجھے کوئی بناہ نہیں دے سکتا اور میں اس کے سواکہیں جائے بناہ نہیں یا تا۔''

#### اورفر مایا:

﴿ قُل لَا آمَٰلِكُ لِنَفْسِى نَفْعًا وَلَاضَرَّا إِلَامَاشَآءَ اللَّهُ وَلَوْ كُنتُ أَعْلَمُ ٱلْغَيْبَ لَاَسْتَحَكَّرَتُ مِنَ ٱلْخَيْرِ وَمَامَسَنِىَ ٱلسُّوَةُ إِنْ أَنَا إِلَّا يَذِيرُ وَبَشِيرٌ لِقَوْمِ بُوْمِنُونَ ﴿ الْاعراف: ٧/ ١٨٨)

'' کہددو کہ میں اپنے فائدے اور نقصان کا کیچھ بھی اختیار نہیں رکھتا گمر جواللہ چاہے' اورا گر میں غیب کی باتیں جانتا ہوتا تو بہت سے فائد ہے جمع کر لیتااور مجھ کوکوئی تکلیف نہ پہنچیٰ میں تو مومنوں کوڈرانے اور خوش خبری سنانے والا ہوں۔''

یمی معنی ہیں اس بات کی گواہی دینے کے کہ'' اللہ تعالیٰ کے سوا کوئی معبودنہیں اور حضرت محمد مُثَاثِیُّمُ اللہ تعالیٰ کے رسول ہیں۔'' اس سے بیہ حقیقت معلوم ہوئی کہ اللہ تعالیٰ کے سوا عبادت کا کوئی مشخق نہیں' نہ رسول اللہ مُثَاثِیُمُ اور نہ مُخلوقات میں کوئی اور کیونکہ عبادت کی مشخق صرف ادر صرف اللہ تعالیٰ ہی کی ذات یا ک ہے' چنا نچے اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے:

﴿ قُلْ إِنَّ صَلَاقِى وَنُشَكِى وَتَحْيَاىَ وَمَمَاقِ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ۞ لَا شَرِيكَ لَلَّمْ وَبِذَاكِ أَمِرَتُ وَأَنَّا أَوَّلُ ٱلْمُسْلِحِينَ ۞﴾ (الانعام: ١٦٢ ١٦٢)

'' کہددو کہ میری نماز اور میری عبادت اور میرا جینا اور میرا مرناسب الله رب العلمین ہی کے لیے ہے جس کا کوئی شریک نہیں اور جھے کواس بات کا حکم ملا ہے اور میں سب سے اول فرماں بردار ہوں۔''

نبی ٹاٹیا کاحق یہ ہے کہ آپ کواس مقام ومرتبہ پر فائز قرار دیا جائے جس پراللہ تعالیٰ نے آپ کو فائز قرار دیا ہے اور وہ یہ کہ آپ اللہ تعالیٰ کےعبداوراس کے رسول ہیں۔

## کلمه کلیّبه میں تو حید کی تین اقسام :عبادت ٔ ربوبیت اور الوہیت

سوال "لا إله إلا الله" توحيد كى تمام اقسام بركس طرح مشمل ب؟

رجواب یکمه توحید کی تمام اقسام پرشتمل ہے تمام اقسام پراس کی دلالت تشمنی ہے یا التزامی ہے۔ اوروہ اس طرح کہ جب کوئی کہنے والا یہ کہتا ہے کہ ' میں اس بات کی گواہی دیتا ہوں کہ اللہ کے سواکوئی معبود نہیں' تو اس سے ذہن میں فور أید خیال آتا ہے کہ اس

ے مراد تو حید عبادت ہے جسے تو حید الوہیت کے نام ہے بھی موسوم کیا جاتا ہے اور تو حید الوہیت تو حید ر بوہیت پر بھی مشمل ہے کیونکہ جوشخص بھی اللہ تعالی وحدہ کی عبادت کرے تو وہ اس کی ربوہیت کے اقر ارکے بغیر اس کی عبادت نہیں کرے گا۔ اس طرح میہ تو حید اساء وصفات پر بھی مشمل ہے کیونکہ انسان صرف اس کی عبادت کرتا ہے جس کے بارے میں اسے معلوم ہوکہ وہ مستحق عبادت

ہے کیونکہ اس کے اساء وصفات کا یہی تقاضا ہے' اس لیے حضرت ابراہیم علیّا نے اپنے باپ سے میہ کہا تھا:

﴿ يَكَأَبَتِ لِمَ تَعْبُدُ مَا لَا يَسْمَعُ وَلَا يُبْصِرُ وَلَا يُغْنِي عَنكَ شَيْعًا ١٩١﴾ (مريم: ٢١/١٩)

''ابّا جان! آپایی چیزوں کو کیوں پو جتے ہیں جو نہ سنیں اور نہ دیکھیں اور نہ آپ کے کچھ کا م آسکیں؟'' یْنانچی تو حید عبادت' تو حیدر بو ہیت اور تو حید اساء وصفات پر بھی مشتمل ہے۔

### جن اور انسان کس حکمت کے تحت پیدا کیے گئے؟

سوال جنوں اور انسانوں کے پیدا کرنے میں کیا حکمت ہے؟

ر اس سوال کا جواب دینے سے قبل مناسب معلوم ہوتا ہے کہ اللہ تعالیٰ کی خلقت اور شریعت کے بارے میں ایک عام قاعدے کی طرف توجہ میذول کروادی جائے۔اور بیرقاعدہ مندرجہ ذیل فرامین الٰہی سے ماخوذ ہے:

> ﴿ وَهُو ٱلْعَلِيمُ ٱلْمَكِيمُ ۞﴾ (التحريم: ٢/٦٦) ''اوروه جانے والا (اور) حكمت والا ہے۔''

> > اورارشار بارى تعالى:

ورارما وبارى تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهُ كَانَ عَلِيمًا حَكِيمًا اللهِ النساء: ٢٤/٤)

'' بے شک الله سب کچھ جاننے والا (اور) حکمت والا ہے۔''

یہ قاعدہ اس مضمون کی ان بہت کی آیات کر یمہ سے ماخوذ ہے جن سے بیمعلوم ہوتا ہے کہ اللہ تعالیٰ کی خلقت وشریعت بینی اللہ کا مکونیہ اوراحکام شرعیہ میں حکمت کارفر ما ہے بینی اللہ تعالیٰ جس چیز کو بھی پیدا فر ما تا ہے اس میں اس کی حکمت کارفر ما ہوتی ہے۔ اللہ کی حکمت وونوں صورتوں میں کارفر ما ہے خواہ اس نے اس چیز کو ایجاد کیا ہویا معدوم۔ اس طرح اللہ تعالیٰ نے شریعت کا جو حکم بھی ویا ہو خواہ وہ ایجاب کی صورت میں ہوئت کی می کی صورت میں یا اباحت کی صورت میں (ان سب میں کوئی نہ کوئی حکمت ضرور ہوتی ہے) کین میدا لگ بات ہے کہ ان کوئی وشرعی احکام کی حکمت ہمیں معلوم ہے یا معلوم نہیں ہے یا بعض لوگوں کو اس علم وقعم کی وجہ سے معلوم ہے جس سے اللہ تعالیٰ نے انھیں سرفراز فر مایا ہے۔ جس بی قاعدہ معلوم ہوگیا تو ہم عرض کریں گے کہ اللہ تعالیٰ نے جنوں اور انسانوں کو عظیم حکمت اور قابل ستائش مقصوو کی خاطر پیرافر مایا ہے اور وہ حکمت و مقصود سے ہے کہ جن وانس اللہ تبارک و تعالیٰ ہی ک

﴿ وَمَا خَلَقَتُ ٱلِمِنَ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعَبُدُونِ ﴿ اللهٰ اللهِ اللهٰ ١٠١٥٠) ''اور میں نے جنوں اور انسانوں کو اس لیے پیرا کیا ہے کہ وہ میری ہی عبادت کریں۔''

اورارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿ أَفَحَسِبْتُ مَ أَنَّمَا خَلَقْنَكُمْ عَبَثَا وَأَنَّكُمْ إِلَّتِنَا لَا تُرْجَعُونَ ١١٥) (المومنون: ١١٥/٢٣)

'' کیاتم بی خیال کرتے ہوکہ ہم نے تم کو بے فائدہ پیدا کیا ہے اور بیر کہتم ہماری طرف لوٹ کرنہیں آؤگے؟''

اورارشاد ہاری تعالی ہے:

﴿ أَيْحَسَبُ ٱلْإِنسَنُ أَن يُتَرَكَ سُلًى ١٠٠٠ (القيامة: ٣٦/٧٥)

'' کیاانسان خیال کرتا ہے کہاہے یونہی بے کارچھوڑ دیا جائے گا؟''

علادہ ازیں اور بھی بہت می آیات ہیں جن ہے معلوم ہوتا ہے کہ جنوں اور انسانوں کے پیدا کرنے میں اللہ تعالیٰ کی غالب حکمت کار فریا ہے اور دہ یہ ہے کہ جن وانس اس کی عبادت کریں۔اور عبادت یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کے سامنے محبت اور تعظیم کے ساتھ بجز وانکسار کا اظہار کیا جائے اور وہ اس طرح کہ اس نے جن کاموں کے کرنے کا حکم دیا ہے انصیں کیا جائے اور جن کا موں سے اس نے منع فریایا ہے ان سے اجتناب کیا جائے۔ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿ وَمَا أَمِرُوا إِلَّا لِيَعْبُدُوا أَلَقَهُ تَعْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ حُنَفَاتَهُ (البينة: ٩٨ ٥)

''اوران کو حکم تو یمی ہوا تھا کہ اخلاص عمل کے ساتھ یک سوہوکر اللہ کی عبادت کریں۔''

ای حکمت کی وجہ ہے جن وانس کو پیدا کیا گیا ہے' پھر جوفض اپنے رب تعالی کے سامنے سرکٹی کرے اوراس کی عبادت کرنے سے تکبر کرے' تو اس کا طرز عمل اس حکمت کے خالف ہے جس کے لیے اللہ تعالی نے اپنے بندوں کو پیدا فر مایا ہے اوراس کے اس فعل سے معلوم ہوتا ہے کہ اللہ تعالی نے مخلوق کو گویا عبث پیدا فر مایا ہے' گووہ صراحت نہ بھی کرے' لیکن اللہ تعالی کی اطاعت ۔۔۔اس کے سرکشی اور تکبر کرنے کا یہی مفہوم ہے۔

### قبولیت ِ دعا کے لیے ضروری شرائط

سوال انسان کوئر دعا کرے کہ اس کی دعا تو تبول ہی نہیں ہوتی جب کہ ارشاد باری تعالیٰ یہ ہے: ﴿أَدُعُ وَنِسَى اَسُنَ جِبُ اللَّهُ اِنْ اَسُنَ جِبُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّالِي اللَّا اللَّالَّ اللَّا

جواب میں اللہ تعالی ہے اپنے اور اپنے سلمان بھائیوں کے لیے دعا کرتا ہوں کہوہ ہم سب کو درست عقیدہ اور سیح قول وعمل کے اختیار کرنے کی تو فیق عطا فرمائے۔ارشاد باری تعالی ہے:

﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ ٱدْعُونِى آَسْتَجِبَ لَكُو ۚ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَسْتَكَكِّرُونَ عَنْ عِبَادَقِي سَيَدَخُلُونَ جَهَنَّمَ وَقَالَ رَبُّكُمُ الفافر: ١٠/٤٠)

''اورتمھارے پروردگارنے کہا ہے کہتم مجھ سے دعا کرو میں تمہاری (دعا) قبول کروں گا'بلاشبہ جولوگ میری عبادت سے سرکٹی ( تکبر ) کرتے ہیں وہ عنقریب جہنم میں ذلیل ہوکر داخل ہوں گے۔''

سائل کہتا ہے کہ وہ اللہ تعالیٰ سے دعا کرتا ہے گر اللہ تعالیٰ اس کی دعا کو قبول نہیں فرما تا تو اسے اپنے حال اور اس آیت کریمہ

میں اشکال معلوم ہوتا ہے جس میں اللہ تعالیٰ نے بیر وعدہ فرمایا ہے کہ جواس سے دعا کرے گا دہ اس کی دعا کو قبول فرمائے گا ادراللہ سجا نہ وتعالیٰ اپنے وعدے کے خلاف نہیں کرتا' تو اس کا جواب سیہ کہ دعا کی قبولیت چند ضروری شرائط کے ساتھ مشروط ہے جو کہ حسب ذیل ہیں:

- ① الله عزوجل کی ذات پاک کے لیے اخلاص: لیعنی انسان دعا میں اخلاص کا ثبوت دیۓ الله تعالیٰ کی طرف دل کو حاضر کرنے کے ساتھ متوجہ ہوٴ اس کی طرف صدق دل کے ساتھ رجوع کرے اور اس بات کوخوب جان لے کہ الله تعالیٰ دعا قبول فر مانے پر قادر ہے۔ اور پھر قبولیت کی امید کے ساتھ الله تعالیٰ سے دعا کرے۔
- © دعا کرتے وقت انسان میمسوس کرے کہ اسے اللہ سبحانہ وتعالیٰ سے استعانت کی شدید ترین حاجت وضرورت ہے اور صرف اللہ تعالیٰ بی کی ذات پاک ہے جومجبور ومضطر کی دعا کو اس وقت شرف قبولیت سے نواز تا ہے جب وہ اس سے دعا کرے اور وہ ہر تکلیف کو دور فرما دیتا ہے۔ اگر کوئی شخص اس طرح دعا کرے کہ وہ سمجھتا ہو کہ وہ اللہ تعالیٰ سے بے نیاز ہے اسے اس سے استعانت کی کوئی ضرورت وحاجت نہیں بلکہ وہ صرف عادت کے طور پر دعا کر رہا ہے توالیا شخص بھلا کب اس قابل ہے کہ اس ک دعا کوقبول کیا جائے۔
- ﴿ انسان حرام کھانے سے اجتناب کرئے حرام کھانا انسان اوراس کی دعا کی قبولیت میں حاکل ہوجاتا ہے جیسا کہ صحیح حدیث میں ہے کہ نبی مُنافِیْظ نے فرمایا:

الإِنَّ اللهُ طَيِّبُ لاَ يَقْبَلُ إِلاَّ طَيِّبًا وَإِنَّ اللهُ أَمَرَ الْمُؤْمِنِينَ بِمَا أَمَرَ بِهِ الْمُرْسَلِينَ فَقَالَ تَعَالَى: ﴿ يَتَأَيُّهُا اللَّيْبُتِ وَاعْمَلُواْ صَلِيحًا إِنِّ يِمَا تَعْمَلُونَ عَلِيمٌ ﴿ فَيَ اللَّهُ مُوالَّى اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

'' بِشَك الله تعالى پاک ہے اور وہ پاک چیز ہی کو تبول فرما تا ہے اور بے شک الله تعالی نے مومنوں کو بھی وہی تھم دیا ہے' جو
اس نے رسولوں کو تھم دیا تھا' چنا نچہ الله تعالی نے فرمایا:''اے پیغمرو! حلال چیزیں کھاؤ اور نیک عمل کرو' بے شک میں
تمھارے عملوں ہے' جو تم کرتے ہو' خوب باخبر ہوں۔''اور فرمایا''اے اہل ایمان! جو پاکیزہ چیزیں ہم نے تم کو عطافر مائی
ہیں ان کو کھاؤ۔'' پھر آپ نے ایک ایسے خص کا ذکر کیا جس نے لمباسفر کیا ہے' پریشان بال اور غبار آلود ہے' آسان کی طرف
این ما تھوں کو پھیلا کر کہتا ہے: اے رب! اے رب! اور اس کا کھانا حرام کا ہے اور اس کا لیمینا حرام کا ہے اور اس کا لباس حرام
کا ہے اور حرام ہی کے ساتھ اس نے پرورش پائی ہے۔ نبی ٹاٹیٹی نے فرمایا کہ'' ایسے خص کی دعا کیسے قبول ہو؟''

نبی مَنْ ﷺ نے ایسے شخص کی وعا کی قبولت کو بعید قرار ویا جس نے ان ظاہری اسار کو اختیار کر رکھا تھا جن سے وعا قبولیت

#### حاصل کرتی ہے اور وہ میر ہیں:

آسان کی طرف یعنی الله تعالی کی طرف دونوں ہاتھوں کا اٹھانا کیونکہ الله تعالی آسان پراپنے عرش کے اوپر ہے اور الله کی طرف ہاتھ کی بھیلا نا قبولیت کے اسباب میں سے ہے جیسا کہ اس صدیث میں ہے جے امام احمد وٹر الله نے ''مسند'' میں روایت کیا ہے:
﴿ إِنَّ الله حَدِيثٌ کَرِيمٌ مَيسْتَحْمِي إِذَا رَفَعَ الرَّجُلُ إِلَيْهِ يَدَيْهِ أَنْ يَرُدَّهُمَا صِفْرًا خَاتِبَتَينِ » (مسند أحمد: ٥/ ٤٣٥ وسنن ابن ماجه، الدعاء، باب إن الله حي كريم، ح: ٥٥٥٦ وسنن ابن ماجه، الدعاء، باب إن الله حي كريم، ح: ٥٥٥٦ وسنن ابن ماجه، الدعاء، باب إن الله حي كريم، ح: ٥٥٥٦ وسنن ابن ماجه، الدعاء، باب رفع البدين في الدعاء، ح: ٣٨٦٥)

'' بے شک اللہ تعالیٰ صاحب حیااور کرم فرمانے والا ہے وہ اس بات سے عار محسوس کرتا ہے کہ جب کوئی شخص اپنے ہاتھوں کو اس کی طرف اٹھائے تو وہ آٹھیں خالی اور نا مراد واپس لوٹا دے''

(2) ال خض نے اللہ تعالیٰ کے اسم پاک' رب' کے ساتھ یا رب! یا رب! کہہ کر دعا کی تھی اور اس اسم پاک کے وسلے کے ساتھ دعا کرنا جھی اسباب تبولیت میں سے بے' کیونکہ رب کے معنی خالق مالک اور تمام امور کی تدبیر کرنے والے کے بین اس کے ہاتھ میں آسانوں اور زمین کی تنجیاں بین کہی وجہ ہے کہ قرآن کر یم میں وارد اکثر دعا کیں اللہ تعالیٰ کے اس اسم پاک سے شروع ہوتی ہیں:
﴿ زَبّنَا ۖ إِنّنَا سَمِعْنَا مُنَادِ کِا لِیُسَاوِی لِلْإِیمَنِ أَنْ مَا مِنُوا لِرَبِّکُم فَعَامَنًا حَبّنَا فَاغَفِر لَنَا ذُنُوبَنَا وَ کَفِینَا وَ کَافِینَا مَا وَعَد شَنَا عَلَیٰ رُسُلِک وَلاَ خُونِیٰ یَوم الْفِیکم یَق لَا عَنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مَنْ اللهِ مِنْ اللهِ مَنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ الله

''اے ہمارے پروردگار! ہم نے ایک نداکر نے والے کو ساجوایمان کے لیے پکار مہاتھا کہ اپنے پروردگار پرایمان لاؤ' تو ہم
ایمان لے آئے' اے ہمارے پروردگار! ہمارے گناہ معاف فرمااور ہماری برائیوں کو ہم سے محوکر اور ہم کو دنیا سے نیک
بندوں کے ساتھ اٹھا۔ اے ہمارے پروردگار! تو نے جن جن جن چیزوں کے ہم سے اپنے پینیمبروں کے ذریعے سے وعدے

یہ بیں وہ ہمیں عطافر مااور قیامت کے دن ہمیں رسوانہ کرنا' پچھ شک نہیں کہ تو خلاف وعدہ نہیں کرتا' تو ان کے پروردگار
نے ان کی دعا قبول کرلی (اور فرمایا) کہ میں کسی ممل کرنے والے کے ممل کو خواہ مرد ہو یا عورت ضائع نہیں کرتا' تم آپس
میں ایک دوسرے کی جنس ہو۔'

اس اسم پاک کے ساتھ وسلہ اختیار کرنا بھی اسباب قبولیت میں سے ہے۔

(ق) شیخص مسافر تھا اور سفر بھی اکثر و بیشتر حالتوں میں اسباب قبولیت میں سے ہے کیونکہ سفر میں انسان اپنے اہل خانہ میں تھے ہونے کی نسبت اللہ تعالیٰ کی طرف زیادہ ضرورت وحاجت محسوس کرتا ہے اور پھروہ پریشان بال اور غبار آلود بھی ہو گویا اپن طرف اس کی توجہ نہیں کیونکہ اس کے نزد کیک زیادہ اہم بات یہ ہے کہ وہ اللہ تعالیٰ کے سامنے فریاد کرے اور وہ جس حال میں بھی ہواللہ تعالیٰ ہی سے دعا کرئے خواہ اس کے بال پریشان اور اس کا لباس غبار آلود ہویا وہ آسودہ حال ہو۔ پریشان حالی وغبار آلودگی کا بھی دعا کی قبولیت میں طرف سے جیسا کہ نبی منافیظ کی اس حدیث میں ہے:

﴿إِنَّ اللهَ عَزَّوَجَلَّ يُبَاهِي مَلَاثِكَتَهُ عَشِيَّةَ عَرَفَةَ بِأَهْلِ عَرَفَةَ فَيَقُولُ انْظُرُوا إِلَى عِبَادِي أَتَوْنِي شُعْنًا خُبْرًا»(مسند احمد: ٢/ ٢٢٤)

''بے شک اللہ تعالیٰ عرفہ کی شام عرفہ میں حاضر ہونے والے لوگوں پر فرشتوں کے سامنے نخر کا اظہار کرتا ہے اور فرما تا ہے کہ ویکھومیرے بندے میرے پاس پریثان بال عبار آلود آئے ہیں۔''

قبولیت دعا کے بیسارے اسباب اس فض کے پچھکام نہ آئے کیونکہ اس کا کھانا حرام کا اور حرام ہی کے ساتھا اس کی پرورش ہوئی تھی نچنا نچنے نی علیہ نے فرمایا کہ'' اس خص کی دعا کیے قبول ہو؟'' اجابت دعا کی بیٹر انکا جب پوری نہ ہوں تو آبولیت بعید ہوجاتی ہے۔ اگر شرا نکا پوری ہوں اور اللہ تعالی دعا کرنے والے کی دعا کو قبول نہ فرمائے تو اس میں کوئی حکمت ہوگی' جے اللہ ہی جانتا ہے اور دعا کرنے والانہیں جانتا میکن ہے کہتم کسی چیز کو پہند کر لواور وہ تمھارے لیے بری ہوجہ قبولیت دعا کی ساری شرطیں تو موجود ہوں' مگر اللہ تعالی دعا قبول نہ فرمائے تو وہ یا تو اس لیے ہوتا ہے کہ اللہ تعالی اس سے کسی بڑی برائی کو اُس سے دور فرمانا چا بتا ہوا ہو جانب عطا موجود ہوں اس کے لیے قیامت کے دن کے لیے و فیرہ کرنا چا بتا ہے تا کہ اس کی وجہ سے وہ اسے زیادہ سے زیادہ اجروثو اب عطا فرمانا تو ممکن ہے کہ بیعدم قبولیت کسی حکمت کی وجہ سے ہوؤ وہ حکمت ہے بھی ہوسکتی ہے کہ اللہ تعالی اسے دور تنظیم ترین اور اکمل اجروثو اب سے سرفراز فرماوت کا اور دوسراعدم قبولیت کی مصیبت کا اجروثو اب اور چھر اللہ تعالی روز قیامت اسے عظیم ترین اور اکمل اجروثو اب سے سرفراز فرماوے گا۔

پھرایک اہم بات یہ ہے کہ انسان یہ نہ سمجھے کہ اس کی دعا قبول ہی نہیں ہوتی کیونکہ یہ بات بھی دعا کی عدم قبولیت کے اسباب میں سے ہے جیسا کہ حدیث میں ہے کہ نبی تالیخ انے فرمایا:

«يُسْتَجَابُ لأَحَدِكُمْ مَا لَمْ يَعْجَلْ، يَقُولُ: دَعَوْتُ فَلَمْ يُسْتَجَبْ لِي»(صحيح البخاري، الدعوات، باب يستجاب للعبد ما لم يعجل، ح:٦٣٤٠ وصحيح مسلم، الذكر والدعاء، باب بيان أنه يستجابُ للداعي ما لم يعجل . . . ح:٢٧٣٥)

''تم میں سے ایک کی دعا قبول کی جاتی ہے بشرطیکہ وہ جلدی کرتے ہوئے بیانہ کیے کہ میں نے دعا کی تھی مگر میری دعا تو قبول ہی نہ ہوئی۔''

لہذاانسان کویٹبیں چاہیے کہ وہ قبولیت میں تاخیر تبجھتے ہوئے دعاہے مایوں ہوجائے اوراسے ترک کردیے بلکہ اسے چاہیے کہ اصرار وگریہزاری کے ساتھ دعا کرتارہے کیونکہ اللہ تعالی ہے کی جانے والی ہردعا عبادت اور تقرب اللی کے حصول کا ذریعہ ہے۔ دعا سے اجروثو اب میں بھی اضافہ ہوجا تا ہے کہ لہٰ ااے بھائی! اپنے تمام عام اور خاص مشکل اور آسان امور میں اللہ تعالی سے دعا کرتے رہا کرو۔ اگر دعا کا عبادت ہونے کے علاوہ اور کوئی فائدہ نہ بھی ہوتا 'تو بھی آ دی کو چاہیے کہ وہ ہر دفت دعا کرتارہے۔ واللہ المعوفق.

### عبادت کامقصورتقرب الہی اور جنت کاحصول ہونا جا ہے

- ر اخلاص کے کیامعنی ہیں؟ اورا گرعبادت سے مقصود کوئی اور چیز ہوتو اس کے بارے ہیں کیا تھم ہے؟
- (جواب) الله تعالیٰ کے لیے اخلاص کے معنی میں ہیں کہ آ دی کا عبادت سے مقصود تقرب الہی اور جنت کا حصول ہوادرا گرعبادت سے مقصود کچھاور ہوتو اس کی گئے قسمیں ہوسکتی ہیں' جن کی تفصیل حسب ذیل ہے:
- ن عبادت سے مقصود غیر اللہ کا تقرب اور لوگوں کی طرف سے تعریف وتو صیف کا حصول ہوتو اس سے عمل ضائع ہو جائے گا کیونکہ بید شرک ہے۔ حضرت ابو ہریرہ ڈاٹٹؤ سے مروی صحیح حدیث میں ہے کہ نبی مُلٹیُرُم نے فرمایا کہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

«أَنَا أَغْنَى الشُّرَكَاءِ عَنِ الشِّرْكِ، مَنْ عَمِلَ عَمَلاً أَشْرَكَ فِيهِ مَعِيَ غَيْرِي تَرَكْتُهُ وَشِرْكَهُ» (صحيح مسلم، الزهد والرقائق، باب تحريم الرياء، ح: ٢٩٨٥)

'' میں تمام شرکاء کی نسبت شرک ہے سب سے زیادہ بے نیاز ہوں' جس شخص نے کوئی ایساعمل کیا جس میں اس نے بیرے ساتھ کسی غیر کوبھی شریک کرلیا تو میں اسے اور اس کے جھے کوچھوڑ ویتا ہوں۔''

- ﴿ عبادت ہے مقصودا قتد از منصب یا مال دغیرہ کی دنیوی غرض کا حصول ہو ٔ تقرب الہی کا حصول مقصود نہ ہوتو بیمل بھی رائیگاں جاتا ہادرانسان کواللہ تعالیٰ کے قریب کرنے کا سبب نہیں بنتا ' کیونکہ ارشاد باری تعالیٰ ہے:
  - ﴿ مَن كَانَ يُرِيدُ ٱلْحَيَوٰةَ ٱلدُّنَا وَزِينَلَهَا لُوَقِ إِلَيْهِمْ أَعْمَلَهُمْ فِيهَا وَهُمْ فِيهَا لاَ يُبْخَسُونَ ﴿ أَوْلَيْهِكَ ٱلَّذِينَ لَيْسَ لَهُمْ فِي ٱلْآخِرَةِ إِلَّا ٱلنَّكَارُ وَحَكِيطُ مَا صَنعُوا فِيهَا وَبِسُطِلٌ مَّا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ۞ ﴿ (هود:١١/١٥/١١)

''جولوگ دنیا کی زندگی اوراس کی زیب وزینت کے طالب ہوں' ہم ان کے اعمال کا بدلہ انھیں دنیا ہی میں دے دیتے ہیں اوراس میں ان کی حق تلفی نہیں کی جاتی' یہ وہ لوگ ہیں جن کے لیے آخرت میں آتش (جہنم) کے سوا اور پھے نہیں اور جوعمل انھوں نے دنیا میں کیےسب بر باداور جو کچھے وہ کرتے رہے' سب ضائع ہوا۔''

اسوں سے دیا ہیں ہے سب برباداور بو پھردہ کرتے رہے سب ساں ہوا۔

اس میں اور پہانتم میں فرق ہے ہے کہ پہانی ہم میں مقصود یہ تھا کہ اس کی تعریف کی جائے کہ وہ اللہ تعالیٰ کی عبادت کرنے والا ہے جب

کہ اس دوسرے کا مقصود نیزیس ہے کہ لوگ اس کی تعریف کریں' لوگوں کے تعریف کرنے یا نہ کرنے کی اس کے نزد یک کوئی اہمیت نہیں۔

عبادت سے مقصود تقرب اللہی کے حصول کے ساتھ ساتھ کوئی دنیوی غرض بھی ہو' مثلاً عبادت کے لیے طہارت کی نیت کے

وقت جسمانی بیثا شت اور نظافت کا ارادہ بھی کرلے نماز ادا کرتے وقت جسمانی ورزش کا بھی ارادہ کرلے روزے کے ساتھ جسمانی وزن کے کم کرنے اور فضلات کے دور کرنے کا بھی قصد کرلے اور جج کے ساتھ مشاعر اور ججاج کی زیارت کا ارادہ بھی

جسمانی وزن کے کم کرنے اور فضلات کے دور کرنے کا بھی قصد کرلے اور جج کے ساتھ مشاعر اور ججاج کی زیارت کا ارادہ بھی

کرلے تو اس سے اخلاص کے اجر میں کی آجاتی ہے اور اگر غالب نیت عبادت ہی کی ہے تو اس سے کمال اجرو اثو اب میں کی

آجاتی ہے لیکن وہ اسے گناہ یا جھوٹ کے ساتھ فقصان نہ پہنچائے کیونکہ تجاج کے بارے میں اللہ تعالیٰ نے فرمایا ہے:

آجاتی ہے لیکن وہ اسے گناہ یا جھوٹ کے ساتھ فقصان نہ پہنچائے کیونکہ تجاج کے بارے میں اللہ تعالیٰ نے فرمایا ہے:

آجاتی ہے لیکن وہ اسے گناہ یا جھوٹ کے ساتھ فقصان نہ پہنچائے کیونکہ تجاج کے بارے میں اللہ تعالیٰ نے فرمایا ہے:

﴿ لَیْسَ عَلَیْتُ سِیْ مَیْسَ عَلَیْتُ سِیْ جُنسانے آئن تَبْسَنَ عُولًا فَضَلَیْ کَنُیْ اِسْ مِیْسُ اِسْ تعالیٰ نے فرمایا ہے:

''اس کاشھیں کچھ گناہ نہیں کہ (جج کے دنوں میں بذریعہ تنجارت) اپنے پروردگارے روزی طلب کرو۔''

اگراغلب نیت غیرعباْدت کی ہوتواہے آخرت میں اس کا کوئی ثواب نہیں ملے گا'اے اس کابدلہ دنیا ہی میں مل جائے گا اور سی بھی خدشہ ہے کہ وہ اس سے گناہ گاربھی ہوگا کیونکہ اس نے عبادت کو'جو اعلیٰ مقصود ہے' حقیر دنیا کے حصول کا وسیلہ بنالیا۔ وہ گویا ان لوگوں کی دلمرح ہے جن کے بارے میں اللہ تعالیٰ نے فرمایا ہے:

﴿ وَمِنْهُم مَّن كِلْمِزُكَ فِي الصَّدَقَاتِ فَإِنْ أَغَطُواْ مِنْهَا رَضُواْ وَإِن لَمْ يُعْطَوَاْ مِنْهَآ إِذَا هُمّ يَسْخَطُونَ ﷺ (النوبة:٥٨/٩)

''اوران میں بعض ایسے بھی ہیں کہ (تقسیم) صدقات میں تم پرطعنہ زنی کرتے ہیں اگران کواس میں سے (خاطرخواہ) مل جائے تو خوش رہیں اوراگر (اس قدر) نہ ملے تو حجٹ خفا ہو جاتے ہیں۔''

حصرت ابو ہریرہ دلائٹؤے مروی ہے کہ ایک شخص نے عرض کیا: یارسول اللہ! ایک آ دمی جہاد کا ارادہ رکھتا ہے گر جہادے اس کامقصود دنیوی مال کاحصول ہے تو نبی مُلاَیْزُم نے فرمایا:

﴿لاَ أَجْرَ لَهُـُا(سنن أبي داود، الجهاد، باب فيمن يغزو ويلتمس الدنيا، ح:٢٥١٦ وسنن النساني، الجهاد، باب من غزا يلتمس الأجر والذكر، ح:٣١٤٢)

''اہے کوئی اجزنہیں ملے گا''

اس شخص نے اپنے سوال کو تین بار وو ہرایا تو ہر بار نبی مُلَّاثِیَّا نے یہی فر مایا:''اسے کوئی اجزئہیں ملے گا۔''صحیحین میں حضرت عمر بن خطاب ڈٹلٹئا سے روایت ہے کہ نبی مُلٹٹیُمُ نے فر مایا:

«مَنْ كَانَتْ هِجْرَتُهُ لِلُمْنِيَا يُصِيبُهَا، أَو امْرَأَة يَسَزَوَّجُهَا، فَهِجْرَتُهُ إِلَى مَا هَاجَرَ إِلَيْهِ»(صحيح البخاري، بدء الوحي، باب كيف كان بدأ الوحي إلى رسول الله ﷺ ح:١ وصحيح مسلم، الإمارة، باب قوله ﷺ إنما الأعمال بالنية . . . ح:١٩٠٧ واللفظ لمسلم)

'' جس شخص کی ہجرت دنیا کے حصول یا کسی عورت سے شادی کرنے کے لیے ہوتو اس کی ہجرت اس طرف ہوگی جس طرف اس نے ہجرت کی''

اگراس کے نزدیک دونوں امر مساوی ہوں لیعنی نہ تو عبادت کی نیت غالب ہواور نہ غیر عبادت کی نیت تو اس کا معاملہ کل نظر ہے۔ زیادہ صحیح یہی معلوم ہوتا ہے کہ اس صورت میں اسے کوئی ثو اب نہیں ملے گا' اس کی مثال اس فحض کی طرح ہے' جوعمل اللہ کے لیے بھی۔ لیے بھی۔

اس متم اوراس سے پہلی قتم میں فرق ہیہ ہے کہ اس سے پہلی قتم میں غیر عبادت کی غرض بالضرورت حاصل ہے اوراس کا ارادہ اس کے مل کے ساتھ بالضرورت حاصل ہے گویا اس نے اس دنیومی امر کا ارادہ کیا جواس کے مل کا قدرتی تقاضا ہے۔

اگر کہا جائے کہ اس قتم میں میہ جاننے کے لیے معیار کیا ہے کہ عبادت کا پہلوزیادہ غالب ہے یاغیر عبادت کا؟ اس کے جواب میں ہم میرکہیں گے کہ معیار میہ ہے خواہ حاصل ہویا نہ ہو کہ عبادت کے سوااس کا کوئی دوسرامقسود ہے ہی نہیں تواس کے معنی میہ ہیں کہ اس کے مل میں عبادت کی نیت زیادہ غالب ہے اور اگر معاملہ اس کے برعکس ہوتو غالب نیت غیر عبادت کی ہوگی۔

بہر حال نیت 'جو دل کے اراد ہے کا نام ہے' کا معاملہ بہت عظیم اوراس کی اہمیت بہت زیادہ ہے۔نیت ہی انسان کوصدیقین کے درجے تک پہنچادی ہے اورنیت ہی انسان کو بست سے بست درجے تک گرادی ہے۔ بعض سلف کا قول ہے:''اخلاص کی وجہ سے اپنفس کے خلاف جس طرح جہاد کرنا پڑا' کسی اور چیز کی وجہ سے ایسا جہادنہیں کرنا پڑا۔''

ہم دعا کرتے ہیں کہ اللہ تعالی ہمیں اور آپ کو اخلاص نیت اور عمل صالح کی توفیق عطافر مائے۔

### اہل سنت والجماعت کےمسلک میں امیداورخوف کے پہلو

ر امیدادرخوف کے بارے میں اہل سنت والجماعت کا کیا ندہب ہے؟

رجواب اس بارے میں علاء کے مختلف اقوال ہیں کہ انسان امید کے پہلو کو مقدم قرار دے یا خوف کے پہلو کو۔امام احمد برگشند فرماتے ہیں ''خوف اورامید کا پہلوا یک جیسا ہی ہونا چاہیے'خوف کا پہلوامید پر غالب ہونہ امید کا پہلوخوف پر غالب ہو۔' اورا نہی سے منقول ہے: ''جس شخص نے ان میں ہے جس پہلو کو غالب قرار دے دیا' وہ ہلاک ہوجائے گا۔'' کیونکہ اگر اس نے امید کے پہلو کو غالب کر دیا تو انسان اللہ تعالی کے عذاب سے بے خوف ہوجائے گا اوراگر اس نے خوف کے پہلو کو غالب کر دیا تو وہ اللہ تعالی کی رحمت سے ما بوس ہوجائے گا۔

بعض علماء نے بیکہا ہے:''فعل طاعت کے وقت امید کا پہلو غالب ہونا چاہیے اور اراد ہ معصیت کے وقت خوف کا پہلو غالب ہونا ہے ہے۔'' کیونکہ جب وہ طاعت کا کام کرے گا تو اس نے حسن ظن کے مطابق کام کیا'لہذا امید یعنی قبولیت کا پہلو غالب ہونا جا ہے۔ چاہیے کی معصیت کا ارتکاب نہ کر بیٹھے۔

کچھ دوسرے لوگوں نے بیکہا ہے '' تندرست آ دی کے لیے خوف کا پہلوا ور مریض کے لیے امید کا پہلو غالب ہونا چہے۔'' کونکہ تندرست آ دی پر جب خوف کا پہلو غالب ہوگا تو وہ اسے معصیت سے بچائے گا اور مریض پر جب امید کا پہلو غالب ہوگا تو وہ اللہ تعالیٰ ہے حسن ظن کے ساتھ ملاقات کرےگا۔

میری رائے یہ ہے کہ اس مسلے میں مختلف حالات میں صورت حال مختلف ہوتی ہے۔غلبہ خوف کے وقت جب اسے اللہ تعالیٰ کی رحمت سے مایوس ہونے کا ندیشہ ہوتو اس کے لیے اس اندیشے کوزائل کردینا اور امید کے پہلو کو پیش نظر رکھنا واجب ہے اور امید کے پہلو کو پیش نظر رکھنا واجب ہے اور امید کے پہلو کو خالب قرار دینے کی صورت میں جب اللہ تعالیٰ کے عذاب سے بے خوف ہونے کا ڈر ہوتو اسے چاہیے کہ وہ خوف کے پہلو کو غالب کردے۔ انسان ورحقیقت اپنا خود طبیب ہے بشر طیکہ اس کا دل زندہ ہواور جس کا دل مردہ ہواوروہ اپنے دل کا علاج کرسکتا ہوتو اسے کسی چیز کی پروانہیں ہوگی۔

ر اسوال کیا اسباب کو اختیار کرنا تو کل کے منافی ہے؟ جنگ خلیج کے دوران میں بعض لوگوں نے اسباب اختیار کیے تھے اور بعض نے انھیں ترک کردیا اور کہا کہ وہ اللہ تعالیٰ پرتو کل کرتے ہیں؟ (جواب) مومن کے لیے واجب یہ ہے کہ وہ اپنے دل کو اللہ عزوجل کے ساتھ وابستہ کیے رکھے اورجلب منفعت اور دفع مفترت کے لیے اس پرسچا اعتاد کر سے کیونکہ اللہ وحدہ کے ہاتھ میں آسانوں اور زمین کی بادشاہت ہے اور تمام معاملات اس کی طرف لو شخ میں جیسا کہ ارشاد باری تعالی ہے:

﴿ وَلِلَّهِ غَيْبُ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَإِلَيْهِ يُرْجَعُ ٱلْأَمْرُ كُلُمُ فَأَعْبُدُهُ وَتَوَكَّلَ عَلَيْهُ وَمَارَبُكَ بِغَنفِلٍ عَمَّا تَمْمَلُونَ ﴿ ﴾ (هود: ١٢٣/١١)

''اورآ سانوں اورزمین کی چیپی چیزوں کاعلم اللہ ہی کو ہے اورتمام امورای کی طرف لوٹائے جاتے ہیں'لہذاای کی عبادت کرواورای بربھروسار کھواور جو پچھتم کررہے ہوتھھارا پروردگاراس سے بے خبرنہیں۔''

موسیٰ علیا نے اپنی قوم سے فرمایا تھا:

﴿ يَقَوْمِ إِن كُنُمُ مَ امَنهُم بِاللَّهِ فَعَلَيْهِ تَوَكَّلُواْ إِن كُنهُم مُسْلِمِينَ ﴿ فَقَالُواْ عَلَى اللَّهِ تَوَكَّلْنَا رَبَّنَا لَا جَعَلْنَا فِسْنَةَ لِلْقَوْمِ الطَّوْمِ الضَّلْلِمِينَ ﴿ وَسَلَامِينَ اللَّهُ عَلَنَا فِسْنَةً لِللَّهُ عَلَنَا وَمُعَلِّنَا فِي اللَّهُ وَمِ الطَّفُومِ الْكَيْفِينَ ﴿ وَلَى اللَّهُ عَلَنَا فِسْنَةً اللَّهُ عَلَنَا فِسْنَةً اللَّهُ عَلَنَا فِي اللَّهُ وَمِ الطَّفُومِ النَّفُومِ النَّفُومِ النَّفُومِ النَّعُومِ النَّعُومِ النَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَمُعَلِينَا اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّالَا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّلْمُ اللَّاللَّا اللَّهُ ا

''اے میری قوم!اگرتم اللہ پر ایمان لائے ہوتو اگر (دل سے) فر ماں بردار ہوتو اس پر بھروسار کھو۔ تب وہ بولے کہ ہم اللہ ہی پر بھروسار کھتے ہیں'اے ہمارے پر دردگار! ہم کوظالم لوگوں کے ہاتھوں آنے مائش میں ندڑال ادراپی رحمت سے قوم کفار ہے نحات بخش۔''

اورارشاد باری تعالی ہے:

﴿ وَعَلَى اللَّهِ فَلْيَتَوَكِّلِ ٱلْمُؤْمِنُونَ ١٦٠ /١٠)

''اورمومنوں کو چاہیے کہ اللہ ہی پر بھروسار تھیں۔''

اورفر مایا:

﴿ وَمَن يَتَوَكَّلُ عَلَى اللَّهِ فَهُوَ حَسْبُهُ ۚ إِنَّ اللَّهَ بَلِغُ أَمْرِهِ ۚ قَدْ جَعَلَ اللَّهُ لِكُلِّ شَيْءِ قَدْرًا ۞﴾ (الطلاق: 70/٣)

"اورجوالله پر بھروسار کھے گاتو وہ اس کو کفایت کرے گا۔ بلاشبداللہ اپنے کام کو (جووہ کرنا چاہتا ہے) پورا کردیتا ہے اللہ نے ہرچیز کا اندازہ مقرر کررکھا ہے۔"

پی مومن پر واجب ہے کہ وہ اپنے رب پر جوآ سانوں اور زمین کا پر وردگار ہے اعتماد کرے اور اس کے ساتھ حسن طن رکھے اور ان شرکئ قدری اور حسی اسباب کو بھی اختیار کرے جنھیں اختیار کرنے کا اللہ تعالی نے علم ویا ہے کیونکہ خیر کو لانے والے اور شرکو دور کرنے والے اسباب اختیار کرنا بھی اللہ تعالی اور اس کی حکمت پر ایمان لانا ہے اور یہ تو کل کے منافی نہیں ہے نہنا نچہ دیکھیے! سیدالہ توکلین حضرت محمد ظافی اور معوذ تین پڑھ کر سیدالہ توکلین حضرت محمد ظافی اور معوذ تین پڑھ کر سیدالہ توکلین حضرت محمد ظافی اور معوذ تین پڑھ کر سید المتوکلین حضرت محمد شرکی وقدری اسباب اختیار فر مایا کرتے تھے۔ جب مشرکوں کی جماعتوں نے جمع ہو کر مدینہ منورہ پر چڑھائی کی تو آپ نے مدینہ کی مفاظت کے لیے اس کے اروگرو خند تی کھودی تھی۔ جن اسباب کو انسان جنگوں کی تناہ کا ریوں سے اپنے آپ کو بچانے نے مدینہ کی مفاظت کے لیے اس کے اروگرو خند تی کھودی تھی۔ جن اسباب کو انسان جنگوں کی تناہ کا ریوں سے اپنے آپ کو بچانے

کیلے استعال کرتا ہے اللہ تعالیٰ نے انہیں اپنی ان نعمتوں میں سے شار کیا ہے جن پروہ شکر کامستحق ہے۔ اللہ تعالیٰ نے اپنے نبی داود علیکا کاذکر کرتے ہوئے فرمایا ہے: ا

﴿ وَعَلَّمَنَكُ مُنْعَكَةً لَبُوسِ لَّكُمْ لِنُحْصِنَكُم مِّنُ بَأْسِكُمْ فَهَلْ أَنتُمْ شَلِكُرُونَ ۞ ﴾ (الأنياء: ٢١/ ٨٠)

''اورہم نے تمھارے لیے اِن کوایک (طرح کا) لباس بنانا بھی سکھادیا تا کہتم کولڑائی (کےضرر) سے بچائے' پس تم کوشکر گزار ہونا چاہیے۔''

الله تعالی نے حضرت داود ملیکا کو کمل عمدہ اورمضبوط زر ہیں بنانے کا تھم دیا کہاس سے دفاع خوب ہوتا ہے۔

ان علاقوں میں رہنے والے لوگوں کو جومیدان جنگ ہے قریب ہوں اور جنگ کی وجہ سے نقصان سے ڈرتے ہوں اصلاط کے طور پرایسے ماسک استعمال کرنے میں کوئی حرج نہیں جوجہ کو نقصان پہچانے والی گیسوں سے مانع ہوں یا ایسے حفاظتی اقد امات اختیار کرنے میں بھی کوئی حرج نہیں جوز ہر پلی گیسوں کو ان کے گھروں تک نہ جو نہی کے دیں کیونکہ یہا ہے اسباب ہیں جو خرابی سے بچاتے اور نقصان سے تحفوظ رکھتے ہیں۔ اس طرح کھانے پینے کی ایسی اشیاء جمع کرنے میں بھی کوئی حرج نہیں جن کے بارے میں انھیں اندیشہ جس قدر زیادہ تو می ہوا حتیا طاسی قدر زیادہ تو می مواحتیا طاسی قدر زیادہ تو میں مواحتیا طاسی قدر زیادہ تو کی موجہ ہے کہ عتاد اور کیروسا صرف ذات باری تعالی پر ہو۔ ان اسباب کو اللہ تعالی کی شریعت و حکمت کے نقاضے کے مطابق استعمال کریں اور پھر مومون کوچا ہے کہ وہ اللہ تعالی کی اجازت دی ہے۔ یہ عقیدہ نہیں ہونا چا ہے کہ جلب منفعت اور و فیح مُفرَّ ت میں اسباب ہی اصل ہیں اور پھر مومون کوچا ہے کہ وہ اللہ تعالی کی اختیار کرنے کی اجازت دی ہے۔ یہ عقوظ رکھے اور ہم میں اور ہمار میں اور ہمار میں اور ہمارے تمام میں اللہ تعالی ہوں کہ وہ ہم سب کو نشوں اور ہما کتوں کے اسباب سے تحفوظ کر کھے اور ہمیں اور ہمارے جن کی میں اللہ تعالی کی بھی تو فیق عطافر مائے جن کی اس نے اجازت دی ہے اور کیران اسباب کوائی طرح استعمال کرنے کی تو فیتی بخشے جس کی وجہ سے وہ ہم سے راضی ہوجائے۔ اس نے اجازت دی ہے اور کیران اسباب کوائی طرح استعمال کرنے کی تو فیتی بخشے جس کی وجہ سے وہ ہم سے راضی ہوجائے۔ اس نے اجازت دی ہے اور کیران اسباب کوائی طرح استعمال کرنے کی تو فیتی بخشے جس کی وجہ سے وہ ہم سے راضی ہوجائے۔ اسال اللّٰہ لی و لکم العافیه

# اسباب اختيار كرين مكرحقيقي بهروسا مستب الاسباب برجو

سوال اسباب اختیاد کرنے کے بارے میں کیا تھم ہے؟

جواب اسباب افتیار کرنے کی کی اقسام میں:

ربہلی فلم: وہ ہے جواپنے اصل کے اعتبار ہے تو حید کے منافی ہے' مثلاً میہ کہ انسان کی ایسی چیز سے وابستہ ہوجائے' جس میں کی تا تیر کا ہوناممکن ہی نہ ہوگر وہ اس پر کامل اعتاد کرتے ہوئے اللہ تعالیٰ سے اعراض کرلے جیسا کہ قبروں کے پچاری مصیبتوں کے وقت قبروں میں مدفون لوگوں سے مدد مانگتے ہیں' تو یہ ایسا شرک اکبرہے جس کی وجہ سے انسان ملت اسلامیہ سے خارج ہوجا تا ہے اوراس طرح کے کسی سبب کواختیار کرنے والے کے بارے میں بی عظم ہے جواللہ تعالیٰ نے درج ذیل آیت کر بمد میں بیان فر مایا ہے:
﴿ إِنَّا وُ مَن يُشْرِكَ بِاللَّهِ فَقَدْ حَرَّمَ اللَّهُ عَلَيْهِ الْجَنَّةَ وَمَأْوَلَهُ ٱلنَّاذُ وَمَا لِلظَّلِيمِينَ مِنْ أَنْصَسَادٍ ﴿ إِنَّهُ مَن يُشْرِكَ بِاللَّهِ فَقَدْ حَرَّمَ اللَّهُ عَلَيْهِ الْجَنَّةَ وَمَأْوَلَهُ ٱلنَّاذُ وَمَا لِلظَّلِيمِينَ مِنْ أَنْصَسَادٍ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ أَنْصَسَادٍ ﴿ إِنَّهُ مُن اللَّهُ الللّهُ ا

'' جو تخض الله کے ساتھ شرک کرے گا' الله اس پر بہشت کوحرام کردے گا اوراس کا ٹھکا نا دوزخ ہے اور ظالموں کا کوئی 4 دگار نہیں '''

لا الری فعم: کسی میچی شرعی سبب پراعتاد کر ہے لیکن کمسیّب یعنی الله تعالیٰ کی ذات پاک سے عافل ہو۔ یہ بھی شرک ہی کی ایک قسم ہے

لیکن اس کے ساتھ انسان ملت اسلامیہ سے خارج نہیں ہوتا کیونکہ اس نے سبب پر جمروسا کیا ہے اور مُسیّب یعنی الله تعالیٰ کو جمول گیا ہے۔

نبعریٰ فعم: سبب برصرف اتنااعتماد کرے کہ وہ صرف سبب ہے اور حقیقی جمروسا الله تعالیٰ کی ذات پاک ہی پر کرے اور اعتقاد بدر کھے

کہ یہ سبب بھی الله تعالیٰ ہی کی طرف سے ہے وہ چاہے تو اسے باتی رکھے اور اگر چاہے تو اسے ختم کردے۔ اس سبب کا الله تعالیٰ کی
مشیت میں کوئی اثر نہیں ہے۔ سبب کے استعال کا پیطریقہ اصل کے اعتبار سے تو حید کے منافی نہیں ہے نہ کمال کے اعتبار سے۔

شرعی اور سیح اسباب موجود ہونے کے باوجود انسان کو چاہیے کہ وہ اسباب ہی پر انحصار نہ کرے بلکہ انحصار صرف اللہ کی ذات گرای برکرے چنانچہ وہ ملازم جس کا کامل اعتاد صرف اپنی شخواہ پر ہے اور وہ مُسَّبِ بینی ذات باری تعالیٰ سے غافل ہے تو یہ بھی شرک کی ایک قتم ہے۔ اگر اس کا اعتقادیہ ہو کہ شخواہ تو ایک سبب ہے اور مُسَّبِ اللہ سبحانہ و تعالیٰ کی ذات پاک ہے تو یہ تو کل کے منافی نہیں ہے کیونکہ اسباب تو رسول اللہ طُلِیم بھی اختیار فر ما یا کرتے تھے جب کہ آپ کا قیقی اعتماد اور بھروسا صرف مُسَبِّبُ یعنی اللہ عزوجل کی ذات بابر کات برہوتا تھا۔

### آیات واذ کارلکھ کر گلے میں لٹکا نایا ہاتھ پر باندھنامنع ہے

سوال وم کے بارے میں کیا تھم ہے؟ اور آیات لکھ کر مریف کے گلے میں لٹکا دینے کے بارے میں کیا تھم ہے؟ جواب جادویا دیگر بیاریوں میں مبتلا انسان کوقر آن کریم کی آیات یا مباح دعاؤں کے ساتھ دم کرنے میں کوئی حرج نہیں۔ نی اکرم

الله الماست على الله الماست الماست الماست الماست الماست الماست الماست الماسك الماسيد عاجمي موتى تقى:

«رَبُّنَا اللهُ الَّذِي فِي السَّمَاءِ تَقَدَّسَ اسْمُكَ، أَمْرُكَ فِي السَّمَاءِ وَالأَرْضِ، كَمَا رَحْمَتُكَ فِي السَّمَاءِ فَالْجُعَلْ رَحْمَتَكَ فِي الأَرْضِ، اغْفِرْ لَنَا حُوبَنَا وَخَطَايَانَا أَنْتَ رَبُّ الطَّيِّبِينَ أَنْنِ رَحْمَةً مِّنْ رَحْمَتِكَ وَشِفَاءً مِّنْ شِفَاءِكَ عَلَى هٰذَا الْوَجَعِ السن أبي داود، الطب، باب كيف الرقى، ح: ٣٨٩٢)

''ہمارا رب اللہ ہے جوآ سانوں میں ہے' تیرانام پاک ہے' تیراعکم آسان اور زمین میں ہے' تیری رحمت جس طرح آسان میں ہے اسی طرح زمین میں بھی عام کردے' ہمارے گناہ اور خطا کیں معاف کردے ۔ تو پاک لوگوں کا پروردگار ہے' لیر نو اپنی شفا (کے خزانے ) سے شفااوراپنی رحمت (کے خزانے ) سے اس درد پر رحمت نازل فرمادے۔'' . آپ جب بددم فرماتے تو مریض صحت یا بہوجاتا تھا۔اس سلسلہ میں مسنون دعاؤں میں سے ایک بیجی ہے:

﴿بِسْمِ اللهِ أَرْقِيكَ مِنْ كُلِّ شَيءٍ يُؤذِيكَ، مِنْ شَرِّ كُلِّ نَفْسٍ أَوْ عَيْنٍ حَاسِدٍ، اللهُ يَشْفِيكَ، بِسْمِ اللهِ أَرْقِيكَ (صحيح مسلم، السلام، باب الطب والمرض والرقي، ح:٢١٨٦)

''الله تعالیٰ ئے پاک نام کے ساتھ میں مجھے ہراس چیز ہے دم کرتا ہوں جو مجھے تکلیف دے اور ہرانسان کے یا حسد کرنے والی آنکھوں کے شرسے اللہ مجھے شفادے میں اللہ کے نام کے ساتھ مجھے دم کرتا ہوں۔''

دم کی ایک صورت ریجی ہے کہ انسان اپنے جسم میں درد کی جگہ پر ہاتھ رکھ کرید پڑھے:

«أَعُوذُ بِاللهِ وَقُدْرَبِهِ مِنْ شَرِّ مَا أَجِدُ وَأُحَاذِرُ»(صحيح مسلم، السلام، بَابِ استحبابِ وضع يده علي موضع الألم مع الدعاء، ح: ٢٢٠٢)

''میں اللہ تعالیٰ اوراس کی قدرت کی بناہ لیتا ہوں اس تکلیف کےشر سے جو مجھے ہور ہی ہے اور جس سے میں ڈرتا ہوں۔'' علاوہ ازیں اہل علم نے اس سلسلے میں وار درسول اللہ ﷺ کی اور بھی کئی احادیث ذکر کی ہیں۔

جہاں تک آیات واذکار کے لکھ کر لڑکا نے کا جھم ہے تو اس بارے میں اہل علم میں اختلاف ہے۔ بعض نے اس کی اج زت دی ہے اور بعض نے اسے منوع قرار دیا ہے۔ زیادہ سجے بات یہی ہے کہ بیمنوع ہے کیونکہ یہ نبی تائی ایک ہے تابیت نہیں ہے اور ثابت بیہ کہ پڑھ کر مریض کو دم کیا جائے ۔ آیات یا دعاؤں کا لکھ کر مریض کے گلے میں لڑکا نا یا اس کے ہاتھ پر باندھنا یا اس کے جکھے کے نیچ کہ پڑھ کر مریض کو دم کیا جائے ۔ آیات یا دعاؤں کا لکھ کر مریض کے گلے میں لڑکا نا یا اس کے ہاتھ پر باندھنا یا اس کے جکھے کے نیچ رکھنا والی کے مطابق نے سب امور منوع ہیں کیونکہ یہ ثابت نہیں ہیں۔ شریعت کی اجازت کے بغیر اگر کوئی شخص کسی امر کو کسی دوسرے امر کا سبب قرار دیتا ہے تو اس کا بیٹل بھی شرک ہی کی ایک صورت ہے 'کیونکہ یہ کسی ایک بات کو سبب قرار دیتا ہے جے اللہ تعالیٰ نے سبب قرار نہیں دیا ۔

## نى سَالْيَا مُعودات براه كرخودكودم كياكرتے تص

ر اول کیادم کرنا تو کل کے منافی ہے؟

(جواب) توکل کے معنی یہ ہیں کہ جلب منفعت اور وفع مصرت کے لیے اللہ تعالیٰ کی ذات پرسچا اعتاد کیا جائے اوران اسباب کو بھی اختیار کیا جائے۔ اختیار کیا جائے۔ اختیار کیا جائے۔ اختیار کیا جائے۔ اسباب کے بغیر اللہ تعالیٰ پر بھروسا کیا جائے۔ اسباب کے بغیر اللہ تعالیٰ پر بھروسا کیا جائے۔ اسباب کے بغیر اللہ تعالیٰ بے اللہ تعالیٰ کی ذات اوراس کی حکمت پر طعن کرنا ہے کیونکہ اللہ تعالیٰ نے مسبب بات کو اسباب کے ساتھ مر بوط قرار دیا ہے۔ سوال میر ہے کہ لوگوں میں سے اللہ تعالیٰ کی ذات پاک پرسب سے زیادہ تو کل کرنے والاکون ہے؟

اس کا جواب یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کی ذات پاک پرسب سے زیادہ تو کل کرنے والے رسول اللہ عُلَّا ہِمِی اُتو پھرسوال یہ ہے کہ کیا نقصان سے بیخے کے لیے آپ اسباب استعمال کرتے تھے یا نہیں؟ اس کا جواب یہ ہے کہ ہاں آپ اسباب استعمال فرمایا کرتے تھے۔ جب جنگ کے لیے تشریف لے جاتے تو دشمن کے تیروں سے بیخے کے لیے زر ہیں زیب تن فرمایا کرتے تھے۔ غزو اُ احد میں آپ نے دوزر ہیں زیب تن فرما کیس تا کہ پیش آنے والے خطرات سے بیخے کی تیاری کی جاسکے تو معلوم ہوا کہ اسباب اختیار کرنا

توکل کے منافی نہیں ہے بشرطیکہ انسان اعتقادیہ رکھے کہ بیٹھش اسباب ہیں۔اللہ تعالیٰ کے اذن کے بغیران میں کوئی تا ثیرنہیں الہٰذا انسان کا پڑھ کراپنے آپ کو یااپنے بیار بھائیوں کو دم کرنا تو کل کے منافی نہیں ہے۔ حدیث سے ثابت ہے کہ نبی اکرم شافیظم معوذات پڑھ کراپنے آپ کو دم کرلیا کرتے تھے اور یہ بھی ثابت ہے کہ جب صحابۂ کرام ڈٹائٹٹ بیار ہوتے تو آپ انھیں بھی پڑھ کر دم فرمادیا کرتے تھے۔ واللّٰہ اعلم

### طلسماتی تعویذ اور گنڈے بدعت اور حرام ہیں

سوال تعویزات وغیره لاکانے کے بارے میں کیا تھم ہے؟

(جواب) تعویزات وغیره کولئانے کےمسئلے کی دوسمیں ہیں:

یہلی فلم: یہ کتویذ قرآن مجید کے الفاظ پر مشتل ہؤاس مسلے میں سلف وطلف اہل علم کا اختلاف ہے بعض نے اسے جائز قرار دیتے ہوئے اس رائے کا اظہار کیا ہے کہ بید درج ذیل ارشاد باری تعالیٰ میں داخل ہے:

﴿ وَنُنَزِّلُ مِنَ ٱلْقُرْءَانِ مَا هُوَ شِفَاءٌ وَرَحْمَةٌ لِلَّمُؤْمِنِينٌ ﴾ (الإسراء: ١٧/ ٨٢)

''اورہم قرآن (کے ذریعے) ہے وہ چیز نازل کرتے ہیں جومومنوں کے لیے شفااور رحمت ہے۔''

نیزاس ارشاد باری تعالی میں داخل ہے:

﴿ كِنَابُ أَنزَلْنَاهُ إِلَيْكَ مُبَزَكِهُ ﴾ (ص: ٢٩/٣٨)

"(بي) كتاب جوہم نے تم پرنازل كى ہے بابركت ہے۔"

اوراس کی برکت کی وجدے اے تعویذ بنا کرائکاویا جائے تا کداس کے ساتھ تکلیف کودور کیا جاسکے۔

بعض اہل علم نے اسے ممنوع قرار دیا ہے۔ وہ کہتے ہیں کہ نی مُنائیْرُا سے ثابت نہیں ہے کہ یہ کوئی الیماشری سب ہوجس کے ساتھ تکلیف کو دور کیا جاسکتا ہو۔ اس طرح کی اشیا میں اصل تو قیف ہے اوران دونوں میں سے یہی قول راج ہے کہ تعویذ ات انکانا جا تزنہیں 'خواہ ان میں قرآن کریم کے الفاظ ہی کیوں نہ لکھے گئے ہوں۔ اس طرح کے تعویذ ات کومریض کے بیجے کے بیچے رکھنا بھی جائز نہیں 'البتہ یہ ثابت ہے کہ مریض کے لیے وعاکی جائے اور آیات کریمہ کو پڑھ کر اسے دم کیا جائے جیسا کہ نی مُناٹیو کیا کرتے تھے۔

الرامری فعم: اگرتعویذات کے الفاظ قرآن کریم ہے تو نہ ہوں بلکہ وہ ایسے الفاظ ہوں جن کامعنی ومفہوم واضح نہ ہوتو اس طرح کے تعویذات کو کسی صورت بھی استعال کرنا جائز نہیں ہے کیونکہ یہ معلوم ہی نہیں کہ ان میں کیا لکھا ہوا ہے۔ اس سلسلے میں بعض لوگ طلسمات کرہ لگائی گئی اشیاء اور ایک دوسرے میں وافل کر کے اس طرح حروف لکھتے ہیں کہ نہ انھیں پڑھا جا سکتا اور نہ ہم جھا جا سکتا ہے بیمل بدعت اور حرام ہے اور قطعاً کسی صورت میں بھی جائز نہیں۔ واللّٰہ اعلم

### کھانے یینے کے برتنوں پر آیت الکری وغیرہ لکھنے کامسکلہ

### الله کے اساء وصفات کی تاویل نہ کی جائے

سوال بعض اسلامی مما لک میں دینی مدارس کے طلبہ یہ پڑھتے ہیں کہ اہل سنت کا ند جب یہ کہ اللہ تعالیٰ کے اساء وصفات پرکسی تحریف تعلیل تکدیف اور تمثیل کے بغیر ایمان لایا جائے۔ کیا اہل سنت کو ابن تیمیہ اور ان کے تلافہ ہ کے مکتب فکر اور اشاعرہ و ماترید یہ کے مکتب فکر میں تقلیم کرنا صحیح ہے؟ جوعلاء اساء وصفات باری تعالیٰ کی تاویل کرتے ہیں ان کے بارے میں کیا موقف ہونا جا ہے؟

(جواب) اس میں کوئی شک نہیں کہ طلبہ مداری میں جو یہ پڑھتے ہیں کہ اہل سنت کا فد ہب یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کے اساء وصفات کے ساتھ تحریف نعطیل نتکییف اور تمثیل کے بغیرائیان لا نا واجب ہے تو یہ فی الواقع مسلک اہل سنت کے عین مطابق ہے جیسا کہ اہل سنت کے عالیٰ مسلک اہل سنت کے عین مطابق ہے۔ نظر سی عقائد کے موضوع پر مطول اور مختفر کتب سے ثابت ہے کہ یہ بات حق اور کتاب وسنت اور اقوالِ سلف کے عین مطابق ہے۔ نظر سی عقائد کے موضوع یہ مقاضا ہے۔ اس سلسلے میں اس وقت ہم ولائل بیان نہیں کریں گے کیونکہ ولائل کے بارے میں سوال میں مطالبہ نہیں کیا البتہ اہل سنت کی دومکا بین فکر میں تقسیم کے بارے میں سوال میں جو پوچھا گیا ہے اس کا جواب ہم ضرور دیں گے۔

- ﷺ ان دونوں میں سے ایک کمتب فکر ابن تیمیہ ڈِلٹے اور ان کے تلاندہ کا ہے جو یہ کہتے ہیں کہ نصوص کوان کے ظاہری معنی سے نہیں پھیرنا چاہیے۔
- ﷺ دوسرا مکتب فکراشاعرہ وماتریدیہ کا ہے جمواساء وصفات باری تعالیٰ سے متعلق نصوص کے ظاہر سے پھیرنے کو واجب قرار دیتے ہیں۔

ظاہر ہے کہ ان دونوں مکا تب فکر میں اللہ تعالی کے اساء وصفات کے بارے میں واضح اختلاف ہے۔ پہلے مدرسة فكر كے

اسا تذہ اس بات کو داجب قرار دیتے ہیں کہ اساء وصفات ہے متعلق نصوص کوان کے طاہر پر رکھنا اور تمثیل یا تکییف وغیرہ کی نفی کرنا واجب ہے جب کہ دوسرے مدرسیز فکر کے اساتذہ اساء وصفات باری تعالیٰ کی خلا بر کے خلاف تا دیل کو واجب قرار دیتے ہیں۔ سیست

واجب ہے جب نہ دومرے مدرستہ سرے ہیں مدہ ، عاءوسفات ہاری میں رس میں سامیریں میں۔ ب رسیب یہ ہیں۔ یہ دونوں مدرستہ فکر مکمل طور پرایک دوسرے سے جدا ہیں اوران دونوں کا اختلا ف درج ذیل مثال سے خوب واضح ہوجائے گا۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿ بَلِّ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَانِ يُنفِقُ كَيْفَ يَشَأَهُ ﴾ (المائدة: ٥/ ٢٤)

'' بلکہ اس کے دونوں ہاتھ کھلے ہیں' وہ جس طرح (اور جتنا) جا ہتا ہے خرج کرتا ہے۔''

بلداں سے دود ں ہو طالت ہیں وہ میں طرح رور درسان ہو ہو ہے۔ ابلیس نے اللہ تعالیٰ کے تکم کی نافر مانی کرتے ہوئے حضرت آ دم علینا کو تحدہ کرنے سے جب انکار کر دیا تھا تو اللہ تعالیٰ نے اے سرزنش کرتے ہوئے فرمایا:

﴿ قَالَ نَيْإِبْلِيسُ مَا مَنَعَكَ أَن تَسْجُدَ لِمَا خَلَقْتُ بِيَدَيٌّ ﴾ (ص: ٣٨/ ٧٠)

''اللہ نے فر مایا: اے اہلیس! جس شخص کو میں نے اپنے دونوں ہاتھوں سے بنایا اس کے آگے بحدہ کرنے سے بخیجے کس چیز نے منع کیا؟''

ان دونوں مدرسۂ ککر کے اساتذہ کا اس بات میں اختلاف ہے کہ اللہ تعالیٰ کے ان دو ہاتھوں ہے کیا مراد ہے' جن کا اللہ تعالیٰ نے اپنی ذات پاک کے حوالے ہے اثبات فرمایا ہے؟

پہلے مدرستہ فکر کا کہنا ہے کہ واجب ہے کہ ان دونوں کے معنی کو ظاہر پر رکھا جائے اوراللہ تعالیٰ کے لیے دوحقیق ہاتھوں کا اس طرح اثبات کیا جائے جس طرح اس کی ذات پاک کے شایان شان ہے۔

دوسرے مکتبہُ فکر کا نقطہ نظریہ ہے کہ ظاہر کے خلاف ان کی تاویل کرنا واجب ہے اوراللہ تعالیٰ کے لیے دوخقیقی ہاتھوں کا '' میں مند بھی میں میں اور میں میں اور میں میں میں میں میں کا رکے میں میں اتھی میں میں تاہم میں میں اور میں ا

ا ثبات حرام ہے پھراس بات میں بھی ان میں آپس میں اختلاف ہے کہ تاویل کی صورت میں ہاتھوں سے مراد قوت ہے یا نعمت؟ منا معرف صفح مصر میں میں میں میں ایس کا معرب میں میں ان ان ان کا میں میں میں ان کا میں ان کا میں تا

اس مثال ہے واضح ہو جاتا ہے کہ ان دونوں مکاتب فکر میں بہت زیادہ اختلاف ہے جس کی وجہ سے بیددونوں اہل سنت کی ایک صف میں انتھے نہیں ہو سکتے' لہٰذا ضروری ہے کہ ان میں سے صرف ایک مدرسۂ فکر کو اہل سنت قرار دیا جائے۔ ہم دونوں کے

ایک صف میں انتھے ہیں ہوسکتے کہذا صروری ہے لہ ان یں سے سرف ایک مدرسۂ سربواں سنت سرار دیا جاہے۔ ۰ - دووں سے درمیان عدل کے ساتھ فیصلہ کریں گے اور دونوں کو انصاف کے تراز دیمیں تولیس گے ادروہ انصاف کا تراز و کتاب اللہ' سنت رسول

کلام صحابہ کرام اور نیکوکاری کے ساتھ ان کی پیردی کرنے والے تا بعین ہیں جواس امت کے سلف اورائمہ کرام ہیں۔اس میزان کے مطابق ولائل کی تمام صورتوں' مطابقت یا تضمن یا التزام' میں سے صریحاً یا اشارۃُ کوئی ایک بھی ایسی دلیل نہیں ہے جس سے

دو مرت ملیت رہے رہے والے میں میں اور میں میں اور میں مرب کی سیار ہے۔ نہ جب ہی درست ہے کابندااہل سنت کا وصف صرف اتھی کے لیے مخصوص ہے دوسرا مکتب فکراس وصف میں ان کے ساتھ شریک نہیں ہے ۔اس مکتب فکر کواس وصف میں پہلے مکتب فکر کے ساتھ شامل کر دیناظلم اور دوم تضاد چیزوں کو یکجا کر دینے کے مترادف ہوگا جب کہ

ہے۔اک ملتب معربواس وصف بیل پہلے ملتب سرے ساتھ صاب کردیا ہے۔ ظلم شرعی طور پراور دومتضاد چیز وں کو بیکجا کردینا عقلی طور پرممنوع ہے۔ دوسرے متب فکر کے لوگوں لیعنی تاویل کرنے والوں نے جو یہ کہا ہے کہ اللہ تعالیٰ کے اساء وصفات کی تاویل کرنے سے کوئی امر مانغ نہیں ہے جبکہ بیتاویل کی شرعی نص سے متعارض نہ ہو ہم اس کے جواب میں عرض کریں گے کہ کسی دلیل شرعی کے بغیر لفظ ک ظاہر کے خلاف تاویل کرنا ہی اصول دلیل کے خلاف اور علم کے بغیر اللہ تعالیٰ کی طرف بات کومنسوب کرنا ہے اور اسے اللہ تعالیٰ نے درج ذیل آیت کریمہ میں حرام قرار دیا ہے:

﴿ قُلَ إِنَّمَا حَرَّمَ رَبِّيَ ٱلْفَوَنِحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَٱلْإِنْمَ وَٱلْبِغَى بِغَيْرِ ٱلْحَقِّ وَأَن تُتُمْرِكُواْ بِاللَّهِ مَا لَدّ يُنْزِلُ بِهِ مُسُلّطَانَنَا وَأَن تَقُولُواْ عَلَى ٱللَّهِ مَا لَا نَعْلَمُونَ ﷺ (الأعراف: ٧/ ٣٣)

'' کہدو : میرے پروردگار نے تو بے حیائی کی باتوں کو'جوظا ہر ہوں یا پوشیدہ اور گناہ کواور ناحق زیادتی کرنے کو حرام قرار دیا ہے ادراس کو بھی کہتم کسی کو اللہ کا شریک بناؤ جس کی اس نے کوئی سند نازل نہیں کی اوراس کو بھی کہتم اللہ کے بارے ٹیں ایس باتیں کہوجن کا شمصیں کچھلم نہیں۔''

اور درج ذیل آیت میں بھی اس سے منع فر مایا ہے:

﴿ وَلَا نَقَفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ، عِلْمُ إِنَّ ٱلسَّمْعَ وَٱلْبَصَرَ وَٱلْفُؤَادَ كُلُّ أُولَتِهِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْعُولًا ﴿ ﴾ (الإسراء: ٣٦/١٧)

''اور (اے بندے!) جس چیز کا تجھے علم نہیں اس کے 'جیجے نہ پڑ کہ کان اورآ نکھ اور دل ان سب (جوارح) سے ضرور ہاز پرس ہوگی۔''

اللہ تعالیٰ کے اساء کی تاویل کرنے والوں کے پاس اپنی تاویل کی تائید میں نہ تو علم ماثور ہے اور نہ نظر معقول ان کے پاس صرف چند شبہات ہیں اوران میں بھی تناقض اور تعارض ہے اوران سے اللہ تعالیٰ کی ذات وصفات اور اس کی وہی میں اس سے کہیں زیادہ نقص لازم آتا ہے جوان کے زعم میں ظاہر کے مطابق اثبات سے لازم آتا ہے۔ یہاں تفصیل سے بیان کرنے کی گنجائش نہیں ہے۔

مقصودیہ ہے کہ اہل سنت کے وصف سے ان دونوں گروہوں کو متصف قرار دینا ممکن نہیں جن کے طریق وطرز عمل میں مددرجہ اختلاف ہے لہذاان میں اہل سنت کے وصف کا صرف وہی گروہ ستق ہے جس کا قول سنت کے موافق ہو چنانچہ پہلا کمتب فکر جواساء و صفات باری تعالیٰ کی تاویل نہیں کرتا' تاویل سے کام لینے والے دوسرے کمتب فکر کی نسبت اس بات کا زیادہ مشتق ہے کہ اسے اہل سنت قرار دیا جائے 'لہذا اہل سنت کو دوگر وہوں میں تقتیم کرنا صحیح نہیں ہے صحیح بات یہ ہے کہ اہل سنت کا صرف ایک ہی گروہ ہے۔ انصوں نے اس سلسلہ میں ابن الجوزی رشائے کے قول سے جواستدلال کیا ہے تو اس کے جواب میں ہم عرض کریں گے کہ اہل علم انصوں نے اس سلسلہ میں ابن الجوزی رشائے کے قول سے جواستدلال کیا ہے تو اس کے جواب میں ہم عرض کریں گے کہ اہل علم

کا قوال کے لیے تو استدلال کیا جاسکتا ہے'ان کے ساتھ استدلال نہیں کیا جاسکتا۔ اہل علم میں سے کسی کا قول دیگر اہل علم پر ججت نہیں ہے۔ انھوں نے جو یہ کہا م احمد رابط نے حدیث:

﴿ إِنَّ قُلُوبَ بَنِي آدَمَ كُلَّهَا بَيْنَ إِصْبَعَينِ مِنْ أَصَابِعِ الرَّحْمُٰنِ﴾(صحيح مسلم، القدر، باب تصريف الله تعالى القلوب كيف شاء، ح:٢٦٥٤) " بے شک بنی آ دم کے تمام دل رحمٰن کی انگلیوں میں سے دوا نگلیوں کے درمیان ہیں۔"

اور حدیث:

﴿ ٱلْحَجَـرُ الْأَسْـوَدُ يَمِيـنُ اللهِ فِي الأَرْضِ (ضعيف: مسند الفردوس للـديلمـي:١٥٩/٢، ١٥٠٨، ٢٨٠٨ وتاريخ بغداد:٢٢٦ الضعيفة: ٢٢٣)

'' حجر اسود زمین میں الله کا دایاں ہاتھ ہے۔''

اورآیت کریمه:

﴿ وَهُوَ مَعَكُمْ أَيْنَ مَا كُنْتُمْ ﴾ (الحديد: ٥٧/٤)

''اورتم جہال کہیں ہووہ تمھار بےساتھ ہے۔''

کی تاویل کی ہے؟

اس کے جواب میں ہم عرض کریں گے کہ اما ماحمہ رشائیے کے بارے میں یہ کہنا سیح نہیں ہے کہ انھوں نے فدکورہ دو حدیثوں کی تاویل کی ہے۔ شخ الاسلام ابن تیمیہ دشائیہ فرماتے ہیں: ''ابو حامہ غزالی رشائیہ نے جو یہ بیان کیا ہے کہ امام احمہ رشائیہ نے تین چیزوں کی تاویل کی ہے۔ ۞ جمر اسود زمین میں اللہ تعالیٰ کا وایاں ہاتھ ہے۔ ۞ بندوں کے دل رحمان کی انگلیوں میں سے دو انگلیوں کے درمیان ہیں اور ۞ میں یمن کی طرف سے رحمان کی سائس کو محسوس کرتا ہوں۔ امام احمد رشائیہ کی طرف یہ ایک جموثی بات منسوب ہے کہیں جس نے اس کی نے سند کے ساتھ اس بات کو امام احمد رشائیہ سے تقل نہیں کیا اور امام احمد رشائیہ کے اسحاب میں سے بھی کوئی نہیں جس نے اس بات کو ان سے نقل کیا ہو۔ '' <sup>©</sup>

اورارشاد بارى تعالى:

﴿ وَهُوَ مَعَكُمْ أَيْنَ مَا كُنْتُمُ ﴾ (العديد:٥٧/٤)

''اورتم جہال کہیں ہووہ تمھارے ساتھ ہے۔''

فتاوى: 398/5 جمع و ترتیب این قاسم

ان میں ہے پہلی مثال میں معیت امتواج واختلاط کے معنی میں ہے دوسری مثال میں کی اختلاط کے بغیر جگہ اور تمل میں مشارکت کے معنی میں ہو۔ جب یہ بات واضح مشارکت کے معنی میں ہو۔ جب یہ بات واضح مشارکت کے معنی میں ہو۔ جب یہ بات واضح ہوگی کہ معیت کے معنی مضاف الیہ کی منا سبت سے مختلف ہوں گے تو اللہ تعالی کی اپنی تخلوق کے ساتھ معیت اس سے مختلف ہوگی ہو مخلوق کی اپنی تخلوق کے ساتھ معیت اس سے مختلف ہوگی ہو مخلوق کی اپنی جیسی تخلوق کے ساتھ ہوتی ہے۔ اس معیت میں امتواج و اختلاط کا امکان نہیں ہے اور جگہ میں مشارکت کا امکان بھی نہیں ہے کہ اللہ تعالی کی ذات پاک اپنی تخلوق سے جو اور بلند وبالا ہے کہ لہٰ دوبالا ہے کہ لہٰ داوہ آسانوں سے او پر اپنی عرش پر ہونے کے ساتھ ساتھ ہمارے ساتھ ہے کیونکہ وہ اپنی تعلم وقد رت سلطنت سمح و بھر اور تدبیر وغیرہ کے ساتھ ہمارا اصاطر کیے ہوئے ہے جیسا کہ اس کی ربوبیت کا تقاضا ہے کہ البند اگر کوئی مضر معیت کی علم کے ساتھ تفیر کرتا ہے تو وہ نہ اس کے تقاضے سے خارج ہے اور نہ اس کی تاویل سے البند وہ شخص اسے تاویل سمجھے گا جو معیت کے منہ مثل میں امتواج و اختلاط اور جگہ میں مشارکت بھتا ہے اور نہ اس کی تاویل سے البند وہ شخص اسے تاویل سمجھے گا جو معیت کے میر حال میں امتواج و اختلاط اور جگہ میں مشارکت بھتا ہے اور نہ اس کی تاویل سے البند وہ شخص اسے تاویل میں معیت کے میر مثن کی اپنی دیئیں ہوتے ۔ یہ جوامام احمد دلائیے سے منقول ہے اور اگر ان نصوص کی اس تاویل کے حوالے سے جوامام احمد دلائیں سے منقول ہے اور اگر ان نصوص کی اس تاویل کے در جواس کا تقاضا ہے۔ بیات مقتور کیا ہے نیو وہ اس کے بعض مقتضیات ہی کے ساتھ تفیر کرتا ہے تو وہ اس کے بعض مقتضیات ہی کساتھ تفیر کرتا ہے تو وہ اس کے بعض مقتضیات ہی کہ ساتھ تفیر کرتا ہے تو وہ اس کے بعض مقتضیات ہی کساتھ تفیر کرتا ہے تو وہ اس کے بعض مقتضیات ہی کہ اس کے ساتھ تفیر کرتا ہے تو وہ اس کے بعض مقتضیات ہی کہ ساتھ تفیر کرتا ہے تو وہ اس کے بعض مقتضیات ہی کے ساتھ تفیر کرتا ہے تو وہ اس کے بعض مقتضیات ہی کہ ساتھ تفیر کرتا ہے تو وہ اس کے بعض مقتضیات ہیں کے ساتھ تفیر کرتا ہے تو وہ اس کے بعض مقتضیات ہیں کے ساتھ تفیر کرتا ہے تو وہ اس کے بعض مقتضیات ہیں کہ تو اس کے بھی کہ دور کے اس کا تقارف کی کرتا ہے کہ دور کرتا ہے تو کہ مثار کے دور کرتا ہے تو کی کرتا ہے کہ دور کرتا ہے کو کرتا ہے کہ دور کرتا ہے کہ کر

جہاں تک اس مدیث کا تعلق ہے:

﴿إِنَّ قُلُوبَ يَنِي آدَمَ كُلَّهَا بَيْنَ إِصْبَعَينِ مِنْ أَصَابِعِ الرَّحْمٰنِ كَقَلْبٍ وَاحِدٍ يُصَرَّفُهُ حَيْثُ يَشَاءُ»(صحيح مسلم، القدر، باب تصريف الله تعالى القلوب كيف شاء، ح:٢٦٥٤)

'' بی آ دم کے تمام دل رحمٰن کی انگلیوں میں سے دوانگلیوں کے ورمیان ہیں'ایک دل کی طرح وہ انھیں جس طرف حیا ہتا ہے پھیر دیتا ہے۔''

اہل سنت والجماعت کے ہاں اس میں تاویل کی ضرورت نہیں کیونکہ اس صدیث میں اللہ تعالیٰ کے لیے انگلیوں کا جواثبات ہے تو وہ اس بات پر ایمان رکھتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ کی انگلیاں ہیں اور اس طرح ہیں جس طرح اس کی ذات پاک کے شایان شان ہیں۔ ہمارے دلوں کے اللہ تعالیٰ کی انگلیوں کے درمیان ہونے سے بیلاز منہیں آتا کہ وہ دلوں کومس کر رہی ہیں۔ جس طرح باول آسان وزمین کے درمیان مخر ہے اور وہ آسان کوچھوتا ہے نہ زمین کو اس طرح بن آدم کے دل رحمٰن کی انگلیوں میں سے دو انگلیوں کے درمیان ہیں اور اس سے ایک دوسرے کوچھوتا لازمنہیں آتا۔ باتی رہی بیصدیث:

«ٱلْحَجَـرُ الْأَسْــوَدُ يَمِيــنُ اللهِ فِــي الأَرْضِ»(ضعيـف: مسنــد الفــردوس للــديلمــي:٢/١٥٩، حديث:٢٨٠٧، ٢٨٠٧ وتاريخ بغداد:٣٢٨/٦ الضعيفة:٢٢٣)

'' حجر اسودز مین میں اللہ تعالیٰ کا دایاں ہاتھ ہے۔''

اس کے بارے میں شیخ الاسلام ابن تیمیہ رات میں اور کی اس کے بارے میں شیخ اس کے ساتھ مروی ہے جو ثابت

نہیں۔ <sup>①</sup> مشہور بات یہ ہے کہ یہ ابن عباس بھانچہ کا قول ہے کہ حجر اسود زمین میں اللہ تعالیٰ کا دایاں ہاتھ ہے جس نے اس سے مصافی کیا اور بوسہ دیا ۔'' نیز فرمایا:'' یہ بات بالکل صریح ہے کہ حجر اسود اللہ کی صفت ہے نہ اس کا اپنا دایاں ہاتھ' کیونکہ اس میں یہ فرمایا ہے:'' زمین میں اللہ کا دایاں ہاتھ' اسے زمین کے ساتھ مقید حجر اسود اللہ کی صفت ہے نہ اس کا اپنا دایاں ہاتھ' کیونکہ اس میں یہ فرمایا ہے:'' زمین میں اللہ کا دایاں ہاتھ نہیں کہا۔ اور لفظ مقید کا تھم مطلق کے خالف ہوتا ہے' اور پھر یہ بھی کہا:'' جس نے اسے بوسہ دیا اور مصافی کیا تو اس نے گویا اللہ تعالیٰ سے مصافی کیا اور اس کے دائیں ہاتھ کو بوسہ دیا اور یہ حقیقت معلوم ہے کہ مشبہ اور مشبہ بدالگ الگ ہوتے ہیں۔' ۔ <sup>©</sup>

بیں عرض کرتا ہوں کہ اس تفصیل ہے معلوم ہوا کہ اس حدیث میں اللہ تعالیٰ کی کسی الیں صفت کا ذکر نہیں ہے جس کی اس کے ظاہری معنی کے خلاف تاویل کی گئی ہواس میں قطعاً کوئی تاویل نہیں ہے۔

اور سائل نے جو یہ کہا تھا کہ دومکا تب فکر ہیں جن میں سے ایک ابن تیمیہ بٹلٹ کا کمتب فکر ہے۔ تو اس کے جواب میں یہ کہا جائے گا کہ اس مدرسہ کی ابن تیمیہ بٹلٹ کی طرف نسبت وہم ہے اس سے پہلے کی نے یہ بات نہیں کی الہذا یہ بات ناط ہے کیونکہ ابن تیمیہ بٹلٹ نے جو فد ہب اختیار کیا تھا وہ وہی تھا جوسلف صالحین اور اس امت کے ائمہ کا فد ہب تھا الہذا انھوں نے اس مدرستہ فکر کو ایجاد نہیں کیا تھا جیسا کہ سائل کی اس بات سے معلوم ہور ہا ہے جوان کی شان میں کمی کرنا چا ہتا ہے۔ واللہ المستعان!

ناویل کرنے والے علاء کے بارے میں ہمارا موقف یہ ہے کہ ان میں سے جولوگ سُن نیت کے ساتھ معروف ہیں اور دین اور اتباع سنت میں پختہ ہیں تو وہ تاویل کرنے میں معذور ہیں کیکن اس معذوری کے یہ معن نہیں کہ ان کا بیطر بقہ غلط نہیں ہے جوسلف صالحین کے اس عمل کے مخالف ہے کہ نصوص کو ان کے ظاہر ہی پر رہنے دیا جائے اوراس عقید کے کو اختیار کیا جائے 'جو تکبیف و تمثیل کے بغیر ان نصوص کے ظاہر سے معلوم ہور ہا ہے 'لہذا واجب ہے کہ قول اور قائل 'فعل اور فاعل کے بارے میں حکم میں فرق کیا جائے۔ اگر بات اجتہاد اور حسن قصد پر منی ہوتو اس کے قائل کو قابل ندمت نہیں سمجھا جائے گا بلکہ اجتہاد کی وجہ سے اسے اجر ملے گا جساکہ نبی بڑا ہی نے فرمایا ہے:

﴿إِذَا حَكَمَ الْحَاكِمُ فَاجْتَهَدَ ثُمَّ أَصَابَ فَلَهُ أَجْرَانِ، وَإِذَا حَكَمَ فَاجْتَهَدَ ثُمَّ أَخْطَأَ فَلَهُ أَجْرً" (صعيع البخاري، الاعتصام بالكتاب والسنة، باب أجر الحاكم إذا اجتهد فأصاب أو أخطأ، ح: ٧٣٥٢ وصعيع مسلم، الأقضية، باب بيان أجر الحاكم إذا اجتهد . . . ح: ١٧١٦)

'' جب کوئی حاکم فیصلہ کرے اوراجتہاد سے کام لے اوراس کا اجتہاد درست بھی ہوتو اسے دوا جرملیں گے اوراگر وہ فیصلہ کرتے ہوئے اجتہاد سے کام لے اور غلطی کرجائے تو اسے ایک اجر ملے گا۔''

جہاں تک تاویل کرنے والے ایسے تخص کو گمراہ قرار دینے کی بات ہے۔ اگر اس گمراہی سے مراد وہ مطلق گمراہی ہے جس کی وجہ ہے کس کی عراہ کو قابل ندمت قرار دے کر اس سے ناراضی کا اظہار کیا جاتا ہے تو اس طرح کی گمراہی کا اطلاق ایسے مجتمد پرنہیں کیا

<sup>🛈</sup> مجمع ع فتاه ی: 397/6 جمع و ترتب: این قاسم . ② مجموع فتاوی: 44/3

جاسکتا جس کے بارے میں معلوم ہوکہ اس کی نیت اچھی اور دین داری دانباع سنت میں اس کا قدم رائخ ہے اوراگر یہاں گرائی سے مراد قائل کی مذمت کے بغیر صرف راہ راست کی مخالفت ہوتو اس میں کوئی حرج نہیں کیونکہ اس طرح کی گمرائی مطلق صلالت نہیں ہے کیونکہ اس نے طریقہ سے کام لیا ہے کیکن اس کا نتیجہ چونکہ حق کے خلاف ہے لہذا اے گمراہ کہا جا سکتا ہے۔ اس تفصیل سے اشکال اور شک وشید دور ہوجا تا ہے۔ واللّٰہ المستعان!

# کیااسائے الہی میں تحریف تعطیل یاتمثیل کی تنجائش ہے؟

سوال الله تعالی کے اساء وصفات کے بارے میں اہل سنت والجماعت کا کیاعقیدہ ہے؟ اسم اورصفت میں کیا فرق ہے؟ کیا اسم کے ثبوت سے صفت کا اورصفت کے ثبوت سے اسم کا ثبوت بھی لازم آتا ہے؟

ر الله تعالیٰ کے اساء وصفات کے بارے میں اہل سنت والجماعت کاعقیدہ بیہے کہ ان تمام اساء وصفات کو کسی تحریف تعطیل تکییف یاتمثیل کے بغیر اللہ تعالیٰ کے لیے ٹابت کیا جائے جن کا اس نے اپنی ذات پاک کے لیے خود اثبات فرمایا ہے۔

اسم اورصفت میں فرق ریہ ہے کہ اسم تو وہ ہے جو اللہ تعالیٰ نے اپنا نام رکھا ہے اور صفت وہ ہے جس کے ساتھ اس نے اپنی صفت بیان فر مائی ہے اور ان دونوں میں فرق بالکل ظاہر ہے۔

اسم الله تعالیٰ کے لیے اسم علم ہوتا ہے اور وہ صفت کو بھی مضمن ہوتا ہے لہذا اسم کے اثبات سے صفت کا اثبات بھی لازم آتا ہے اس کی مثال ہے: ﴿إِنَّ اللّٰهُ عَفُورٌ وَجِیمٌ ﴾ اس میں اسم' فقور' مغفرت کو اور اسم' رحیم' رحمت کو مستاز م ہے لیکن اثبات سے اثبات اسم لازم نہیں آتا ' مثلاً الله تعالیٰ کے لیے صفت کلام تو ثابت ہے لیکن اس سے بیلاز منہیں آتا کہ ہم الله تعالیٰ کے لیے اسم' مشکلم' بھی ثابت کریں' لہذا معلوم ہوا کہ صفات زیادہ وسیج ہیں کیونکہ ہر اسم صفت کو وقت مسمن ہے لیکن ہر صفت اسم کو تضمن ہیں منہیں ہے۔

## اسائے اللی ننانوے تک محدود نہیں

<u>سوال</u> کیااللہ تعالیٰ کے اساء محصور (محدود) ہیں؟

الله تعالیٰ کے ان اسائے حسنی کومعلوم کرناممکن ہی نہیں جنھیں اس نے اپنے پاس علم غیب میں رکھنے کوتر جیح دی ہے ادرجو چیز معلوم نہ ہو وہ کسی عدد میں محصور بھی نہیں ہوسکتی۔ جہاں تک نبی کریم مُثاثِیْزا کے اس ارشاد کا تعلق ہے:

اللهِ تِسْعَةً وَتِسْعِينَ اسْمًا، مِائَةً إِلاَّ وَاحِدًا مَنْ اَحْصَاهَا دَخَلَ الْجَنَّةَ الصحيح البخاري، الشروط، باب ما يَجُوز من الاشراط ... ح:٢٧٣٦، ومسلم، الذكر والدعاء، باب في أسماء الله تعالى وفضل من أحصاها، ح:٢٧٧٧)

"الله تعالى كنانوك ما مين أيك كم سورجس في انصين شاركيا (انصين يادكيا اور پڑھا) تو وہ جنت مين داخل ہوگا۔" تو اس كے يہ معنی نہيں كه الله تعالى كے صرف يهى اساء بين بلكه اس كے معنی يہ بين كه الله تعالى كے اساء ميں سے جوان ننانو سے اساء كوشاركر سے گاتو وہ جنت مين داخل ہوگا: (مَنُ أَحْصَا هَا) "جوافيس شاركر سے گا" يعنی انھيں يادكر سے گا اور پڑھے گا" يہ الگ نيا جملة نہيں بلكه پہلے جملے ہى كى تحيل ہے۔ اس كى نظير الل عرب كا يہ تول ہے: "ممير سے پاس سو گھوڑ سے

اس جملے کے بیمعنی نہیں کہ اس مخص کے پاس بس صرف یمی سوگھوڑے ہیں بلکہ اس کے معنی بیہ ہیں کہ بیسو گھوڑے اس کام کے لیے تیار ہیں۔

ﷺ الاسلام ابن تیمید و السلام ابن و السلام ابن و السلام ابن و السلام ال

اضیں ثار کرنے کے بیمعن نہیں کہ انھیں کاغذ کے پرزوں پر لکھا جائے اور پھر باربار پڑھا جائے تا کہ حفظ ہوجا کیں 'بلکہ اس کے معنی سے ہیں: ⊖ان کے الفاظ کا احاطہ کیا جائے۔ ⊖ان کے معنی دمغہوم کو سمجھا جائے۔ ⊖ان کے تقاضے کے مطابق اللہ تعالیٰ کی عمادت کی جائے اور اس کی دوصور تیں ہیں:

ان كساته دعاكى جائ كيونكدارشاد بارى تعالى ب:
 ﴿ فَأَدْعُوهُ بِهِمْ ﴾ (الأعراف: ٧/ ١٨٠)

ہیں جنھیں میں نے اللہ کی راہ میں جہاد کے لیے تیار کر رکھا ہے۔''

"توتم اس کواس کے ناموں سے پکارا کرو۔"

ان اساء کوحصول مطلوب کے لیے وسیلہ بنالیا جائے اور اس کی صورت یہ ہے کہ اسپنے مطلوب کے مناسب حال ان میں سے کسی اسم پاک کونتخب کریں اور اس کے وسیلہ بنالیا جائے اور اس کی حفرت کی دعا کے لیے بیکییں: (یَا غَفُورُ اغْفِرُلی) ''اے بخشے والے جمجے معاف فرمادے۔'' بیمناسب نہیں کہ آپ یوں کہیں: (یَا شَدِیدَ الْعِقَابِ اغْفِرُلِی) ''اے تخت عذاب والے جمجے معاف فرمادے۔'' کیونکہ بیصورت تو فداق کی ہوگئ لہذا اس صورت میں بیکہنا مناسب ہوگا کہ (اَجِدرُنِی مِنُ عِقَابِكَ)'اے سخت عذاب والے جمجے اینے عذاب سے بچالے۔''

② اپنی عبادت میں ایسے امور پیش کرد جوان اساء کے نقاضے کے مطابق ہوں' مثلاً اسم پاک" رحیم' رحمت کا تقاضا کرتا ہے' تو آپ ایساعمل صالح کریں جواس کی رحمت کے حصول کا سبب بن جائے' اضیں شار کرنے کے یہی معنی ہیں اوراس صورت میں ان کے مطابق عمل یقیناً جنت میں داخل ہونے کی قیمت بن جائے گا۔

## عكو ذات نبي كريم مَلَّيْظِم كاسوال اورعورت كاجواب

ر الله تعالیٰ کے علو کے بارے میں سلف کا کیا نہ ہب ہے؟ جو مخص ہے کہتا ہے کہ الله تعالیٰ شش جہات سے خالی ہے اور وہ ہر مردِ مومن کے دل میں ہے'اس کے بارے بیں کیا تھم ہے؟

(جوآب سلف الله كلف كا مذ بب بير به كه الله تعالى افي و ات ياك كساته النج بندول ك او برب ارشاد بارى تعالى ب: ﴿ فَإِن نَنَزَعْنُمْ فِي مَنَى مِ فَرُدُّوهُ إِلَى اللّهِ وَالرَّسُولِ إِن كُنْمُ تُؤْمِنُونَ بِاللّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرُ وَالْحَسَنُ اللّهِ عَلَيْهِ وَالْمَاءِ : ٩/٤ه )

''اوراگر کسی بات میںتم میں اختلاف واقع ہو' تو اگر اللہ اورروز آخرت پر ایمان رکھتے ہو' تو اس میں اللہ اوراس کے رسول کے حکم کی طرف رجوع کرو۔ یہ بہت اچھی بات ہے اوراس کا انجام بھی اچھاہے۔''

#### اور قرمایا:

﴿ وَمَا أَخْلَفَتُمْ فِيدِ مِن شَيْءٍ فَحُكُمُهُ إِلَى ٱللَّهِ ﴾ (النورى: ١٠/٤٢) "اورتم جس بات ميس اختلاف كرتے ہؤاس كافيصله الله كى طرف سے ہوگا۔"

### اور فرمایا:

﴿ إِنَّمَا كَانَ قَوْلَ ٱلْمُؤْمِنِينَ إِذَا دُعُواً إِلَى ٱللَّهِ وَرَسُولِهِ لِيَخْكُمُ بَيْنَامُ أَن يَقُولُواْ سَيِعْنَا وَأَطَعْنَا وَأُولَتْهِكَ هُمُ اللَّهَ وَيَتَقَدِ وَأَوْلَتُهِكَ هُمُ ٱلْفَآ بِرُونَ ۚ ﴾ الله وَيَخْشَ ٱللَّهَ وَيَتَقَدِ فَأُولَاتِهِكَ هُمُ ٱلْفَآ بِرُونَ ﴾ (الهر: ٢٤/ ٥٠-٥١)

''مومنوں کی توبہ بات ہے کہ جب وہ اللہ اور اس کے رسول کی طرف بلائے جا کیں تا کہ وہ ان میں فیصلہ کریں تو کہیں کہ ہم نے ( حکم ) سن لیا اور مان لیا اور یہی لوگ فلاح پانے والے ہیں اور جو خض اللہ اور اس کے رسول کی فرماں برداری کرے گا اوراس سے ڈرے گا توالیے ہی لوگ مراد کو پہنچنے والے ہیں۔''

#### اورفر مایا:

﴿ وَمَا كَانَ لِمُوْمِنِ وَلَا مُوْمِنَةٍ إِذَا قَضَى ٱللَّهُ وَرَسُولُهُ وَأَمْرًا أَنْ يَكُونَ لَهُمُ ٱلَّخِيرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ وَمَن يَعْصِ ٱللَّهَ وَرَسُولُهُ وَأَمْرًا أَنْ يَكُونَ لَهُمُ ٱلَّخِيرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ وَمَن يَعْصِ ٱللَّهَ وَرَسُولُهُ وَقَلْ اللَّهُ اللّ

''اورکسی مومن مر داورمومن عورت کوحق نہیں ہے کہ جب اللہ اوراس کا رسول کسی امر کا نیصلہ کر دیں تو و ہ اس میں اپنا بھی پچھ اختیا رکھیں اور جوکوئی اللہ اوراس کے رسول کی نافر مانی کریے تو وہ صرتح گمراہ ہوگیا۔''

#### اورفر ماما:

﴿ فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُ مَرْثُمَّ لَا يَجِدُوا فِي أَنفُسِهِمْ حَرَجًا مِن وَلَا وَرَبِّكَ لَا يُعِدُوا فِي أَنفُسِهِمْ حَرَجًا مِن الساء: ٤/ ٦٥)

''تمہارے پُروردگار کی قتم! بیلوگ جب تک اپنے تنازعات میں شخص منصف ند بنائیں اور جو فیصله تم کردواس سے اپنے ول میں تنگ ندہوں بلکہ اس کوخوشی سے مان لیں' تب تک مومن نہیں ہوں گے۔''

ان آیات کریمہ سے بیہ بات واضح ہوگئ کہ تنازع کے وقت مومنوں کا طریقہ بیہ ہے کہ وہ کتاب اللہ اور سنت رسول نگائی کی طرف رجوع کرتے اوران کے سامنے سراطاعت خم کردیتے ہیں اوران کے سوا ان کا کوئی اختیار نہیں۔ایمان اس سے ممل ہوگا بشرطیکہ وہ اس سے تنگ دل بھی نہ ہوں بلکہ خوشی خوشی تسلیم کرلیں اوراس کے سوااگر کوئی اور رستہ اختیار کیا گیا تو وہ اس آیت کریمہ کے موجب ،وگا:

﴿ وَمَن يُشَاقِقِ ٱلرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا لَبَيَّنَ لَهُ ٱلْهُدَىٰ وَيَتَّبِعْ غَيْرَ سَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ ثُوَلِّهِ ، مَا تَوَلَّى وَنُصَّلِهِ ، جَهَ نَيْمُ وَسَآءَتْ مَصِيرًا ﷺ ﴿ (النساء: ٤/ ١١٥)

''اور جوشخص سیرهاراسته معلوم ہونے کے بعد پیغیر کی مخالفت کرے اور مومنوں کے راستے کے سواد دسرے راستے پر پیلے تو جدھروہ چلتا ہے ہم اسے ادھر ہی چلنے دیں گے اور (قیامت کے دن) اسے جہنم میں داخل کریں گے اور وہ بری جگہ ہے۔'' اس تمہید کے بعد جوشخص بھی علوباری تعالی کے بارے میں خور کر ہے گا اور اسے کتاب اللہ اور سنت رسول کی طرف لوٹائے گا' تو اس کے سامنے بیر حقیقت واضح ہوجائے گی کہ تمام وجوہ دلالت کے ساتھ کتاب و سنت کی صریح دلالت یہ ہے کہ اللہ تعالی اپنی ذات پاک کے ساتھ اپنی تمام مخلوق سے اوپر ہے' قرآن مجید اور سنت رسول مُناشِظ کی مختلف عبارتوں میں اسے اس طرح بیان کیا گیا ہے:

اس بات کی تصریح کی گئی ہے کہ اللہ تعالیٰ آسان میں ہے مثلاً.
 آم آمِنتُم مَّن فِی اَللسَّمَلَوْ آَن مُرتسِ لَ عَلَیْت کُمْ سَاصِ بِهُ اَللَّهُ اَلْهُ نَدِیدِ ﷺ (الملك: ١٧/٦٧)
 "کیاتم اس ہے جوآسان میں ہے نڈر ہو کہ تم پرمٹی اور کنگریاں اڑاتی آئدھی چھوڑ دیے سوتم عنقریب جان لوگے کہ میرا ڈران کیبا ہے؟"

اورم يضُ كنده كن أنه المسام ، ثم المثلث مجم ، في الكن ترخف

«رَبُّنَا اللهُ الَّذِيْ فِي السَّمَاءِ»(سنن أبي داود، الطب، باب كيف الرقى، ح:٣٨٩٢)

" ہمارارب وہ اللہ ہے جوآ سان میں ہے۔"

### اورآب ماليا في غرمايا:

''اس ذات کی شم جس کے ہاتھ میں میری جان ہے! جو شخص اپنی بیوی کواپنے بستر کی طرف بلائے اوروہ انکار کردے تو وہ ذات جوآسان میں ہے'اس وقت تک اس سے ناراض رہتی ہے' جب تک کے شوہراپنی بیوی سے خوش نہ ہوجائے۔''

🕥 الله تعالیٰ ک فوقیت کے بارے میں تصریح ہے ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿ وَهُوَ ٱلْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِةً ﴾ (الأنعام: ١٨/٦)

''اوروہ اینے بندول کے اوپر ہے۔''

#### اورفر مایا:

﴿ يَخَافُونَ رَبُّهُم مِّن فَوْقِهِم ﴾ (النحل:١٦/٥٠)

''وہ اپنے پروردگار سے جوان کے اوپر ہے ڈرتے ہیں۔''

#### اور نبی مانی نامیانے:

﴿ لَمَّا قَضَى اللهُ الْخَلْقَ كَتَبَ فِي كِتَابِهِ فَهُو عِنْدَهُ فَوْقَ الْعَرْشِ إِنَّ رَحْمَتِي غَلَبَتْ غَضَبِي ﴾ (صحيح البخاري، بدء الخلق، باب ماجاء في قوله تعالى: ﴿ وهو الذي يَبدؤا الخلق ثُمْ يعيده ﴾، ح: ١٩٤٤ وصحيح مسلم، التوبة، باب سعة رحمة الله تعالى وأنها تغلب غضبه، ح: ٢٧٥١)

''جب الله تعالى نے مخلوق كو پيدا فرمايا تو اس نے اپنى كتاب ميں ككھا جواس كے پاس عرش پر ہے كہ بے شك ميرى رحمت ميرے غضب برغالب ہے۔''

اں بات کی تصریح ہے کہ چیزیں اس کی طرف چڑھتی اور اس کی طرف سے نازل ہوتی ہیں اور ظاہر ہے کہ صعوداو پر ہی کی طرف ہوتا ہے اور نزول اوپر سے ینچے کی طرف ۔ جیسا کہ ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿ إِلَيْهِ يَصْعَدُ ٱلْكُلِمُ ٱلطَّيِبُ وَٱلْعَمَلُ ٱلصَّلِحُ بَرْفَعُهُم ﴿ (الفاطر: ١٠/٣٥)

"اس کی طرف یا کیزه کلمات چڑھتے ہیں اور نیک عمل انھیں بلند کرتے ہیں۔"

#### اور فرمایا:

﴿ تَعَرُجُ ٱلْمَلَتِيكَةُ وَٱلرُّوحُ إِلَيْهِ ﴾ (المعارج: ٧٠/٤)

''اس کی طرف روح (الامین)اور فرشتے چڑھتے ہیں۔''

اورفر مایا:

﴿ يُدَيِّرُ ٱلْأَمْرَ مِنَ ٱلسَّمَاءِ إِلَى ٱلْأَرْضِ ثُمَّ يَعْرُجُ إِلَيْهِ ﴾ (السجدة: ٣٢/٥)

''وہی آسان ہے زمین تک (کے ) ہرکام کا انتظام کرتا ہے' پھروہ (معاملہ )اس کی طرف چڑھ جاتا ہے۔''

اورالله تعالی نے قرآن کریم کے بارے میں فرمایا:

﴿ لَا يَأْنِيهِ ٱلْبَطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلَا مِنْ خَلْفِهِ مُ تَنزِيلٌ مِّنْ حَكِيمٍ حَمِيدٍ ١٤١/٤١)

''اس پرجھوٹ کا فطل آگے سے ہوتا ہے نہ چیچے ہے (اور یہ کتاب) دانا (اور)خوبیوں دالے (اللہ) کی اتاری ہوئی ہے۔''

اورقرآن مجیدالله تعالی کا کلام ہے جبیہا کہ اللہ سبحانہ وتعالی نے خووفر مایا ہے:

﴿ وَإِنْ أَحَدُّ مِّنَ ٱلْمُشْرِكِينِ ٱسْتَجَارِكَ فَأَجِرُهُ حَتَّى يَسْمَعَ كُلَمَ ٱللَّهِ ﴿ (التوبة: ١/٩)

''اورا گر کوئی مشرک پناہ کا طلب گار ہوتو اس کو پناہ دویہاں تک کہوہ کلام اللہ من لے۔''

جبقر آن كريم اس كاكلام باوراس كى طرف سے نازل ہوائے توبياللدى ذات كے علوى دليل باور نبى عَلَيْكَا نے فرماً يا ب

«يُنْزِلُ رَبُّنَا تَبَارِكَ وَتَعَالَى كُلَّ لَيْلَةٍ إِلَى سَمَاءِ الدُّنْيَا حِينَ يَبْقَى ثُلُثُ اللَّيْلِ الآخِرُ يَقُولُ مَنْ يَدْعُونِي . . . »(صحيح البخاري، التهجد، باب الدعاء والصلاة من آخر الليل، ح:١١٤٥ وصحيح

مسلم، صلاة المسافرين، باب الترغيب في الدعاء والذكر في آخر الليل والاجابة فيه، ح:٧٥٨)

"حبرات كا آخرى تهائى باقى رە جاتا ہے تو ہمارارب تبارك وتعالى آسان دنیا كى طرف نزول فرياتا ہے (جس طرح اس

کی ذات پاک کے شایان شان ہے ) اور وہ فرما تا ہے کہ کون ہے جو مجھ سے دعا کر ہے .....الخ''

حدیث براء بن عازب والنومیں ہے کہ نبی مَالَّاتِمُ نے انھیں اپنے بستر پر لیٹنے وقت کی جود عاسکھائی تھی اس میں یہ کلمات بھی ہیں:

﴿ آمَنْتُ بِكِتَابِكَ الَّذِي أَنْزَلْتَ، وَنَبِيِّكَ الَّذِي أَرْسَلْتَ ﴿ (صحيح البخاري، الدعوات، باب ما يقول إذا نام، ح: ١٣١٣ وصحيح مسلم، الذكر والدعاء، باب ما يقول عند النوم وأخذ المضجع، ح: ٢٧١٠) ﴿ يَسْ تَيْرِي اسْ كَتَابِ يِرِائِيانَ لَا يَا جَوْتُو فَى نَازِلْ فَرِمَانِي اورتير بِياس نِي يَجْمَى ايمانَ لا يا جِينُو فِي مَعوث فرماياً.

یں میری ان ساب پرایمان لاما ہووئے مار سرمان اور میرے ان بی پر جاریان لایا ہے وہ وہ روسا رہایا۔ ﴿ اللہ تعالیٰ کے علو کے ساتھ موصوف ہونے کی تصریح' جیسا کہ ارشاد ہاری تعالیٰ ہے:

﴿ سَبِعِ أَسْمَ رَبِّكَ أَلَأَعَلَى إِنَّ ﴾ (الأعلى: ١/٨٧)

"" پایے سب سے بلندرب کے نام کی تبییح کریں۔"

اور فرمایا:

﴿ وَلَا يَتُودُهُ حِفْظُهُما وَهُوَ ٱلْعَلِيُّ ٱلْعَظِيمُ ١٥٥٪ (البقرة: ٢/٢٥٥)

''اوراس کے لیےان دونوں ( آسمان وز مین ) کی حفاظت کچھ دشوار نہیں اوروہ بڑابلند' نہایت عظمت والا ہے۔'' اور نی خاشیخ کی دعا کے الفاظ ہیں : السُّبُحَانَ رَبِّيَ الْأَعْلَى﴾(سنن أبي داود، الصلاة، باب مايقول الرجل في ركوعه وسجوده، ح: ۸۷۱ وجامع الترمذي، الصلاة، باب ماجاء في التسبيح في الركوع والسجود، ح: ۲٦٢ وسنن النسائي، الافتتاح، باب تعوذ القارىء . . . ح:١٠٠٩)

'' یاک ہے میرارب جوسب سے بلندہ بالا ہے۔''

 نی تافیح کا آسان کی طرف اشارہ کرنا' جب عرفہ کے عظیم وقوف کے وقت اورا پی زندگی میں اپنی امت کے سب سے عظیم اجتاع میں لوگوں ہے یو جھا:

﴿ أَلاَ هَلْ بَلَّغْتُ؟ قَالُوا: نَعَمْ فَقَالَ: اللَّهُمَّ اشْهَلْ»(صحيح البخاري، الحج، باب الخطبة أيام مِني، ح: ١٧٤١ وصحيح مسلم، العجع، باب حجة النبي ﷺ، ح: ١٢١٨)

'' کیا میں نے تم تک پہنچادیا ہے؟''لوگوں نے جواب دیا: ہاں تو آپ نے فرمایا:''اے اللہ! تو بھی گواہ ہوجا۔''

آپ بی فرماتے ہوئے اپنی انگلی کو آسان کی طرف اٹھا کر لوگوں کی طرف لے آتے تھے جیبا کہ سیح مسلم میں حضرت جابر رہ انٹوئیے مروی حدیث میں ہے اور ظاہر ہے کہ اللہ تعالیٰ آسان میں ہے ورنہ آسان کی طرف انگلی اٹھانے کے کوئی معنی نہتھے۔

 نی تاثیر نے جبایک باندی سے یہ بوجھا: "اللہ کہاں ہے؟" تواس نے جواب دیا: آسان میں۔ تب آپ نے فرمایا: «أَعْتِقْهَا فَإِنَّهَا مُؤْمِنَةٌ»(صحيح مسلم، المساجد، باب تحريم الكلام في الصلاة ... ح:٣٧٥)

''اے آزاد کر دؤییمومنہ ہے۔''

ا مام مسلم المُلِشِّذِ نے اسے معاویہ بن حَکم سُلمی الْمُثَوُّا کی ایک طویل حدیث میں روایت کیا ہے اور اس سے اللہ تعالیٰ کا ذاتی علو نہایت صراحت کے ساتھ ٹابت ہور ہاہے کیونکہ حرف استفہام ایک کے ساتھ مکان کے بارے میں سوال کیا جاتا ہے۔ نبی مُثَافِیْن نے جب اس عورت سے بوچھا کہ اللہ کہاں ہے اوراس نے اس کا یہ جواب دیا کہ وہ آسان میں ہے تو نبی مُظَافِرُ نے اللہ تعالیٰ کے آسان میں ہونے کی تائید فربائی اورآپ نے جو بیفرمایا:''اسے آزاد کردؤ بیمومنہ ہے'' تو اس سےمعلوم ہوا کہ کوئی شخص اس وقت تک مومن نہیں ہوسکتا جب تک بیاقرار نہ کرے اور بیعقیدہ نہ رکھے کہ اللہ تعالیٰ آسان میں ہے۔

کتاب الله اورسنت رسول ہے بیمخلف انواع واقسام کی اولہ ہیں جن کاتعلق ساع اور خبر سے ہے جواس بات پر داالت کرتی ہیں کہ اللہ تعالی اپنی ذات پاک کے ساتھ اپنی ساری مخلوق کے اوپر ہے اور اس بارے میں ولائل اس قدر زیادہ ہیں کہ ان سب کو اس جگہ بیان کرناممکن نہیں ۔ ان نصوص کے تقاضے کے مطابق سلف صالحین الٹریٹن شنگ نے بالا جماع اللہ کے لیے ذاتی علو کو ثابت کیا ہے اورکہاہے کہ اللہ سجانہ و تعالی اپنی ذات کے ساتھا پنی ساری مخلوق ہے اوپراور بلند ہے جبیبا کہ ان کا اس بات پر بھی اجماع ہے کہ معنوی طور پر بھی بعنی اپنی صفات کے اعتبار سے اللہ تعالیٰ کی ذات بلندو بالا اورار فع واعلیٰ ہے۔ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿ وَلَهُ ٱلْمَثَلُ ٱلْأَعْلَىٰ فِي ٱلسَّمَوَٰتِ وَٱلْأَرْضِ ۚ وَهُوَ ٱلْعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ ١٤٨٠) (الروم: ٢٧/٣٠) ''اورآ سانوںاورزمین میں اس کی شان نہایت بلند ہےاوروہ غالب' حکمت والا ہے۔''

### ﴿ وَيِلْقِ ٱلْأَسْمَاءُ ٱلْمُسْنَىٰ فَأَدْعُوهُ بِهَا ﴾ (الأعراف: ٧/ ١٨٠)

"اورالله كسبنام بى الجھے بين سوتم اس كواس كنامول سے بكاراكرو" اور فرمايا:

﴿ فَلَا تَضْرِبُواْ بِلِّهِ ٱلْأَمْثَالَ إِنَّ ٱللَّهَ يَعْلَرُ وَأَنتُرُ لَا تَعْلَمُونَ ١٤٠﴾ (النحل: ١٦/٧٧)

''پس (لوگو!)اللّذ کے بارے میں (غلط)مثالیں نہ بناؤ بلاشبہ (صحیح مثالوں کا طریقہ )اللہ ہی جانتا ہے اورتم نہیں جانتے'' ماہا:

## ﴿ فَكَلَّ تَجْفَ لُوا لِلَّهِ أَنْ ذَاذًا وَأَنْتُمْ تَعْلَمُونَ ١٢/٢٢)

'' پس کسی کواللہ کا ہمسر نہ بناؤ اس حال میں کہتم جانتے ہو۔''

علاوہ ازیں اور بھی بہت ی آیات کریمہ ہیں جواللہ تعالیٰ کی ذات ٔ صفات اور افعال کے کمال پر دلالت کرتی ہیں۔

اللہ تعالیٰ کے ذاتی علو پر جس طرح نصوص کتاب وسنت اوراجہاع سلف دلالت کرتے ہیں اسی طرح عقل و فطرت بھی اسی بات پر دلاات کرتی ہے۔ جہاں تک عقل کی دلالت کا تعلق ہے تو کہا جائے گا کہ بے شک علوصفت کمال ہے اوراس کی ضد صفت نقص ہے اوراللہ تعالیٰ کی ذات پاک کے لیے صفات کمال ہی جابت ہیں کہذا وا جب ہے کہ 'علو'' کو بھی اللہ تعالیٰ کے لیے جابت مانا جائے اوراس کے لیے کسی چیز کو خابت کرنے سے نقص لازم نہیں آتا کیونکہ اللہ تعالیٰ کا ''علو' اس بات کو متضمن نہیں ہے کہ اس کی مخلو قات میں سے کوئی چیز اس کا وہم' گراہی اور بے عقلی ہے۔

جہاں تک اللہ تعالیٰ کے ذاتی علو پر فطرت کی دلالت کا تعلق ہو اس کا جُوت بیہے کہ جو شخص بھی اللہ تعالیٰ کو پکار ئ خواہ اس کی بید پکارعباوت کے طور پر ہویا وعا کے طور پر تو اس کا دل اس پکار کے وقت آسان کی طرف متوجہ ہوجا تا ہے اور وہ تقاضائے فطرت کے مطابق آسان کی طرف اپنے دونوں ہاتھوں کو اٹھا لیتا ہے جیسا کہ ہمدانی نے ابوالمعالی الجویٹی سے کہا تھا: ''جب بھی کوئی عارف کہتا ہے: یارب! تو وہ اپنے دل سے ضرور تا طلب علو کو پاتا ہے۔'' بین کرامام جویٹی نے اپنے سر پر طمانچا مارنا اور بیہ کہنا شروع کر دیا: 'ہمدانی نے مجھے جیران کردیا' ہمدانی ہوئی ہویا نہ ہو' بہر حال ہمارے میں اس طرح کرتا ہے۔

حضرت ابو ہریرہ واٹنؤ سے مروی ہے کہ نبی مُٹاٹیؤ نے ایک محض کا ذکر کیا جو آسان کی طرف اپنے دونوں ہاتھ پھیلا کر کہتا ہے: یارب! یارب! .....الخ <sup>®</sup> پھرآپ بہ بھی دیکھتے ہیں کہ نمازی جب نماز پڑھتا ہے تو اس کا دل آسان کی طرف ہوتا ہے خصوصاً حالت سجدہ میں جب وہ بہ کہتا ہے:

«سُبُعُكانَ رَبِّيَ الْأَعْلَيِ»(سنن أبي داود، الصلاة، باب مايقول الرجل في ركوعه وسجوده، ح: ۸۷۱ وجامع الترمذي، الصلاة، باب ماجاء في التسبيح في الركوع والسجود، ح: ۲۲۲ وسنن النسائي، الافتتاح، باب تعوذ القارىء . . . ح:۱۰۰۹)

<sup>€</sup> صحيح مسلم الزكاة باب قبول الصدقة من الكسب الطيب ..... حديث: 1015

" پاک ہمیرارب جوسب سے بلندوبالا ہے۔"

اس لیے کہ وہ جانتا ہے کہ اس کا معبود آسان میں ہے جو پاک اور بلند ہے۔

ان لوگوں نے جو یہ کہا کہ اللہ تعالیٰ شش جہات ہے خالی ہے تو یہ تول اپنے عموم کے اعتبار سے باطل ہے کیونکہ یہ اس چیز کے ابطال کا تقاضا کرتا ہے جے اللہ تعالیٰ نے اپنی ذات پاک کے لیے ثابت کیا ہے اور اسے اس شخص نے بھی اللہ تعالیٰ کے لیے ثابت کیا ہے جو ساری مخلوق میں ہے اللہ تعالیٰ کے بارے میں زیادہ جانے والے اور اللہ تعالیٰ کی سب سے زیادہ تعظیم بجالا نے والے ہیں اور وہ اللہ تعالیٰ کے رسول حضرت مجمد مُن ہُنے ہیں ۔ انھوں نے بیان فر مایا ہے کہ اللہ سجانہ وتعالیٰ آسمان میں ہے اور آسمان جہت علو میں ہے ۔ اگر ان لوگوں کی اس بات کو درست مان لیا جائے کہ اللہ تعالیٰ ہے کہ اللہ تعالیٰ ہے کہ اللہ تعالیٰ کی ذات کو معدوم مے اللہ تعالیٰ ہے کہ اللہ تعالیٰ کی ذات کو موجود چیز کے ساتھ ان چھ جہتوں میں سے کوئی نہ کوئی جہت متعلق ہوتی ہے اور یہ بات بدیمی طور پر معلوم ہے 'لہٰذا جب اللہ تعالیٰ کی ذات کو موجود اور ان نستوں میں سے کی نبت کے لوگن نہ کوئی جہت متعلق ہوتی ہے اور میں ایک کہ وہ معدوم ہے ۔ ذہن اگر چہ اللہ تعالیٰ کی ذات کو موجود اور ان نستوں میں سے کی نبت کے ساتھ ایمان لانے والے ہر مومن کے لیے ضروری تیجھتے ہیں کہ وہ اس بات پر بھی ایمان لانے والے ہر مومن کے لیے ضروری تیجھتے ہیں کہ وہ اس بات پر بھی ایمان لانے والے ہر مومن کے لیے ضروری تیجھتے ہیں کہ وہ اس بات پر بھی ایمان لانے کہ اللہ تعالیٰ اپنی مخلوق ہے جیسا کہ تم قبل ان لائے کہ اللہ تعالیٰ اپنی مخلوق ہے جیسا کہ تم قبل ان کر آئے ہیں ۔

اس کے ساتھ ساتھ ہمارااس بات پر بھی ایمان ہے کہ اللہ تعالی ہر چیز کا احاطہ کیے ہوئے ہے اور مخلوقات میں سے وکی چیز اس کی ذات گرامی کا احاطہ نہیں کر سکتی اور دہ ذات پاک اپنی مخلوق سے بے نیاز ہے وہ کسی مخلوق کا مختاج نہیں ہے۔ ہماری یہ بھی رائے ہے کہ کسی مومن کے لیے بیہ جائز نہیں کہ وہ لوگوں میں سے کسی کے قول کی وجہ سے خواہ وہ کوئی بھی ہو کتاب وسنت کے دائرے سے باہر نکلے جیسا کہ قبل ازیں اس سوال کے جواب کے آغاز میں ہم یہ بیان کرآئے ہیں۔

انھوں نے جو یہ ہا ہے: '' بے شک اللہ تعالی مومن کے دل میں ہے'' تو اس بات کی کتاب اللہ سنت رسول سکھی ہم اور ہمار ہم کی حد تک سلف صالحین میں ہے کسی کے قول ہے کوئی دلیل نہیں ہے اور پھر علی الاطلاق بھی یہ بات باطل ہے کیونکہ اگر اس بات ہے مرادیہ ہے کہ اللہ تعالی بندے کے دل میں صلول کیے ہوئے ہوئے ہوتے تاقعی طور پر باطل ہے کیونکہ اللہ تعالی کی ذات پاک اس سے بہت عظیم القدر اور بے حد جلیل الثان ہے کہ وہ کسی بندے کے دل میں صلول کرے۔ مجیب بات یہ ہے کہ ایک شخص کا دل اس بات سے عظیم القدر اور بے حد جلیل الثان ہے کہ وہ کسی بندے کے دل میں صلول کرے۔ مجیب بات یہ ہے کہ ایک شخص کا دل اس بات سے تو بد کے جو کتاب وسنت سے ثابت ہے کہ اللہ تعالی آسان میں ہے لیکن اس بات پر اس کا دل مطمئن ہوجائے جس کی کتاب وسنت ہے کوئی دلیل نہیں کہ اللہ تعالی مومن کے دل میں ہے۔ کتاب وسنت میں ایسا کوئی ایک حرف بھی نہیں جس سے بیر ثابت ، وتا ہو کہ اللہ تعالی مومن کے دل میں ہے۔ کتاب وسنت میں ایسا کوئی ایک حرف بھی نہیں جس سے بیر ثابت ، وتا ہو کہ اللہ تعالی مومن کے دل میں ہے۔

اوراگراس بات سے مرادیہ ہے کہ مومن اپنے دل میں ہمیشہ اپنے رب تعالیٰ کو یاد کرتار ہتا ہے تو یہ بات حق ہے کیکن واجب یہ

ہے کہ اس کا اظہارا لی عبارت سے ہوجواس حقیقت کو بیان کرتی اور باطل مدلول کی نفی کرتی ہوئمثلاً بوں کہا جاسکتا ہے کہ اللہ تعالیٰ کا ذکر ہمیشہ مردموئن کے دل میں ہوتا ہے۔ الی بات کرنے والوں کے کلام سے بظاہر بول معلوم ہوتا ہے کہ ان کا ارادہ میہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کے آسمان میں ہونے کے بجائے اس بات کو اختیار کریں کہ' وہ موئن کے دل میں ہے' اس معنی کے اعتبار سے بیہ بات بالکل باطل ہے۔ موٹن کو اس بات کے انکار سے ڈرنا چاہیے جس پر کتاب اللہ سنت رسول اللہ اور اجماع سلف دلالت کرتے ہوں اور اسے ایک مجمل اور جہم با تیں اختیار نہیں کرنی چاہییں جن میں حق اور باطل دونوں معنوں کا احتمال ہو بلکہ اسے چاہیے کہ سب سے پہلے ایمان

لانے والے مہاجرین وانصار کے راستے کو اختیار کرے تاکہ وہ بھی اس آیت کریر کا مصداق بن جائے: ﴿ وَالسَّنبِ قُورَ الْأَوْلُونَ مِنَ الْلُهُ كَا يَجِينَ وَالْأَنْصَارِ وَالَّذِينَ اَتَّبَعُوهُم بِإِحْسَنِ رَضِي اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ وَأَعَدَ لَكُمْ جَنَّتِ تَجْسِرِی تَعْتَهَا اَلْأَنْهَا رُ خَلِدِینَ فِیهَا آبَداً ذَلِكَ اَلْفَوْرُ اَلْعَظِیمُ ﷺ (التربة: ١٠٠/٩)

''جن لوگوں نے سبقت کی (لیمن سب سے) پہلے (ایمان لائے) مہاجرین میں سے بھی اور انصار میں سے بھی اور جنہوں نے نیکوکاری کے ساتھ ان کی پیروی کی اللہ ان سے خوش ہے اور وہ اللہ سے خوش ہیں اور اس نے ان کے لیے باغات تیار کیے ہیں جن کے نیچے نہریں بہدری ہیں (اور) وہ ہمیشہ ان میں رہیں گئید بڑی کا میا بی ہے۔''

الله تعالی ہمیں اورآپ کوانہی بندوں میں سے بنادے اور ہم سب کواپنی رحمت سے سر فراز فرمائے کے شک وہی عطافر مانے والا ہے۔

# الله تعالی کے اپنے عرش پرمستوی ہونے کے معنی؟

سوال کیا یہ تغییر سلف صالحین سے منقول ہے کہ اللہ تعالیٰ کے اپنے عرش پرمستوی ہونے کے معنی یہ میں کہ وہ اپنے عرش پر اس طرح ہے؛ جیسے اس کے جلال کے شایان شان ہے؟

(جواب) الله تعالی کے اپنے عرش پر استواء کی بی تغییر کہ دوہ اپنے عرش پر اس طرح مستوی ہے جیسے اس کے جلال کے شایان شان ہے ہیں سلف صالحین کی تغییر ہے۔ امام المفسر بن ابن جریر رشائے نے اپنی تغییر میں لکھا ہے کہ استواء کے معنی علو وارتفاع کے بھی ہیں جسے کوئی کہتا ہے کہ (اِسْتَویٰ فُلانٌ عَلیٰ سَرِیرهِ)' فلال اپنے تخت پر مستوی ہے' تو اس سے علوم او ہوتا ہے اور انہوں نے ارشاد باری تعالی: ﴿اَلَو اُحَدُ مُنْ عَلَی الْعَوْرُ سِ اسْتَوَیٰ کُی ''رحمٰن نے عرش پر قرار پکڑا'' کی تغییر میں لکھا ہے کہ اللہ تعالی نے فر مایا ہے کہ رحمٰن اپنے عرش پر مرتفع اور بلند ہے' سلف سے اس کے مخالف تغییر منقول نہیں ہے۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ لغت میں استواء کا لفظ کئی طرح استمال ہوتا ہے' مثلاً:

- ﴿ الريه طلق اورغير مقيد استعال ہوتواس كے معنى كمال كہوتے ہيں بيسے الله تعالى نے فرمایا: ﴿ وَلَمَّا بَلَغَ أَشُدَّهُ وَاسْتَوَى ﴾ "اور جب موكا بي جوانى كو پنچے اور (عقل وشعور ميں ) كامل ہو گئے ۔"
- 🟵 واو كے ماتھ ل كراستعال ہوتو يہ برابرى كے معنى ميں ہوتا ہے۔ جيسے كہاجاتا ہے: (اِسْتَوَى الْسَاءُ وَ الْعَتَبَةَ) پانی اور وہلیز

- ﴿ إِلَىٰ كَسَاتِهُ لَ كَرَاسَتُعَالَ مُوتُوبِيقَ مِدُواراده كَمَعَىٰ مِنْ مُوتا ہے۔ جیسے الله تعالی كافرمان ہے: ﴿ ثُمَّ اسْتَوَی اِلَى السَّمَآءِ ﴾ (" پھروه آسان كى طرف متوجه موا-"
- علیٰ کے ساتھ ل کراستعال ہوتو بیعلووارتفاع کے معنی میں ہوتا ہے۔ جیسے اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے: ﴿اَلْـرَّ حُملُ عَلَى الْعَرُشِ اللّٰهُ عَلَى الْعَرُشِ اللّٰهِ عَلَى الْعَرُشِ اللّٰهُ عَلَى الْعَرُشِ اللّٰهِ عَلَى الْعَرْشِ اللّٰهِ عَلَى الْعَرْشِ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى الْعَرْشِ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى الْعَرْشِ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهِ عَلَى الللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى الللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى

بعض سلف کاید ند ہب بھی ہے کہ استواء کالفظ اِلی اور عَلی دونوں کے ساتھ استعال ہونے کی صورت میں ارتفاع وعلو کے معنی میں ہوتا ہے جیسا کہ بعض کا ند ہب ہہ ہے کہ عَلیٰ کے ساتھ استعال کی صورت میں بیصعود اور استقرار کے معنی میں ہوتا ہے۔ امام اُبن قیم اُسُلِیْ نے ارشاد باری تعالیٰ :﴿اَلْسِ حُسْمَ عَلَیٰ الْعَرُ شِ اسْتَوَیٰ ﴾ کی تفییر خارجہ بن مصعب سے بیقل کی ہے کہ یہاں استواء کا لفظ بیٹھنے کے معنی میں ہے۔ اُنھوں نے کہا ہے کہ استواء بیٹھنے ہی کو کہتے ہیں۔ بیٹھنے کا ذکر ایک حدیث میں بھی ہے جے امام احمد نے بروایت ابن عباس ڈائٹی مرفوعاً بیان کیا ہے۔ والله اعلم.

<u> سوال</u> فضیلۃ الثیخ! آپ نے اللہ تعالیٰ کے اپنے عرش پر مستوی ہونے کے بارے میں بیان فرمایا ہے کہ اس سے عرش پر وہ علو خاص مراد ہے جواللہ تعالیٰ کے جلال وعظمت کے شایان شان ہے۔ازراہ کرم اس کی پچھاور مزید وضاحت فریادیں؟

علا مرادیم بواہد میں سے جو است سے بھال اپنے عرش پرمستوی ہے تو یہ عرش پر اس طرح کے علو خاص ہے تبییر ہے جو اللہ تعالیٰ کی عظمت وجلال کے شایان شان ہے۔ اس سے ہماری مرادیہ ہے کہ بیا یک ایباعلو ہے جوعرش ہی کے ساتھ مخصوص ہے۔ بیاس طرح کا علو عام نہیں ہے جو ساری مخلوقات کے لیے ہواس لیے ہمارایہ کہنا صحح نہیں ہوگا کہ وہ مخلوقات پرمستوی ہے یاوہ آسمان پرمستوی ہے یاوہ زمین پرمستوی ہے حالانکہ وہ اپنی ساری مخلوقات سے بلند و بالا ہے۔ ہم تو صرف یہ کہد سکتے ہیں کہ وہ اپنی ساری مخلوقات سے زمین سے بھی اور آسمان سے بھی بلند ہے البتہ عرش کے حوالے ہے ہم یہ ہے ہیں کہ وہ عرش سے بلند ہے اور یہ بھی کہد سکتے ہیں کہ وہ عرش سے بلند ہے اور یہ بھی بلند ہے اور یہ بھی کہد سکتے ہیں کہ وہ عرش سے بلند ہے اور یہ بھی صفات میں کہ وہ عرش پر استواء اس کی ان فعلی صفات میں سے ہے جواس کی مشیت کے ساتھ متعلق ہیں جب کہ علواس کی ان ذاتی صفات میں سے ہے جواس کی مشیت کے ساتھ متعلق ہیں جب کہ علواس کی ان ذاتی صفات میں سے ہے جواس سے الگنہیں ہیں۔

شخ الاسلام ابن تیمیہ رشائی نے بھی حدیث نزول کی شرح میں ای طرح صراحت فر مائی ہے جس طرح ہم نے بیان کیا ہے۔
آپ فر ماتے ہیں: ''اگر یہ کہا جائے کہ اللہ تعالی چے دنوں میں آسانوں اور زمین کی تخلیق کے بعد عرش پرمستوی ہوا 'تو کیا اس سے پہلے وہ عرش پرمستوی نہ تھا؟ تو اس کا جواب یہ ہے کہ استواء سے مرادعلو خاص ہے۔ ہروہ شخص جو کسی چیز پرمستوی ہوؤہ اس سے بلند ہی ہے کہ سیوی نہیں ہوتا 'لہذا ہر وہ چیز جو کسی دوسری چیز سے عالی ہواس کے لیے بینیں کہا جا سکتا کہ وہ اس پرمستوی ہوگ اسے اس پر علوبھی کہا جا سکتا کہ وہ اس پرمستوی ہوگ اسے اس پر علوبھی حاصل ہوگیا ہے لیکن ہروہ چیز جو کسی چیز پرمستوی ہوگ اسے اس پر علوبھی حاصل ہوگیا ہے لیکن ہروہ چیز جو کسی چیز پر مستوی ہوگ اسے اس پر علوبھی حاصل ہوگیا ہے لیکن ہروہ چیز جو کسی چیز پر مستوی ہوگ اسے اس پر علوبھی حاصل ہوگیا ہے لیکن ہروہ چیز جو کسی چیز پر مستوی ہوگ اسے اس پر علوبھی حاصل ہوگا ہے اس کی مقصود ہے۔

الصواعق المرسله: 1303/4

محموع الفتاوای: 522/5 جمع و ترتیب ابن قاسم

ہم نے جو بیکہا کہ'' جس طرح اس کے جلال وعظمت کے شایانِ شان ہے' تو اس سے مرادیہ ہے کہ جس طرح اس کی دیگر تمام صفات اس کی ذات پاک کے جلال وعظمت کے شایانِ شان ہیں' عرش پراس کا استواء بھی ای طرح ہے جس طرح اس کی ذات پاک کے لائق ہے۔ وہ مخلوقات کے استواء کی طرح نہیں ہے کیونکہ صفات اپنے موصوف کے تابع ہوتی ہیں۔ جس طرح اللہ تعالیٰ ک ذات دیگر ذوات کی طرح نہیں ہے' بعینہ اس کی صفات بھی مخلوقات کی صفات کی طرح نہیں ہیں۔ارشاد ہاری تعالیٰ ہے :

﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ عَنْ مَنْ أَوَهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴿ (الشورى: ١١/٤٢)

''اسجیسی کوئی چیزنہیں اوروہ خوب سننے والا'خوب دیکھنے والا ہے۔''

اس جیسی کوئی چیز نہیں نہ ذات میں نہ صفات میں۔ای وجہ سے امام مالک را اللہ سے جب استواء کی کیفیت کے بارے میں پوچھا گیا تو آپ نے فرمایا: 'استواء غیر مجہول ہے' لیکن عقل اس کی کیفیت کو بچھنے سے قاصر ہے' اس پر ایمان لا نا واجب ہے اور اس کے بارے میں سوال کرنا بدعت ہے۔' اللہ تعالی کی تمام صفات کے لیے یہی میزان ہے کہ وہ اس کے لیے ای طرح ثابت ہیں جس طرح اس نے اپنی ذات پاک کے لیے ان کا اثبات فرمایا ہے اور کسی تحریف' تعطیل' تکمیف یا تمثیل کے بغیر وہ ای طرح ہیں جس طرح اس کی ذات پاک کے شایان شان ہیں۔

اس تنصیل سے ہماری اس بات کا فائدہ بھی معلوم ہوجاتا ہے جوہم نے یہ کہی تھی کہ عرش پراستواء سے مراد ایک ایساعلو خاص ہے جوعرش ہی کے ساتھ مخصوص ہے 'کیونکہ علو عام تو اللہ تعالیٰ کے لیے آسانوں اور زمین کی تخلیق سے قبل 'تخلیق کے وقت اور تخلیق کے بعد بھی ثابت ہے کیونکہ وہ توسمع وبھر اور قدرت وقوت جیسی ذاتی اور لازمی صفات کی طرح ہے 'کیکن ان کے برعکس استواء سے مرادعلو خاص ہے۔

صرف مستقبل کے امور میں ان شاء اللہ کہا جا سکتا ہے

ر اللہ ہوں ہے امور ہیں جنھیں اللہ تعالی کی مثبت کے ساتھ متعلق قرار دینا واجب ہے اوروہ کون ہے امور ہیں جنھیں مثبت اللی کے ساتھ متعلق قرار نہیں دینا چاہیے؟

ر وہ چیز جو متعقبل میں پیش آنے والی ہاں کے بارے میں افضل میہ ہے کہ اسے مشیت الہی کے ساتھ متعلق قرار دیا جائے' کیونکہ ارشاد باری تعالی ہے:

﴿ وَلَا نَقُولَنَ لِشَاٰى عِ إِنِي فَاعِلُ ذَلِكَ عَدًا ﴿ إِلَّا أَن يَشَاءَ اللَّهُ ﴾ (الكهف: ٢٤-٢٢) "اورآپ كى شے ك متعلق نه كهيں: ب شك يس اسكل كرنے والا مون مريد كواللہ إلى الله عالى -"

البتہ ترری ہوئی چیز کواللہ تعالی کی مثیت کے ساتھ متعلق کر کے نہ بیان کیا جائے الایہ کہ مقصوداس کی علت کو بیان کرنا ہو مثلاً اگر کوئی شخص آپ ہے ہے کہ کہ اس سال ماہ رمضان کا آغاز ان شاءاللہ اتوار کی رات سے ہوا تھا تو اس صورت میں ان شاءاللہ کہنے کی ضرورت نہیں ہے کیونکہ یہ بات تو گزر چکی اور معلوم ہوچکی ہے۔ای طرح اگر کوئی یہ کہے کہ ان شاءاللہ میں نے اپنے کپڑے ہمن لیے ہیں اور وہ کپڑوں کو پہنے ہوئے ہوتو ایس صورت میں جو کا م ہوچکا ہواور ختم ہوچکا ہے اسے اللہ تعالی کی مثیبت کے ساتھ متعلق قرار دینا

متحن نہیں ہےالا یہ کہ علت وسبب بیان کرنامقصود ہو کہ یہ لباس پہننا اللہ تعالیٰ کی مشیت کے ساتھ تھا' تو پھراس میں کوئی حرج نہیں۔ اگر کوئی شخص نماز پڑھنے کے بعدیہ کہے کہ' میں نے ان شاءاللہ نماز پڑھ لی ہے''اگراس کامقصود نعلِ نماز ہے' تو یہاں ان شاءاللہ کہنے کی ضرورے نہیں ہے کیونکہ وہ نماز پڑھ چکا ہے اوراگراس کامقصودیہ ہے کہ نماز مقبول ہوگی تو پھران شاءاللہ کہنا تھے ہے کیونکہ اے نہیں معلوم کہ نماز قبول ہوئی ہے پانہیں۔

## کونی اور شرعی ارادے میں فرق

سوال (الله تعالى كے)ارادے كى كتى تشميل بي؟

جواب ارادے کی دونتمیں ہیں: ⊙ارادہ کونیہ - ⊕ارادہ شرعیہ - جومشیت کے معنی میں ہودہ ارادہ کونیہ ہے اور جومبت کے معنی میں ہووہ ارادہ شرعیہ ہے ۔ ارادہ شرعیہ کی مثال ارشاد باری تعالی ہے:

﴿ وَاللَّهُ يُرِيدُ أَن يَتُوبَ عَلَيَكُمْ ﴾ (النساء: ٢٧/٤)

''اورالله تو چاہتا ہے کہتم پر توجہ دے۔''

یہاں ﴿یُرِیدُ ﴾ 'وہ چاہتا ہے' ﴿یُحِبُ ﴾ ''وہ پیند فرماتا ہے' کے معنی میں ہے یہاں مشیت کے معنی میں نہیں ہے' کیونکہ اگراس کے معنی یہ ہوتے (وَاللّٰہ وَیَشَاءُ أَنْ یَّتُوبَ عَلَیْکُمُ )''اللہ چاہتا ہے کتم پرمہر بانی کرے' تو وہ تمام بندوں پرمہر بانی فر این ایسانہیں ہے کیونکہ اکثر انسان تو کا فر ہیں' تب:﴿یُرِیدُ أَنْ یَتُوبَ عَلَیْکُمُ ﴾ کے معنی یہ ہوئے کہ وہ اس بات کو پیند فرمانے سے بیدان مہیں آتا کہ وہ چیز وقوع پذریجی ہوجائے گئ فرمانے سے بیدان مہیں آتا کہ وہ چیز وقوع پذریجی ہوجائے گئ کیونکہ بیااوقات اللہ تعالیٰ کی حکمت بالغہ کا بقاضا یہ ہوتا ہے کہ وہ چیز وقوع پذرینہ ہو۔

ارادہ کونید کی مثال حسب ذیل ارشاد باری تعالی ہے:

﴿ إِن كَانَ ٱللَّهُ يُرِيدُ أَن يُغُونِكُمْ ﴿ (مود: ٢٤/١١)

''اگراللہ بیچاہے کہ تصین گمراہ کردے۔''

''اس کی شان پیے کہ جب وہ کسی چیز کاارادہ کرتا ہے تواس سے فرما تا ہے کہ ہوجاتو وہ ہوجاتی ہے۔''

ہوں ہوں ہوں ہے۔ بینجہ میں بینجہ میں ہوں۔ جہاں تک شرعی ارادے کا تعلق ہے' تواس کے مطابق بھی مراد وقوع پذیر ہوجاتی ہے اور بھی نہیں۔اللہ تعالیٰ اَیک چیز کا شرعاً ارادہ رکھتا اورا سے پیندفر ماتا ہے' کیکن وہ وقوع پذیر نہیں ہوتی کیونکہ محبوب چیز بھی وقوع پذیر ہوتی ہے اور بھی نہیں ہوتی۔ اگر کوئی شخص یہ کیے کہ' اللہ تعالیٰ اس بات کا ارادہ رکھتا ہے کہ بند ہے گناہ کریں' تو اس کا جواب میہ ہوگا کہ اس بارے میں اللہ تعالیٰ کا کوئی ارادہ تو ہے' مگر شرعی ارادہ نہیں کیونکہ شرعی ارادہ محبت اور پہندیدگی کے معنی میں ہوتا ہے اور اللہ تعالیٰ اس بات کو پہند نہیں فرما تا کہ بندے گنا ہوں کا ارتکاب کریں کیکن اللہ تعالیٰ کے کوئی ارادہ کا ان سے تعلق ضرور ہے کیونکہ آسانوں اور زمین میں جو پھی بھی ہے۔ ہے وہ اللہ تعالیٰ کی مشیت کے ساتھ ہے۔

# اسائے الٰہی میں بجی اختیار کرنے کے نتائج

سوال الله تعالى ك نامول مين الحاو ( بجي اختيار كرنے ) كے كيامعنى بين اوراس كى كتن قسمير بين؟

رجواب الحاد کے لغوی معتی تو میلان اور جھکاؤ کے ہیں جیسا کہ حسب ذیل ارشاد باری تعالیٰ ہیں یہ لفظ اس معنی میں استعال ہوا ہے۔ ﴿ لِسَسَا اِنْ اللّٰهِ عَلَيْهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰمِلْمُ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ ا

قبر کی لحد بھی اس سے ہے اورا سے لحد اس لیے کہا جاتا ہے کہ وہ ایک طرف کو بھی ہوتی ہے۔الحاد کی معرفت استقامت کی معرفت کے بغیر بہیں ہوسکتی کیونکہ منگل مشہور ہے:''اشیا کی معرفت ان کے اضداد سے ہوتی ہے۔''

اللہ تعالیٰ کے اساء وصفات کے بارے میں استقامت ہیہ ہے کہ ہم کی تحریف تعطیل تکییف اور تمثیل کے بغیر اللہ تعالیٰ ک اساء وصفات کے بارے میں استقامت ہیہ ہو اللہ تعالیٰ کی ذات گرامی کے لائق ہے اوراس بات میں اہلِ سنت والجماعت کا بہی قاعدہ ہے اوراب جب ہمیں اس باب میں استقامت کا علم ہو گیا تو یہ بھی ازخود معلوم ہو گیا کہ اس بات میں الحاد سے کیا مراد ہے۔ اہل علم نے اللہ تعالیٰ کے اساء میں الحاد کی گئی قسمیں ذکر کی ہیں جن کا خلاصہ بیہ ہے کہ اساء وصفات کے بارے میں جواعت در کھنا واجب ہے اس سے گریز اختیار کرنا الحاد ہے اوراس کی کئی قسمیں ہیں جو حسب ذیل ہیں:

رہلی فعم: اللہ تعالیٰ کے اساء وصفات میں ہے کسی کا اٹکار کرنا' مثلاً جس طرح کوئی'' رحمٰن' کے اللہ تعالیٰ کا نام ہونے سے اٹکار کر دے جبیبا کہ اہل جاہلیت نے اس کا اٹکار کر دیا تھا' یا کوئی اساء کوتو مانے گریداساء جن صفات کوششمن ہیں ان کا اٹکار کر دے جیسے بعض اہل بدعت نے کہا ہے کہ اللہ تعالیٰ' رحیم'' تو ہے گر'' رحت'' کے بغیراوروہ'' سمجے'' تو ہے گر''سمع'' کے بغیر۔

لارمری فلم: الله تعالی کاکوئی ایبانام رکھا جائے جوخوداس نے اپنانام نہیں رکھا۔ اس کے الحاد ہونے کی وجہ یہ ہے کہ الله سبحانہ وتعالی کے تمام اساء تو قیفی ہیں لہذا کسی کے بیے یہ حلال نہیں کہ وہ الله تعالی کا کوئی ایبانام رکھے جس سے اس نے خودا بنی ذات پاک کو موسوم قرار نہیں دیا کیونکہ یہ الله تعالی کی طرف علم کے بغیر بات منہ دب کرنا ہوگا۔ اور یہ الله تعالی کے حق میں زیادتی ہوگی جیسا کہ فلاسفہ نے ''ال'' کوعلت فاعلہ کے نام سے موسوم قرار دیا ہے اور جس طرح کہ عیسا کیوں نے اللہ تعالی کو ' اُب' (باپ) کے نام سے موسوم قرار دیا ہے اور جس طرح کہ عیسا کیوں نے اللہ تعالی کو ' اُب' (باپ) کے نام سے موسوم قرار دیا ہے۔

نیعری فعم: بیعقیدہ رکھا جائے کہ بیاساء مخلوق کی صفات پر دلالت کرتے ہیں' پھروہ ان کی دلالت کوبطور تمثیل قرار دے دے۔اس کے الحاد ہوں نک سے مصفح مقد سے سیس اللہ ساں بتایاں سرا الحکامی کرتے ہیں' بھراہ اللہ تا اللہ کے تمثیل پر دلالت کرتے بین تو اس نے اساء کوان کے مدلول سے خارج کرویا اوراس طرح وہ راہ استقامت سے بھٹک گیا اوراس نے اللہ تعالیٰ کے کلام اوراس کے رسول مُن این کے کلام کو کفر پر دلالت کرنے والا قرار دے دیا 'کیونکہ اللہ تعالیٰ کی مخلوق کے ساتھ مثال بیان کرنا کفر ہے اس لیے کہ اس سے حسب ذیل ارشاد باری تعالیٰ کی تکفیب لازم آتی ہے:

﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ عِنْ مَنْ أَوْهُو ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ الشورى: ١١/٤٢)

''اس جیسی کوئی شے نہیں' اور وہ خوب سننے والا' خوب دیکھنے والا ہے۔''

نیز اس سے درج ذیل ارشاد باری تعالیٰ کی تکذیب بھی لازم آتی ہے:

﴿ هَلْ تَعَاثُرُ لَكُمُ سَمِيًّا ١٩﴾ (مريم: ١٩/ ٦٥)

" بھلاتم کوئی اس کا ہم نام جانتے ہو؟"

ا ہام بخاری پڑلشہ کے استاد نعیم بن حماد خزاعی پڑلشہ کا قول ہے:'' جو مخص اللہ تعالیٰ کواس کی مخلوق کے ساتھ تشبیہ دے وہ کا فر ہے' جو مخص اللہ تعالیٰ کی کسی ایسی صفت کا انکار کرئے جواس نے خودا بنی ذات کی صفت بیان فر مائی ہے' تو وہ بھی کا فر ہے اور اللہ تعالیٰ نے ابنی ذات یاک کی جوصفات بیان فر مائی ہیں ان میں کوئی تشبیہ ہیں۔''

رجمو نہی فعم: اللہ تعالیٰ کے اساء سے بتوں کے لیے نام تراش لیے جائیں جیسا کہ شرکین نے اپنے بتوں کے لیے اللہ سے لات عزیز سے عُوٹری اور متان سے مناۃ کے نام تراش لیے تھے۔اس کے الحاد ہونے کی وجہ بیہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کے اساءاس کے لیے مخصوص ہیں ۔ لہذا بیہ جائز نہیں کہ ان پر دلالت کرنے والے معانی کو مخلوق میں سے کسی کی طرف منتقل کردیا جائے اور اسے عبادت کا حق دیا جائے ۔ جس کا مستحق صرف اللہ تعالیٰ ہی ہے تو یہ ہیں اللہ تعالیٰ کے اساء میں الحاد کی مختلف صور تیں۔

سوال الله تعالی نے اپی ذات پاک کی طرف چیرے ہاتھ اور اس طرح کی ویگر چیزوں کی جونست کی ہے اس کی تنی قسمیں ہیں؟

(جواب الله تعالى في افي ذات ياكى طرف اس طرح كى جونسبت كى جاس كى حسب ويل تين قسمين بين:

ر اللی فلم: وہ چیز جو بنف قائم ہے اس کی اضافت مخلوق کی اپنے خالق کی طرف اضافت کے باب سے ہے۔ یہ اضافت بھی تو علی سبیل العموم ہوتی ہے۔ جیسا کہ ارشاد باری تعالی ہے:

﴿ إِنَّ أَرْضِي وَاسِعَةً ﴾ (العنكبوت:٢٩/٥١)

"بلاشبميرى زمين فراخ ہے۔"

اور مجى بياضافت چيز كے شرف كى وجد سے على سبيل الحضوص ہوتى ہے۔مثلاً:

﴿ وَطَهِّرَ بَيْتِيَ لِلطَّآبِفِينَ وَٱلْقَآبِدِينَ وَٱلْقَابِدِينَ وَٱلرُّكَّعِ ٱلسُّجُودِ ﴿ ﴿ (العج: ٢٦/٢٢)

"أورطواف كرنے والوں اور قيام كرنے والوں اور كوع و بجود كرنے والوں كے ليے ميرے كھر كوصاف ركھا كرو۔"

اور فرمایا:

﴿ نَاقَةَ اللَّهِ وَسُقِينَهَا ١٣/٩١)

"الله كي او منى (كي حفاظت كرو) اوراس كوياني بلانے كى "

الرامرى فلم: وه چيزجس كے ساتھ كوكى دوسرى چيز قائم مومثلاً ارشاد بارى تعالى ہے:

﴿ وَرُوحٌ مِّنَّهُ ﴾ (النساء: ١٧١/٤)

"اوراس کی طرف سے ایک روح۔"

اس روح کی اللہ تعالیٰ کی طرف اضافت 'مخلوق کی اس کے شرف کی وجہ سے خالق کی طرف اضافت کے قبیل سے ہے اور بیہ روح بھی انھی ارواح میں سے ہے جنھیں اللہ تعالیٰ نے پیدا فر مایا ہے۔ بیاللہ تعالیٰ کی ذات پاک کا جزنہیں ہے کیونکہ بیروح حضرت عیسیٰ علیٰاا کے جسم میں تھی اور بیاللہ تعالیٰ کی ذات پاک سے بالکل ایک الگ چیز ہے۔ بیشم بھی مخلوق ہے۔

نبعری فعم: محض وصف ہوا ورمضاف اللہ تعالی کی صفت ہو۔ میشم غیر مخلوق ہے کیونکہ اللہ تعالی کی تمام صفات غیر مخلوق ہیں 'مثلا اللہ تعالی کی قدرت ٔ اللہ تعالیٰ کی عزت اور اس طرح کی دیگر صفات باری تعالیٰ جوقر آن مجید میں کثر ت کے ساتھ مذکور ہیں۔

### الله کے ناموں یا صفات کا انکار کفر ہے

سوال الله تعالى كاساء ياصفات ميس كى چيز كاانكاركرديا جائ تواس كے بارے ميس كياتكم ہے؟

جواب اس انكار كى دوقتميس بين:

ا نگار نگلزیب: یہ بلاشک وشبہ کفر ہے۔اگر کوئی شخص کتاب وسنت میں ثابت شدہ اللہ تعالیٰ کے اساء میں سے کسی اسم یا صفات میں سے کسی صفت کا انکار کروئے مثلاً وہ یہ کہے کہ اللہ کا ہاتھ نہیں ہے تو تمام مسلمانوں کا اجماع ہے کہ ایساشخص کا فرہے کیونکہ اللہ تعالیٰ اوراس کے رسول کی کسی خبر کی تکذیب کرنا ایسا کفرہے جوملت اسلامیہ سے خارج کردیتا ہے۔

ا نکار تاویل: یعنی انکارتونه کرے مگر تاویل ہے کام لے۔اس کی درج ذیل دو تشمیں ہیں:

- 🔾 اس تاویل کی عربی زبان میں گنجائش ہوتو بیموجب کفرنہیں ہے۔
- 🔾 عربی زبان میں اس تاویل کی گنجائش نہ ہوتو بیموجب کفرے۔

کیونکہ جب زبان میں اس کی گنجائش ندی تی تو یہ تکذیب ہوگئ جیسے کوئی یہ کہے کہ اللہ تعالیٰ کا نہ تو حقیقت میں کوئی ہاتھ ہے اور نہ یہ نعت یا قوت کے معنی میں ہے تو یہ کافر ہے کیونکہ اس نے مطلق نفی کردی ہے اور یہ حقیقتا تکذیب کرنے والا ہے اس طرح اگر کوئی احض ارشاد ، ری تعالیٰ: هخض ارشاد ، ری تعالیٰ:

﴿ بَلَّ يَلَاهُ مُبْسُوطَتَانِ﴾ (المائدة: ١٤/٥)

" بلکداس کے دونوں ہاتھ کھلے ہیں۔"

کے بارے میں ریہ کیے کہ دونوں ہاتھوں سے مراد آسان اور زمین ہیں تو وہ بھی کا فر ہے کیونکہ از روئے لغت ریمعنی تھے نہیں ہیں اور نہشر عی حقیقت ہی کا بیر تقاضا ہے کلہذاریم عنی بیان کرنے والا بھی منکر اور مکذب ہی قرار پائے گا۔

ہاں آگر وہ سے کے کہ مَستد ہے مراد نعمت باتوت ہے تو وہ کافرنہیں ، ہوگا کیونکہ مَسدّ کالفظاعر لی زیان میر انعمت کے معنی میں بھی

استعال ہوتا ہے۔شاعر نے کہا ہے:

وَكُمْ لِظَلَامِ اللَّيْلِ عِنْدَكَ مِنْ يَلِ تُحَدِّثُ أَنَّ الْمَـــانَوِيَةَ تَكُـٰذِبُ

''رات کی تاریکی کے تم پر کتنے احسانات ہیں'جو یہ بیان کرتے ہیں کہ'' مانو یہ''جھوٹ بولتے ہیں۔''

اس شعر میں بَسنّہ کا لفظ نعمت کے معنی میں استعمال ہواہ کیونکہ مانو بیفر قے کے لوگ بیہ کہتے ہیں کہ ظلمت اور تار کجی سے خیر پیدانہیں ہوسکتی بلکہ اس سے شر ہی جنم لیتا ہے۔

## خالق کی صفات مخلوق کی صفات کی طرح نہیں ہیں

سوال جو خص بیعقیده رکھے کہ خالق کی صفات مخلوق کی صفات کی طرح ہیں تو اس کے بارے میں کیا حکم ہے؟

جواب جو شخص بی عقیدہ رکھے کہ خالق کی صفات مخلوق کی صفات کی طرح ہیں' وہ گمراہ ہے کیونکہ قر آن مجید کی نص سے ٹابت ہے کہ خالق کی صفات مجلی نہیں ہیں'ارشاد باری تعالی ہے:

﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ عَشَى مِنْ فَهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيدُ ١١/٤٢)

''اس جیسی کوئی چیزنبیں اور وہ خوب سننے والاً خوب دیکھنے والا ہے۔''

اوراسم وصفت میں دو چیزوں کی مماثلت سے بیالازمنہیں آتا کہ وہ دونوں حقیقت میں بھی ایک جیسی ہیں اور بیہ یک معلوم ومعروف قاعدہ ہے۔ کیا آدمی اور اونٹ دونوں کا چبرہ نہیں ہے؟ دونوں چبر نے نام میں متفق ہیں کیکن حقیقت میں متفق نہیں ہیں اس طرح اونٹ کا بھی ہاتھ ہو اور چیونی کا بھی تو سوال بیہ ہے کیا بید دونوں ہاتھ ایک جیسے ہیں؟ جواب بیہ ہے کہ نہیں ہر گرنہیں! تو پھر آپ یہ کون نہیں کہتے کہ اللہ عزومل کی ذات گرامی کا چبرہ ہے لیکن وہ مخلوقات کے چبروں کی طرح نہیں ہے اللہ تعالیٰ کی ذات پاک کا ہاتھ ہے لیکن وہ مخلوقات کے چیروں کی طرح نہیں ہے اللہ تعالیٰ کی ذات پاک کا ہاتھ ہے لیکن وہ مخلوقات کے جاتھوں کی طرح نہیں ہے۔ ارشاد ہارمی تعالیٰ ہے:

﴿ وَمَا قَدَرُوا اللَّهَ حَقَّ قَدْرِهِ وَالْأَرْضُ جَمِيعًا قَبَضَتُهُ يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ وَٱلسَّمَوَاتُ مَطْوِيَّاتُ بِيَمِينِهِ ۚ ﴾ (الزمر: ٢٧/٣٩)

"اورانهوں نے الله کی قدرشناس اس طرح نہیں کی جیسی کرنی چاہیے تھی اور قیامت کے دن تمام زمین اس کی مٹھی میں ہوگی۔"

#### اور مرامایا. هر به سرای باشد این این سرای میسا

﴿ يَوْمَ نَطْوِى ٱلسَّكَمَاءَ كَطَيِّ ٱلسِّجِلِّ لِلْكُنَّبِ ﴾ (الأنبياء: ١٠٤/٢١)

' جس دن ہم آسان کو <del>لکھے ہوئے کاغذی طرح لپیٹ لی</del>ں گئے۔''

کیا مخلوقات کی ہاتھوں میں ہے کوئی ہاتھ اللہ تعالی کے اس مبارک ہاتھ کی طرح ہوسکتا ہے؟ ہر گزنہیں! لہذا اس حقیقت کو جاننا واجب ہے کہ خالق مخلوق کی طرح نہیں ہے ندایی ذات میں ندصفات میں۔ارشاد باری تعالی ہے:

﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ عَشَى مُ وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ١١/٤٢)

''اس جیسی کوئی چیز نہیں اور وہ خوب سننے والا' خوب دیکھنے والا ہے۔''

لہٰذا یہ ہرگز جائز نہیں کہ ہم اللہ تعالیٰ کی صفات کی کیفیت کا تصور کریں یا یہ گمان کریں کہ اللہ تعالیٰ کی صفات بھی مخلوقات کی صفات کی طرح ہیں۔

## رات کے آخری مصے میں نزول باری تعالی سے کیا مراد ہے؟

سوال یہ معلوم ہے کہ رات کر اُراض پر گھومتی رہتی ہے اور اللہ عزوجل آسان و نیا پراس وقت بزول فرما تا ہے ؛ جب رات کا آخری تہائی حصہ باقی رہ جاتا ہے 'تواس کا مفہوم تو یہ ہوا کہ اللہ تعالی ساری رات ہی آسان و نیا میں ہوتا ہے اس اشکال کا کیا جواب ہے؟

(جواب ہم پر یہ واجب ہے کہ ہم اللہ تعالی کے ان اساء وصفات پر ایمان رکھیں جن کے ساتھ اس نے اپنی ذات پاکوائی کتاب یا آپنے رسول مُنظِق کی زبانی موسوم وموسوف قرار دیا ہے اور اس بارے میں قطعا کی تحریف یا تعطیل یا تعلیف یا تمثیل ہے کام نہ لیس تحریف کا تعلق نصوص ہے ہے تعطیل کا اعتقاد ہے تعلیف کا صفت ہے اور تمثیل کا بھی صفت ہے ہے البت یہ تعلیف کی نبیت نیادہ خاص ہے کوئلہ تعلیف کی تبدت کے ساتھ مقید ہوتی ہے لہذا واجب ہے کہ ان چاروں ممنوعات ہے ہماراعقیدہ پاک ہو۔ اور یہ بھی واجب ہے کہ ان چاروں ممنوعات ہے ہماراعقیدہ پاک ہو۔ اور یہ بھی واجب ہے کہ انسان اپنے آپ کو اللہ تعلیف کی ذات پاک اور اس کے اساء وصفات کے بارے میں ''کیول'' اور کیے''؟ ہے موس کرے گا۔ سلف بیشنے کا اس بارے میں مجبی انسان بہت استراحت میں موسوف کے بارے میں مجبی سے کہ انسان بہت استراحت میں موسوف کی انسان کی بن انس برائیت کی باس آیا اور اس نے کہانا ہے موسوف کر سلف بیشنے کا اس بارے میں مجبی طریقہ تھا۔ ایک مختول' و اللہ کیف عَیْنُ مَعْفُول' و الْکِیفُ عَیْنُ مَعْفُول' و الْکِیف کے کہ میں اس کے بارے میں ساتھ و السٹول کے اور میں کہ بین اس کی کیفیت عقل میں نہیں آسکی اس کے ساتھ وارس کے بارے میں سوال کر نا بع واحد ہے اور اس کے بارے میں سوال کر نا بع عت ہے اور اس کے بارے میں سوال کر نا بع عت ہو اور میں دیکھا ہوں کہ تم بوتی ہو۔''

اس شخص نے جوبیہ کہا ہے کہ اللہ تعالی آسان دنیا پر رات کواس وفت نزول فرما تا ہے جب رات کا تہائی حصہ باتی رہ جاتا ہے تو اس سے بیلازم آتا ہے کہ وہ ساری رات ہی آسان دنیا پر رہتا ہے کیوں کہ رات تو ساری زمین پر گھوتی ہے ٔ لہٰذا ثلث (رات کا تہائی حصہ ) ایک جگہ سے دوسری جگہ نتقل ہوتا رہتا ہے؟

اس سوال کے جواب میں ہم بیر عرض کریں گے کہ جب نبی تلاقیم نے بیات بیان فر مائی تھی کہ اللہ تعالیٰ ہر رات کے آخری شک میں آ سان و نیا پر نزول فرما تا ہے تو صحابہ کرام ڈی آئیم میں ہے کی نے آپ سے بیسوال نہیں پوچھا تھا۔ اگر کسی فرماں بر دارموس کشف میں آ سان و نیا پر نزول فرما تا ہے تو صحابہ کرام ڈی آئیم میں سے کسی نے آپ سے بیسوال آتا تو اللہ تعالیٰ اور اس کا رسول تلاقیم اسے ضرور بیان فرما و سے ۔ اس کے جواب میں ہم یہ کہ سکتے ہیں کہ جب تک ہماری جہت میں رات کا تک شف اخیر باتی رہتا ہے تو اس میں نزول بھی ختم ہوجا تا ہے لیکن ہمیں نزول باری تعالیٰ کی کیفیت کا اور اکن نہیں ہے اور نہ ہماراعلم اس کا اعاظر کرسکتا ہے البتہ ہم بیضرور جانتے ہیں کہ موجا تا ہے لیکن ہمیں کوئی چیز نہیں 'لہذا ہم پر واجب ہے کہ ہم سراطاعت خم کردیں اور کہیں کہ ہم نے س لیا اور ہم اس پر ایمان لے اللہ بعن کو اطاعت کو اختیار کر لیا ہے ہمارا افرض کہی ہے۔

### دیداراللی کے بارے میں سلف کاعقیدہ

ر اللہ تعالیٰ کے دیدار کے بارے میں کیاعقیرہ ہے؟ اوراس شخص کے بارے میں کیا تھم ہے جو یہ کے کہ اللہ تعالیٰ کو آئکھ ہے نہیں دیکھا جاسکتا' لہٰذارؤیت کمال یقین سے عبارت ہے؟

جواب الدعزوجل نے قیامت کا ذکر کرتے ہوئے آن مجید میں ارشادفر مایا ہے:

﴿ وَجُوهٌ يَوْمَهِذِ نَاضِرَةً ١٠ إِلَى رَبِّهَا فَاظِرَةٌ ١٤ ﴿ (القيامة: ٧٥/ ٢٢-٢٢)

"اس روز بہت سے چہرے پر رونق ہول گے (اور )اپنے پروردگار کے دیدار میں محوہول گے۔"

الله سجانه د تعالی نے ان آیات میں دیکھنے کی اضافت چہروں کی طرف کی ہے اور چبروں کے لیے جس چیز سے دیکھناممکن ہے' وہ آنکھ ہی ہے'لہٰ ذامیہ آیت کریمہ اس بات کی دلیل ہے کہ اللہ سجانہ د وتعالیٰ کی ذات پاک کوآنکھ سے دیکھا جا سکتا ہے'لیکن ہمارااللہ تعالیٰ کودیکھنا اللہ تعالیٰ کی ذات یاک کے احاطہ کرنے کا تقاضانہیں کرتا' کیونکہ ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿ وَلَا يُحِيطُونَ بِهِ عِلْمًا ١١٠/٢٠)

''اور دہ اپنے علم سے اللہ کا احاطہ بیں کر سکتے ۔''

جب ہم علم کے اعتبار سے اللہ تعالیٰ کا احاطہ نہیں کر سکتے 'حالا نکہ علمی احاطہ بھری احاطے کی نسبت زیادہ وسیع اور زیادہ جامع ہوتا ہے تو یہ اس بات کی دلیل ہے کہ ہمارے لیے اللہ تعالیٰ کی ذات پاک کا بھری احاطہ ممکن ہی نہیں۔اس کی دلیل حسب ذیل ارشاد باری تعالیٰ بھی ہے:

﴿ لَا تُدِّرِكُهُ ٱلْأَبْصَائُرُ وَهُوَ يُدِّرِكُ ٱلْأَبْصَائِرُ ﴾ (الأنعام:١٠٣/١)

''(وہ ایبا ہے کہ) نگا ہیں اس کا ادراک نہیں کرسکتیں اور وہ نگاہوں کا ادراک کرسکتا ہے۔''

آئھیں اگراہے دیکھیں تو ان کے لیے اس ذات پاک کا ادراک ممکن ہی نہیں۔ پس اللہ عزوجل کی ذات پاک کا آئھ کے ساتھ حقیقی طور پر دیدار کیا جاسکتا ہے کیکن اس دیدار کے ساتھ اس کی ذات پاک کا ادراک نہیں کیا جاسکتا کیونکہ اس کی ذاتِ اقد س اس سے کہیں عظیم و برتر ہے کہ اس کا احاطہ کیا جاسکے سلف کا بہی عقیدہ ہے کہ آخرت میں دیدار باری تعالیٰ کی سعادت حصل ہوگئ ان کی رائے میں آخرت میں سب سے بوی نعمت ہی ہے ہوگی کہ انسان کو دیدار باری تعالیٰ کی سعادت میں رآئے۔ اس لیے ہی مُلَاقِمُ اللہ وعافر ماما کرتے تھے:

﴿أَسْأَ لُكَ لَذَّةَ النَّظْرِ إِلَى وَجْهِكَ ﴾(سنن النسائي، السهو، باب نوع آخر من الدعاء، ح:١٣٠٦ ومسند أحمد: ٥/١٩١)

''میں تچھ سے تیرے چیروَ اقدس کی طرف دیکھنے کی لذت کا سوال کرتا ہوں۔''

لذت نظر کا سوال اس لیے کیا کہ دیدار باری تعالی کی لذت ایسی عظیم الثان ہوگی کداس کا ادراک اس کے سوا اور کوئی کرہی

نہیں سکتا جے اللہ تعالی نے محض اپنے فضل و کرم ہے اس نعمت سے سرفراز فرمادیا ہو۔امید ہے کہ اللہ تعالی مجھے اور آپ کو بھی اپنے ان بندوں میں شامل فرماد ہے گا۔ یہ ہے دیدار باری تعالیٰ کی حقیقت جس پرتمام سلف کا اجماع ہے۔

جو شخص یہ کہے کہ اللہ تعالی کو آنکھ ہے دیکھانہیں جا سکتا 'لہذارؤیت کمال یقین سے عبارت ہے' تو اس کی یہ بات باطل ہے' دلائل کے ظاف ہے اورامر واقع اس کی تکذیب کرتا ہے' کیونکہ کمال یقین تو دنیا میں بھی موجود ہے۔ نی اکرم ٹاٹیڈ آنے احسان کی تفسیر میں فرمایا ہے:

﴿ أَنْ تَعْبُكُ اللهَ كَأَنَّكَ تَوَاهُ فَإِنْ لَمْ تَكُنْ تَرَاهُ، فَإِنَّهُ يَوَاكَ ﴾ (صحيح البخاري، الإيمان، باب سوال جبريل النبي ﷺ عن الإيمان والإسلام والإحسان، ح:٥٠ وصحيح مسلم، الإيمان، باب بيان الإيمان والإسلام والإحسان . . . ح:٨)

''(احمان یہ ہے) کہ اللہ تعالیٰ کی اس طرح عبادت کروگویاتم اے دیکھ رہے ہواوراگرتم اسے نہیں دیکھ رہے تو وہ تہمیں ضرور دیکھ رہاہے۔''

الله تعالیٰ کی اس طرح عبادت کرنا گویاتم اے دیکھ رہے ہوئی کی کمال یقین ہے البذابیدو وکی کرنا کدرؤیت کے بارے میں وارد نصوص ہے مراد کمال یقین ہے کیونکہ جے کمال یقین حاصل ہووہ اس کی طرح ہے جوآ نکھ ہے مشاہدہ کررہا ہوئو بیا یک باطل دعوی اور قرآن مجید اور سنت نبویہ کی نصوص کی تحریف ہے کینی یقیر نہیں بلکہ باطل تحریف ہے البذا اس کی تر دیدوا جب ہے خواہ اس کا قائل کوئی بھی ہو۔ والله المستعان!

### جنات کے شرسے بچنے کا طریقہ

<u>سوال</u> کیاجن انسان پراژ انداز ہوسکتا ہے؟ نیز جنوں سے بیخے کا طریقہ کیا ہے؟

رجون یے شک جن انبان پر اثر انداز ہوکرا سے ایذا پنجا سکتے ہیں۔ ان کے ایذا پنجانے کی مختلف صور تیں ہو تی ہیں وہ تل کر سکتے ہیں 'پھر مارکر ایذا پنجا سکتے ہیں اور انبان کو ڈرا بھی سکتے ہیں 'ای طرح وہ اور بھی کئی طرح ایذا پنجا سکتے ہیں جیسا کہ سنت نبوی اور امر واقع سے ثابت ہے۔ حدیث میں ہے کہ رسول اللہ تالیج نائے نے ایک غزوہ میں غالبًا یہ غزوہ خندت تھا' ایک صحابی کو اپنے گھر بنجے تو دیکھا کہ ان کی بیوی ورواز سے بہانے کی اجازت دے دی۔ وہ جوان تھے اور ان کی نئی شادی ہوئی تھی۔ جب وہ اپنے گھر پنجے تو دیکھا کہ ان کی بیوی ورواز سے پر اسمجھا۔ وہ ان سے کہنے گل کہ اندر آ جا ئیں 'یہ گھر کے اندر داخل ہوئے تو انہوں نے دیکھا کہ بستر پر کھڑی سے انہوں نے دیکھا کہ بستر پر انہوں نے دیکھا کہ بستر پر انہوں نے دیکھا کہ بستر پر بھی فوت ہوگیا حتی کہ بیم میں سانپ مرا' وہ صحابی بھی فوت ہوگیا حتی کہ بیم میں سانپ مرا' وہ صحابی بھی فوت ہوگیا حتی کہ بیم میں مانب اور اس مانپ کے سواجس کی پشت پر سفید اور سیاہ دو وہاریاں ہوں گھروں میں ہوئی تو آپ نے چھوٹی وم والے خبیث سانپ اور اس سانپ کے سواجس کی پشت پر سفید اور سیاہ دو وہاریاں ہوں گھروں میں آئے والے سانیوں کے تل سے منع فر مادیا۔ ①

① صحبح البخاري بدء الخلق حديث: 3311

یہ حدیث اس بات کی دلیل ہے کہ جن انسانوں پرزیادتی کرسکتے ہیں اور انہیں ایذا پہنچا سکتے ہیں جیسا کہ امرواقع اس بات کا شاہد ہے اور تواتر کے ساتھ الیے واقعات ٹابت ہیں کہ انسان کسی ویران جگہ گیا تواس پر پھر گرنے گے حالانکہ اس ویرانے میں کوئی انسان نہ تھا۔ اس طرح بسااوقات وہ ویرانوں میں ڈراؤنی آوازیں یا پتوں کی کھڑ کھڑا ہے جیسی آوازیں سنتا ہے جن ہے وہ ڈرتا اور ایذامحسوس کرتا ہے اس طرح جن انسان کے جسم کے اندر بھی اس سے عشق کی وجہ سے یا اسے ایذا پہنچانے کے ارادہ سے باکسی اور سبب سے داخل ہوسکتا ہے جیسا کہ درج ذیل آیت کریمہ سے اشارہ ملتا ہے:

﴿ الَّذِيرَ ۚ يَأْكُلُونَ الرِّبَوْا لَا يَقُومُونَ إِلَّا كَمَا يَقُومُ الَّذِى يَتَخَبَّطُهُ الشَّيْطَانُ مِنَ الْمَسِّنَ ﴾ (البقرة: ٢/ ٢٧٥)

" جولوگ سود کھاتے ہیں وہ (قبروں سے) اس طرح (حواس باختہ) اٹھیں گے جیسے کسی کوجن نے لیٹ کردیوانہ بنادیا ہو۔"
اس صورت میں جن انسانوں کے اندر سے بات کرسکتا ہے بلکہ وہ اس شخص سے بھی باتیں کرسکتا ہے جوآسیب زدہ کوقر آن کریم
کی آیات پڑھ کردم کر رہا ہو۔ وم کرنے والا بسااوقات اس سے بیوعدہ بھی لے لیتا ہے کہ وہ آئندہ یہاں نہیں آئے گا'اس طرح کے بہت سے امور حدتو اتر تک پینچنے کی وجہ سے لوگوں میں بہت مشہور ہیں۔ جنوں کے شرسے بیخے کیا انسان کو وہ پڑھنا جا ہے جس کا اس بارے میں سنت میں ذکر ہے مثلاً اس مقصد سے آیت الکری پڑھی جائے کیونکہ انسان جب رات کو آیت الکری پڑھ لے تو اللہ الحافظ توالی کی طرف سے آیک فرشتہ اس کی حفاظت پر مامور ہوجا تا ہے اورضیج تک شیطان اس کے قریب نہیں پھٹک سکتا۔ واللہ الحافظ

# جنات بھی علم غیب نہیں جانتے

سوال کیاجن علم غیب جانتے ہیں؟

<del>رجواب</del> جن علم غیب نہیں جانتے ۔اللہ تعالیٰ کے سوا آسانوں اور زمین میں کوئی بھی غیب نہیں جانتا۔اس کی دلیل میں بیار نناو باری تعالیٰ بیڑھ لیں:

﴿ فَلَمَّا فَضَيْنَا عَلَيْهِ ٱلْمَوْتَ مَا دَهُّمْ عَلَى مَوْتِهِ إِلَّا دَآبَةُ ٱلأَرْضِ تَأْكُمُ مِسْأَتُمُ فَلَمَّا خَرَّ نَيَّنَتِ الْجِنَّ أَن لَوْ كَانُواْ يَعْلَمُونَ ٱلْغَيْبَ مَا لِيثُواْ فِي ٱلْعَذَابِ ٱلْمُهِينِ ﴿ (سِا: ٣٤/٣٤)

'' پھر جب ہم نے سلیمان کے لیے موت کا تھم صادر کیا تو کسی چیز سے ان کا مرنا معلوم نہ ہوا مگر گھن کے کیڑے سے جوان کے عصا کو کھا تا رہا۔ جب سلیمان گر پڑے تب جنوں کو معلوم ہوا (اور کہنے لگے) کہ اگر وہ غیب جانتے ہوتے تو ذلت کی تکلیف میں ندر ہتے۔''

﴿ قُل لَا يَعْلَمُ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ٱلْغَيْبَ إِلَّا ٱللَّهُ ﴾ (النمل: ٢٧/ ٥٥)

'' كهه دوكه جوآسانو ل اورزمين مين جين الله كے سواغيب كى باغين نہيں جانتے''

الله وحده کے سوا آسانوں اورز مین کی غیب کی باتوں کوکوئی نہیں جانتا۔ بیلوگ جودعویٰ کرتے ہیں کہ وہ مستقبل میں پیش آنے

والى غيب كى خروں كوجانتے ہيں تو يكهانت ہے اوركهانت كے بارے ميں نبي عَلَيْهُمْ نے فرمايا ہے:

«أَنَّ مَنْ أَتَّى عَرَّافًا فَسَأَ لَهُ عَنْ شَيءٍ لَمْ تُقْبَلْ لَهُ صَلاَةٌ أَرْبُعِينَ يَوْمًا»(صحيح مسلم، السلام،

باب تحريم الكهانة وإتيان الكهان، ح: ٢٢٣٠)

'' ہے شک جوفض کسی کا ہن کے پاس جا کراس سے (غیب کی خبریں) پوچھے اس کی جالیس دن تک نماز قبول نہ ہوگ ۔'' اوراگر وہ کسی کا ہمن کی تصدیق کرد ہے تو وہ کا فر ہوجائے گا' کیونکہ جب اس نے اس کے دعوائے علم غیب کی تصدیق کرد ک' تو اس ارشانہ باری تعالیٰ کی بھی تکذیب کردی:

> ﴿ قُل لَا يَعْلَمُ مَن فِي ٱلسَّمَوَنِ وَأَلْأَرْضِ ٱلْغَيْبَ إِلَّا ٱللَّهُ ﴿ (النمل: ٢٧/ ٦٥) "كهدوكه جوآسانون اورزيين مِن بين الله كسواغيب كى باتين نبين جانة -"

# کیا نبی کریم مَالیَّیْمِ کو حبیب الله کہا جاسکتا ہے؟

سوال نی مَالِیْلُ کوحبیب الله کہنے کے بارے میں کیا تھم ہے؟

رجواب بلاشک وشبه نبی اکرم مُلافیظ حبیب الله بین آپ الله تعالی کے محتب بھی بین اور محبوب بھی بلکه آپ کوتو اس سے بھی بلند وصف حاصل ہے اور وہ یہ کہ آپ فلیل اللہ بھی ہیں۔ ہاں نبی مُنافیظ خلیل اللہ بھی ہیں جسیا کہ آپ نے خود ارشاد فرمایا ہے:

﴿ إِنَّ اللهُ اتَّخَذَنِي خَلِيلًا كَمَا اتَّخَذَ إِبْرَاهِيمَ خَلِيلًا ﴾ (سنن ابن ماجه، المقدمة، باب فضل العباس بن عبدالمطلب رضي الله عنه، ح: ١٤١)

''\_بِهُك الله تعالى نے مجھے بھی اپنا خلیل بنالیا ہے جس طرح اس نے ابراہیم علیّا اکواپنا خلیل بنایا ہے۔''

لہذا جو خص صرف حبیب اللہ کے ساتھ آپ کی شان بیان کرتا ہے وہ گویا آپ کے سرتے میں کی کرتا ہے کہ کوئلہ خُلت کا درجہ محبت کے درجے سے زیادہ عظیم اور زیادہ بلندو بالا ہے۔ تمام مومن اللہ تعالی کے مجبوب ہیں لیکن نبی تالیقی کواس سلسلے میں جو مقام و مرتبہ حاصل ہے وہ اس سے بدر جہا بلندو بالا اور ارفع واعلی ہے اور وہ مقام خُلت ہے کہ اللہ تعالی نے آپ کو بھی اپنا خلیل بنالیا ہے جس طرح اس نے حضرت اہر اہیم علیقا کو اپنا خلیل قرر دیا اس لیے ہم ہے کہتے ہیں کہ حضرت محمد تالیق خلیل اللہ ہیں اور یہ وصف حبیب اللہ کی نبیت زیادہ بلند ہے کیونکہ اس میں محبت بھی ہے اور اس سے ایک زائد چیز بھی ہے اور وہ ہے آخری درجہ کی محبت۔

### نعت خوانی بطور بیشه

سوال نی ٹاٹیا کی مدح کو تجارت بنا لینے کے بارے میں کیا تھم ہے؟ (بینی نعت فروثی کے بارے میں کیا تھم ہے؟)

جواب اس کا تھم یہ ہے کہ بیردام ہے اور بیہ جاننا واجب ہے کہ نبی اگرم ٹاٹیل کی مدح کی دوشمیں ہیں:

ر بہلی فعم: درجہ غلوکو پنچے بغیرالیں مدح میں کوئی حرج نہیں جس کے آپ نگافی استحق ہیں کیفی الی مدح میں کوئی حرج نہیں کہ آپ کے اخلاق کریمانہ اور آپ کی سیرت طیب کو بیان کرتے ہوئے آپ کے کامل اوصاف حمیدہ کا تذکرہ کیا جائے۔ ا و الرام کی فلم : رسول اکرم طَافِیلُم کی ایسی مدرج جس میں مدح کرنے والا اس فلوتک پینی جائے جس سے منع کرتے ہوئے آپ طَافِلُم نے خودارشا دفر مایا ہے:

﴿ لاَ تُطْرُونِي كَمَا أَطْرَتِ النَّصَارَى ابْنَ مَرْيَمَ، فَإِلَّمَا أَنَا عَبْدُهُ، فَقُولُوا: عَبْدُاللهِ وَرَسُولُهُ اللهِ وَرَسُولُهُ اللهِ وَمَسُولُهُ اللهِ وَمَسُولُهُ اللهِ تَعَالَى: ﴿ وَاذْكُو فِي الْكِتَابِ مِرِيم . . . ﴾ ، ح : ٣٤٤٥ ) (صحيح البخاري، أحاديث الأنبياء، باب قول الله تعالى: ﴿ واذْكُو فِي الْكِتَابِ مِرِيم . . . ﴾ ، ح : ٣٤٤٥ ) " ميرى تعريف مين السطرة علو سكام نه لينا جس طرة عيسائيون في ابن مريم كي تعريف مين غلو سكام ليا - مين تو اس كابنده بول لبذا ججها لله كابنده اوراس كارسول كهو . "

اگرکوئی نی اکرم نافیل کی مدح کرتے ہوئے ہے کہ آپ فریاد کرنے والوں کے فریادرس ہیں مجبور ومضطر لوگوں کی دعا قبول کرنے والوں کے فریادرس ہیں مجبور ومضطر لوگوں کی مدح سے کرنے والے ہیں آپ ونیاو آخرت کے مالک ہیں یا آپ غیب جانتے ہیں تو اس طرح کی مدح حرام ہے۔اس طرح کی مدح سے بیا اوقات انسان شرک اکبر کا مرتکب ہوکر ملت اسلامیہ ہی سے خارج ہوجاتا ہے کہذار سول اللہ نافیل کی مدح میں ایسا انداز اختیار نہیں کرنا جا ہیے جو درجہ غلوتک پہنچ جائے کیونکہ اس سے تو آپ نے خود ہمیں منع فرما دیا ہے۔

ابر ہاسوال جائز مدح کو دنیا کمنے کا ذریعہ بنانے کا' توبیجی حرام ہے کیونکہ رسول الله مُلَاثِیْم کے مکارم اخلاق' صفات حمیدہ اور سیرت طیبہ کے ذکر پر مشتمل الی مدح جس کے آب مستحق میں' الی عبادت ہے جس کے ساتھ الله تعالیٰ کا تقرب حاصل کیا جاتا ہے اور جوعبادت ہواسے دنیا کمانے کا ذریعہ بنانا جائز نہیں ہے' کیونکہ ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿ مَن كَانَ يُرِيدُ ٱلْحَيَوٰةَ ٱلدُّنَا وَزِينَهَا نُوَفِ إِلَيْهِمَ أَعْمَلُهُمْ فِهَا وَهُمْ فِهَا لاَيْبَخَسُونَ ۞ أُولَئِكَ ٱلَّذِينَ لَيْسَ لَمُتُمْ فِي ٱلْآخِرَةِ إِلَّا ٱلنَّـَارُ وَحَمِطُ مَا صَنعُواْ فِيهَا وَبِنطِلُ مَّا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ۞ ﴾ (هود: ١١/ ١٦/)

''جولوگ دنیا کی زندگی اوراس کی زیب وزینت کے طالب ہوں ہم ان کے انمال کا بدلد انھیں دنیا ہی میں دے دیتے ہیں اوراس میں ان کی حق تلفی نہیں کی جاتی۔ بیرہ وہ لوگ ہیں جن کے لیے آخرت میں آتشِ جہنم کے سوا اور پچھ نہیں اور ہومل انہوں نے دنیا میں کیے سب ہر باداور جو پچھودہ کرتے رہے' سب ضائع ہوا۔''

الله تعالى ہم سب كوراہ راست پر چلنے كى تو فيق عطافر مائے!

# نى اكرم مَنَا يَنْ إَكُ بِارِ عِينِ "نُورٌ مِّنُ نُورٍ اللهِ"اورغيب دانى كاعقيده

ر الله عن المنظم کے بارے میں بیعقیدہ رکھے کہ آپ بشرنہیں بلکہ" نُورٌ مِّنُ نُورِ الله " ہیں اورغیب جانتے ہیں۔ پھروہ آپ سے فریاد بھی کرے اور بیعقیدہ رکھے کہ آپ نفع ونقصان کے مالک ہیں تو اس مخف کے بارے میں کیا تھم ہے؟ کیا اس طرح محف کے پیچیے نماز پڑھنا جا کڑے؟ رہنمائی فرما کیں اللہ تعالیٰ آپ کو جزائے خیرے نوازے۔

رجوا جوفض معقیدہ رکھے کہ نی طافیر ایشرنہیں بلکہ " نُورِ مِنْ نُورِ اللّهِ " بین اور آپ غیب جانے بین تو وہ الله اوراس کے رسول طافیر کا سے سے دوستوں میں سے نہیں کیونکہ اس کا سے

عقیدہ اللہ تعالی اوراس کے رسول مُنافیظ کی تکذیب پر مشتل ہے اور اللہ اوراس کے رسول مُنافیظ کی تکذیب کفر ہے۔اس عقیدے کے اللہ اوراس کے رسول مُنافیظ کی تکذیب کی مشتمل ہونے کے دلائل یہ ہیں۔ارشاد باری تعالی ہے:

﴿ قُلْ إِنَّمَا آَنَا بَشَرَّ مِثْلُكُو ﴾ (الكهف:١١٠/١٨)

«که دوکه مین تمهاری طرح کاایک بشر ہوں۔"

اورفر ماما:

﴿ قُل لَا يَعْلَكُونَ فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ ٱلْغَيْبَ إِلَّا ٱللَّهُ ﴾ (النمل: ٢٧/ ١٥)

'' کہ دوآ سانوں اور زمین میں اللہ کے سواکوئی بھی غیب کی بات نہیں جانتا۔''

اور فرمایا:

﴿ قُلُ لَا أَقُولُ لَكُمْ عِندِى خَزَآيِنُ ٱللَّهِ وَلَا أَعْلَمُ ٱلْغَيّبَ وَلَا أَقُولُ لَكُمْ إِنِّي مَلَكُ إِنّ أَتَبِعُ إِلَّا مَا يُوحَىٰ إِنَّ أَقُولُ لَكُمْ إِنِّي مَلَكُ إِنَّ أَتَبِعُ إِلَّا مَا يُوحَىٰ إِنَّ أَقُولُ لَكُمْ إِنِّي مَلَكُ إِنَّ أَتَبِعُ إِلَّا مَا يُوحَىٰ إِنَّ أَقُولُ لَكُمْ إِنِّي مَلَكُ إِنَّ أَتَبِعُ إِلَّا مَا يُوحَىٰ إِلَّهُ مَا يُوحَىٰ إِلَّا أَقُولُ لَكُمْ إِنِّ مَلَكُ إِنَّ أَقُولُ لَكُمْ إِنَّ مَلَكُ إِنَّ أَقُولُ لَكُمْ إِنَّ مَا لَكُونُ اللَّهُ عَلَيْكُ إِلَّا مَا يُوحَىٰ إِلَّا أَعْلَمُ اللَّهُ عَلَيْ أَلْمُ لَا كُمْ إِنَّ مَا لَكُولُ لَكُمْ إِلَّا أَلَّا مَا يُوحَىٰ إِلَّا أَعْلَمُ اللَّهُ مِلْكُ إِلَّا أَعْلَمُ اللّهُ إِلَّا أَعْلَمُ أَلَّا مَا يُولِلْكُمْ إِلَّا أَعْلَمُ اللَّهُ عَلَيْكُ إِلَّا أَعْلَمُ اللَّهُ مِلْ لَكُمْ إِنَّ إِنَّ أَنَّ لِلَّهُ لِلَّا أَعْلَمُ الْعَلَمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ إِلَى مَلَكُ أَلَّ أَنَّ إِلَّا أَعْلَى إِلَّا أَعْلَمُ اللّهُ إِلّٰ إِلَّا مَا يُوحِلُقُولُ لَكُمْ إِلَيْ مِلْكُ أَلِي أَلِهُ إِلَّا أَعْلَمُ اللّهُ لِلْ أَلَّا لَا لَا مَا مِنْ إِلَّا أَلّهُ إِلّٰ أَنْ إِلّٰ إِلّٰ أَلّهُ لِللّهُ إِلّٰ إِلّٰ أَلْعُلَى اللّهُ إِلّا مِنْ إِلَّا أَلْعَلَى الْعَلَالِمُ اللّهُ إِلَيْ مَا أَلَّا لِلّهُ إِلَا أَلْعُلَالِهُ إِلَّا أَلْعُلَالًا مِلْكُولُ لِللّهُ أَلَّا مِلْ إِلَّا أَلْعُلَالِكُولُ لِللّهُ إِلَّا أَلْعُلُولُ لَلْكُولُ لَكُمْ إِلَيْ مِلْكُولُ اللّهُ إِلَيْكُولُولُ لَكُمْ مِنْ إِلَّا مِلْكُولُ أَلّهُ إِلَّا أَعْلَالُكُمْ أَلّهُ لِللّهُ لِلَّا أَلْعُلَالُكُمْ أَلِنْ أَلْعُلُولُ لِللّهُ أَلِي أَلَّا لِمُ لِلللّهُ الْعَلَالَ اللّهُ أَلَّا لَا أَلّٰ إِلّٰ أَلَّا لَا أَلْعُلِيلًا مَا يُولِلْكُولُولُ لَلْكُولُ لِللّهُ إِلَا أَلْعُلِيلًا لِمُعْلِقًا لِمَا لِمُولِلْكُولُ أَلَّا أَلْعُلُولُ لِللّهُولُ لِللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ لِلْلّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ لِلْلّهُ لِللّهُ لِلّهُ لَلْكُولُولُ لِلللّهُ لِلللّهُ اللّ

'' کہر دو کہ میں تم سے بینیں کہتا کہ میرے پاس اللہ کے خزانے ہیں اور نہ (بید کہ) میں غیب جانتا ہوں اور نہ تم سے بید کہتا ہوں کہ میں فرشتہ ہوں۔ میں تو صرف اس حکم پر چلتا ہوں جو مجھے (اللّٰہ کی طرف سے ) آتا ہے۔''

اورفر مایا:

﴿ قُل لَا آمْلِكُ لِنَفْسِى نَفْعًا وَلَاضَمًّا إِلَّا مَاشَآءَ اللَّهُ وَلَوْ كُنتُ أَعْلَمُ ٱلْغَيْبَ لَاسْتَحْتَرْتُ مِنَ ٱلْغَيْرِ وَمَامَسَنِيَ السُّوّةُ إِنْ أَنَا إِلَّا نَذِيرٌ وَبَشِيرٌ لِقَوْمِ يُوْمِنُونَ ﴿ الْإعراف: ١٨٨/٧)

'' کہہ دو کہ میں اپنے فائدے اور نقصان کا پچھ بھی اختیار نہیں رکھتا گر جو اللہ چاہے اورا گر میں غیب کی باتیں جانتا ہوتا تو بہت سے فائدے جمع کرلیتا اور مجھ کوکوئی تکلیف نہ چنچتی ہیں تو مومنوں کوڈراؤرخوش خبری سنانے والا ہوں۔''

اوررسول الله مَثَالِيَّا فِي فِي مايا:

﴿ إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ مِّتْلُكُمْ أَنْسَى كَماَ تَـنْسَوْنَ، فَإِذَا نَسِيتُ فَذَكِّرُونِي »(صحيح البخاري، الصلاة، باب التوجه نحو القبلة . . . ح: ٤٠١ وصحيح مسلم، المساجد، باب السهو في الصلاة والسجود له،

۔ '' میں تمھاری طرح کا ایک بشر ہوں۔ میں بھی تمھاری طرح بھول جاتا ہوں' پس جب میں بھول جاؤں تو جمھے یا دولا دیا کرو۔'' جو شخص رسول اللہ مٹافیظ کے ساتھ میں عقیدہ رکھتے ہوئے استغاثہ کرے کہ آپ نفع ونقصان کے مالک ہیں' تو وہ بھی کا فرومشرک ہے اور اللہ تعالیٰ کی تکذیب کرتا ہے' کیونکہ ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ ٱدْعُونِ أَسْتَجِبَ لَكُو إِنَّ الَّذِينَ يَسْتَكُمِرُونَ عَنْ عِبَادَقِ سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمَ دَاخِرِينَ ﷺ (الغافر: ١٠/٤٠)

"اورتمهارے پروردگارنے کہاہے کہتم جھے سے دعا کردیں تہاری دعا قبول کردن گا'بلاشبہ جولوگ میری عبادت سے سر شی

کرتے ہیں وہ عنقریب جہنم میں ذلیل دخوار ہوکر داخل ہوں گے۔''

اور فرمایا:

﴿ قُلْ إِنِي لَا ٓ أَمْلِكُ لَكُو ضَرًّا وَلَا رَشَدًا ۞ قُلْ إِنِي لَن يُجِيرَنِي مِنَ ٱللَّهِ أَحَدٌ وَلَنَ أَجِدَ مِن دُونِهِـ مُلْتَحَدًا ۞﴾ (الجن: ٢١/٧٢-٢١)

''(یہ بھی) کہدو کہ میں تمجارے تق میں نقصان اور نفع کا پچھاختیار نہیں رکھتا' یہ بھی کہدو کہ اللہ (کے عذاب) سے ججھے کوئی پناہ نہیں دے سکتا اور میں اس کے سواکہیں جائے پناہ نہیں دیکھتا۔''

ا یک حدیث میں نی اکرم منافظ نے اپ از بی رشتہ داروں سے فر مایا:

﴿لاَ أُغْنِنِي عَنْكُمْ مِّنَ اللهِ شَيئًا﴾(صحيح البخاري، الوصايا، باب هل يدخل النساء والولد في الأقارب، ح:٢٧٥٣، وصحيح مسلم، الإيمان، باب قوله تعالى: ﴿وَالْنَدْرُ عَشْيَرَتُكَ الْأَقْرِبِينَ﴾، ح:٢٠٦)

''میں اللہ تعالٰی کے ہاں تمھارے کچھ کام نہ آسکوں گا۔''

آپ نے یہ بات اپنی صاحبز اوی مفترت فاطمہ اور اپنی پھو پھی حضرت صفیہ بھٹھاسے بھی فر مائی تھی۔

اس طرح کا عقیدہ رکھنے والے شخص کے پیچھے نماز جائز نہیں ہے ٔ نہ نماز جائز ہے اور نہ مسلمانوں کے لیے اس طرح کے کسی شخص کوامام بنانا حلال ہے۔

## آ مرِامام مہدی کے متعلق احادیث

سوال کیاام مہدی کے آنے کے بارے میں احادیث سیح ہیں یانہیں؟

رجواب مہدی کے بارے میں احادیث کی چارت میں ہیں: ﴿ جمولُ احادیث ﴿ ضعیف احادیث ﴿ حسن احادیث جربحثیت مجوی درجہ صحت تک پہنچ جاتی ہیں کیونکہ رہ ہیں۔ ﴿ صحح لذاقہ۔

لیکن ان احادیث میں جس مہدی کا ذکر ہے اس ہے مراد وہ فرضی مہدی نہیں ہے جس کے بارے میں بیان کیا جاتا ہے کہ وہ عراق کی کسی غار میں چھپا ہوا ہے کیونکہ بہ بات بالکل ہے اصل اور خرافات میں سے ہے اور حقیقت سے اس کا کوئی تعلق نہیں۔ وہ مہدی جن کا ذکر احادیث میں آیا ہے نید دسرے انسانوں کی طرح ایک انسان ہوں گئے جواپنے وقت پر پیدا ہوں گا اور اپنے وقت پر پیدا ہوں گا اور اپنے وقت پر پیدا ہوں گا اور اپنے وقت پر پیدا ہوں گا اس طرح اثبات کرنا پر گوگوں میں آئیں گے۔ یہ ہے قصد مہدی کا جس کا مطلقاً انکار بھی غلط ہے اور مطلقاً اثبات بھی غلط کیونکہ اس کا اس طرح اثبات کرنا کہ اس سے مہدی متنظر بھی مراد ہے جو غار میں چھپا ہوا ہے غلط ہے کیونکہ اس غائب اور چھپے ہوئے مہدی کا عقیدہ عقل کا ضل 'شرعاً صفالت اور بے اصل بات ہے۔ اور اس مہدی کا اثبات 'جن کی نئی منافیق نے خردی ہے جن کے بارے میں کثرت سے حادیث جیں جو اپنے وقت پر پیدا ہوں گے اور اپنے وقت پر آئیں گئے سے عقیدہ برحق ہے۔

## يا جوج 'ما جوج كون بين؟

سوال يأجوج اورماً جوج كون بين؟

جواب یا جوج اور ما جوج انسانوں ہی میں سے دوامتیں ہیں جواب بھی موجود ہیں۔اللہ تعالی نے ذوالقرنین کے قصے کے ضمن میں فرمایا ہے:

﴿ حَقَّىٰ إِذَا بَلَغَ بَيْنَ ٱلسَّدَّيْنِ وَجَدَمِن دُونِهِ مَا فَوْمَا لَا يَكَادُونَ يَفْعَهُونَ قَوْلَا ﴿ قَالُواْ يَلَذَا ٱلْفَرْنَيْنِ إِنَّ يَأْجُنِ وَمَا أَلَا يَكَادُونَ يَسْتَا وَبَيْنَا مُ سَدًّا ﴿ قَالَ مَا مَكَّنِي فِيهِ رَقِي خَيْرُ وَمَا جُعَلُ لِكَ خَرْمًا عَلَى آنَ جَعَلَ بَيْنَا وَبَيْنَامُ سَدًّا ﴿ قَالَ مَا مَكَّنِي فِيهِ رَقِي خَيْرُ فَا عِيدُونِ فِهُ لَا يَعْمُونُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ وَيَعْمَلُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَعِلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّ

''یہاں تک کہ جب وہ دود یواروں کے درمیان پہنچا تو دیکھا کہ ان کے اس طرف پچھ لوگ ہیں کہ بات کو بچھ نہیں سکتے۔ ان
لوگوں نے کہا کہ ذوالقر نمین! یا جوج اور ما جوج زمین میں فساد کرتے رہتے ہیں' بھلا ہم آپ کے لیے خرچ (کا انتظام)
کر دیں کہ آپ ہمارے اوران کے درمیان ایک دیوار کھینچ دیں۔ اس ( ذوالقر نمین ) نے کہا کہ خرچ کا جو مقد در اللہ نے
بچھے بخشا ہے' وہ بہت اچھا ہے' تم مجھے قوت (بازو) سے مددو میں تمھارے اوران کے درمیان ایک مضبوط اوٹ بنادوں گا۔
تم مجھے ہو ہے کے (بڑے بڑے) تنجے لا دو (چنانچ کام جاری کر دیا گیا) یہاں تک کہ جب اس نے دونوں پہاڑوں کے
درمیان (کا حصہ) برابر کر دیا تو کہا کہ (اب اس میں) دھونکو یہاں تک کہ جب اس کو (خوب دھونک کر) آگ کر دیا تو کہا
کہ (اب) میرے پاس تا نبدلاؤ کہ اس پر پھھلا کر ڈال دول' پھران میں بی قدرت ندر ہی کہ اس پر چڑھ سکیں اور نہ بیطافت
رہی کہ اس میں نقب لگا سکیں۔ ذوالقر نمین نے کہا: بیمیرے پروردگار کی مہر بانی ہے۔ جب میرے پروردگار کا وعدہ آپنچ گا
تو اس کو ( ڈھا کر ) ہموار کردے گا اور میرے پروردگار کا وعدہ سے ہے۔''

#### اور نبی مُنظِیٰ نے فرمایا:

لاَيَقُولُ اللهُ تَعَالَى: يَا آدَمُ، فَيَقُولُ: لَبَيْكَ وَسَعْدَيْكَ! وَالْخَيْرُ فِي يَدَيْكَ فَيَقُولُ: أَخْرِجُ بَعْثَ النَّارِ، قَالَ: وَمَا بَعْثُ النَّارِ؟ قَالَ: مِنْ كُلِّ أَلْفٍ تِسْعَمِائَةٍ وَتِسْعَةً وَتِسْعِينَ ... قَالَ: أَبْشِرُوا فَإِنَّ مِنْكُمْ رَجُلٌ وَمِنْ يَأْجُوجَ وَمَأْجُوجَ أَلْفٌ (صحيح البخاري، أحاديث الأنبياء، باب قصة يَاجوج ومأجوج، ح: ٣٤٤٨ وصحيح مسلم، الإيمان، باب قوله: يقول الله لآدم: أخرج ...

''الله تعالی فرمائے گا:اے آوم! تو وہ عرض کریں گے: میں حاضر ہوں اور تیری فرماں برداری کے لیے تیار ہوں اور ہر خیرو بھلائی تیرے ہی ہاتھوں میں ہے۔ تب الله تعالی ارشاد فرمائے گا: آتشِ جہنم کے جصے کو نکالو؟ آدم ملیا عرض کریں گے: آتشِ جہنم کا حصہ کتنا ہے؟ الله تعالی فرمائے گا: ہر ہزار میں سے نوسوننا نوے ۔۔۔۔'' پھر رسول الله من الل

یا جوج اور ما جوج کاخروج اگر چہ قیامت کی نشانیوں میں سے ہے تاہم اس کا خوف نبی اکرم مالی کا کے زمانے میں بھی محسوس

کیا گیا۔ام حبیبہ ٹاٹھاسے مردی حدیث میں ہے کہ ایک دن رسول اللہ ٹاٹھٹا اس طرح گھیرائے ہوئے تشریف لائے کہ چہرہ اقدس سرخ ہور ہاتھا اور آپ فریار ہے تھے:

الاً إِلٰهَ إِلاَّ اللهُ، وَيُلِ لَلْعَرَبِ مِنْ شَرِّ قَدِ اقْتَرَب، فُتِحَ الْيَوْمَ مِنْ رَدْمِ يَأْجُوجَ وَمَأْجُوجَ مِنْ أَهُو إِلَّ اللهُ، وَيُلِّ لَلْعَرَبِ مِنْ شَرِّ قَدِ اقْتَرَب، فُتِحَ الْبَخاري، الفتن، باب باجوج ومأجوج، مِنْلُ هَذِهِ وَحَلَّقَ بِإِصْبَعَيْهِ: الإِبْهَامِ وَالَّتِي تَلِيهَا الصحيح البخاري، الفتن، باب الفتن وفتح ردم يأجوج ومأجوج، ح: ٢٨٨٠)

"الله تعالى كسواكوكي معبود نهيل عربول كے ليے اس شركي وجه سے فرالي ہے جو قريب آگيا ہے اور وہ يدكه يا جون اور ما جوج كي ديوارين سے آج اثنا حصه كل گيا ہے اور (يدفرماتے ہوئے) آپ نے اللو شے اور اس كساتھ والى اللَّي كا دائرہ بنايا۔''

# تمام امتول کود جال سے کیوں ڈرایا گیا؟

سوال تمام انبیا عکرام فیالل نے اپنی قوموں کو دجال سے کیوں ڈرایا ہے حالانکہ وہ تو آخری زمانے میں خروج کرےگا؟

جواب آدم علیما کی پیدائش سے لے کر قیامت بر پاہونے تک روئے زمین پرسب سے بڑا فتندہ جلیما کہ بی تالیم ان اللہ علیما کہ بی تالیم ان اللہ علیم کے دھڑت فوح نظیم سے کہ دھڑت محمد تالیم انکہ بی نے اپنی قوم کواس سے ڈرایا ہے۔ کیونکہ یہ بہت بڑا ہولناک فتنہ ہوگا۔ اللہ تعالی نے اپنی رسولوں کو تھم دیا کہ وہ اپنی تو مول کواس سے ڈرائیں تاکہ اس کا خطرہ اور ہولنا کی واضح ہوجائے۔ مسیح صدیث میں ہے کہ بی تالیم ان نے زرایا یہ دورائی تو مول کواس سے ڈرائیں تاکہ اس کا خطرہ اور ہولنا کی واضح ہوجائے۔ مسیح صدیث میں ہے کہ بی تالیم ان حجیب شہر فیسیم فیان کے خربایا نہوں گا اور ان فیل کے ان مسلم میں موجود گرمیں کے ان مسلم میں موجود گرمیں موجود گرمیں موجود گرمیں وہ نکلا تو تمھاری بجائے میں خود اس سے نب لوں گا اور اگر وہ میری عدم موجود گرمیں نکلا تو پھر ان میں موجود گرمیں موجود گرمیں موجود گرمیں وہ نکلا تو تمھاری بجائے میں خود اس سے نب لوں گا اور اگر وہ میری عدم موجود گرمیں میں نکلا تو پھر

ہرآ دی اپن طرف سے خوداس سے نبٹ لے گااور ہرمسلمان پراللہ تعالی میری طرف سے نگہبان ہے۔'' سالہ برنتہ میں نتیجہ اس کی سال میں کر سے ایک سائٹ ساک ہیں کا میں کا

دجال کا فتنہ بہت بڑا فتنہ ہے اور جیسا کہ حدیث میں آیا ہے کہ آ دم علیٰ کی پیدائش سے لے کر قیامت ہریا ہونے تک روئ زمین پر رونما ہونے والا بیسب سے بڑا فتنہ ہے۔ یہی وجہ ہے کہ زندگی کے فتنوں میں سے یہی وہ فتنہ ہے جس سے خاص طور پر نماز میں اللہ تعالیٰ سے پناہ ما تگی جاتی ہے بینی اس فتنے سے بیچنے کے لیے نماز میں بیدعا ما تگی جائے:

﴿ اللَّهُمَّ إِنِّي أَعُوذُبِكَ مِنْ عَذَابِ جَهَنَّمَ وَأَعُوذُبِكَ مِنْ عَذَابِ الْقَبْرِ وَأَعُوذُبِكَ مِنْ فِتْنَةِ الْمَسْيِحِ الدَّجَّالِ وَأَعُوذُبِكَ مِنْ فَتْنَةِ الْمَحْيَا وَالْمَمَاتِ (صحيح البخاري، الأذان، باب التعوذ من عَذَابِ القبر، ح: ١٣٧٧ وسنن أبي داود، الصلاة، باب مايقول بعد التشهد، ح: ٩٨٤ وسنن ابن ماجه، الدعاء، باب ما تعوذ منه رسول الله ، ح: ٣٨٤٠ واللفظ له)

ر جال '' رجل'' سے ماخوذ ہے جس کے معنی حقائق کو چھپانے اور دعو کہ دینے کے بین کیونکہ اس سے بڑا دعو کہ باز کوئی نہیں اور بہلوگوں کوسب سے زیادہ دھو کہ اور فریب دینے والا ہے۔

### آ خرت کا منکر کا فرہے

(سوآن) جو شخص آخرت کی زندگی کا انکار کرے اور کیے کہ بیقرونِ وسطی کی خرافات میں سے ہے اس کے بارے میں کیا تھم ہے؟ آخرت کی زندگی کا انکار کرنے والے لوگوں کو کس طرح قائل کیا جاسکتا ہے؟

ر وَوَابَ جَوْتُصُ آخِت كَى زَندگَى كا انكاركر اوراسة قرونِ وَسَلَى كَ فِرافات مِيْس سے يَجِطُ وه كافر ہے كيونكه ارشاد بارى تعالى ہے: ﴿ وَقَالُوٓاً إِنَّ هِمَ إِلَّا حَيَالُنَا ٱلدُّنَيَا وَمَا نَحَنُ مِتَبِعُوثِينَ اللَّهِ وَلَوْ تَرَىٰ إِذَ وُقِفُواْ عَلَى رَبِّهِمْ قَالَ ٱلدَّسَ هَلَذَا بِٱلْحَقَّ قَالُواْ بَلِنَ وَرَيِّنَا قَالَ فَذُوقُواْ ٱلْعَذَابَ بِمَا كُنتُمْ تَكُفُرُونَ لَيْ ﴾ (الانعام: ٢٩ ٢-٣٠)

''اوروہ کہتے ہیں کہ ہماری جو دنیا کی زندگی ہے ہیں یہی (زندگی) ہے اور ہم (مرے کے بعد) پھر زندہ نہیں کیے جائیں گے اور کاش تم (ان کواس وقت) دیکھو جب وہ اپنے پروردگار کے سامنے کھڑے کیے جائیں گے اور وہ فرمائے گا: کیا ہے (دوبارہ زندہ ہونا) برحق نہیں ؟ تو وہ کہیں گے: کیوں نہیں! ہمارے پروردگار کی قتم! (بالکل برحق ہے) اللہ فرمائے گا: ابتم اس کفر کے بدلے (جو دنیا میں کرتے تھے) عذاب کے مزے چکھو۔''

#### اورفر مایا:

﴿ وَهُلَّ يَوْمَهِ فِي الْمُتَكِيَّةِ بِينَ ﴾ الَّذِينَ يُكَنِّيُونَ بِيوْمِ الدِّينِ ۞ وَمَا يُكَذِّبُ بِعِيهِ إِلَا كُلُّ مُعْتَدِ أَنِيمِ ۞ إِذَا نُهُلَى عَلَيْهِ مَا كَافُواْ يَكْسِبُونَ ۞ كَلَّ إِنَّهُمْ عَن رَبِهِمْ يَوْمَهِ فِي النَّنَا قَالَ أَسَطِيعُ الْأَوْلِيمِ اللَّهُ عَلَى الْمُوجِمِ مَا كَافُواْ يَكْسِبُونَ ۞ كَلَّ إِنَّهُمْ عَن رَبِهِمْ يَوْمَهِ فِي النَّهُ اللَّذِي كُنَّهُ بِعِدِ تُكَذِّبُونَ ۞ كُمَّ إِنَّهُمْ عَن رَبِهِمْ يَوْمَهِ فِي النَّهُ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْكُولُولُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّ

- ﴿ بَلْ كَذَّبُواْ بِالسَّاعَةِ وَأَعْتَدْنَا لِمَن كَذَّبَ لِاسَّاعَةِ سَعِيرًا شَكِ ﴿ (الفرنان: ١١/٢٥)
- '' بلکہ ریتو قیا مت ہی کو جھٹلاتے ہیں اور ہم نے قیا مت کو جھٹلانے والوں کے لیے دوزخ تیار کرر کھا ہے۔''

#### اورفريايا:

﴿ وَٱلَّذِينَ كُفَرُواْ بِعَايَنتِ ٱللَّهِ وَلِقَـ آبِهِ ۚ أُولَئِيكَ يَهِسُوا مِن رَّحْمَقِ وَأُولَئِيكَ لَمُمْ عَذَابٌ أَلِيدُ ﷺ (العنكبوت:٢٣/٢٩) ''اور جن لوگوں نے اللہ کی آجوں ہے اور اس کے ملنے سے انکار کیا وہ میری رحت سے ناامید ہو گئے ہیں اور ان کو در ددیے والا عذاب ہوگا۔''

مكرين آخرت كودرج ذيل المريقون سے قائل كيا جاسكا ہے:

- سابقہ تمام البی کمابوں اور آسانی شریعتوں میں تمام انبیائے کرام ومرسلین عظام سے بعث بعد الموت کا معاملہ تو اتر سے منقول ہے جے تمام امتوں نے قبول کیا ہے کہذاتم اس کا کیونکرا نکار کرتے ہو؟ جبکہ تم کسی فلسفی اصولی یا مفکر کے کلام کی تصدیق کرتے ہواگر چدان کی بات کسی بھی ذریعے سے پایٹ ہوت کوئیس پہنچتی جس قدر بعث بعد الموت کی خبر پہنچتی ہے۔
  - O بعث بعد الموت کے امکان کی توعقل بھی شاہد ہے ادر عقل کی شہادت کی طرح ہے ہے:
- کوئی بھی اس بات کا منکر نہیں ہے کہ وہ عدم کے بعد پیدا ہوا ہے اور پہلے بھی اس کا ذکر تک نہ تھا اور پھر اے وجو و بخشا گیا ہے تو جس ذات گرامی نے اسے پیدا کیا اور عدم سے وجو د بخشا' وہ اس بات پر بھی قادر ہے کہ اسے مرنے کے بعد دوبارہ پیدا قرماد کے جیب اکہ ارشاد باری تعالیٰ ہے:
  - ﴿ وَهُوَ الَّذِي يَبْدَقُوا ٱلْمَخْلُقَ ثُمَّ يُعِيدُمُ وَهُوَ أَهْوَتُ عَلَيْدُ ﴾ (الروم: ٢٧/٣٠)

''اورو ہی تو ہے جوخلقت کو پہلی وفعہ بیدا کرتا ہے پھراہے دوبارہ پیدا کمرے گا اور بیاس کے لیے بہت آ سان ہے۔''

#### اور فرمایا:

- ﴿ كَمَا بَدَأْنَاۤ أَوۡلَ حَسَلَقِ نُعِيدُهُ وَعَدَّاعَلَيۡناۤ إِنَّا كُنَاۤ فَنعِلِينَ ۖ ﴿ كَمَا بَدَأْنَاۤ أَوَلَ حَسَلَقِ نُعِيدُهُ وَعَدَّاعَلَيۡناۤ إِنَّا كُنَاۤ فَنعِلِينَ ۖ (الأنبياء:١٠٤/٢١) ''جس طرح ہم نے (کائنات کو) پہلے پیداکیا تھا'ای طرح ہم دوبارہ پیداکردیں گے (یہ) ہمارے ذہے وعدہ ہے (جس کا پوراکرنالازم ہے) بے فٹک ہم ایسا ضرور کرنے والے ہیں۔''
- کوئی شخص بھی اس بات کا افکار نہیں کرسکتا کہ آسان اور زمین کتنی بڑی بڑی بڑی خلوقات ہیں اور ان کا نظام کتنا محیر العقول ہے 'جس ذات پاک نے اتنی بڑی بڑی خلوقات کو پیدا کیا 'وہ انسانوں کو پیدا کرنے اور انہیں مارنے کے بعد دوبارہ زندہ کرنے بربالاولیٰ قادر ہے۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے:
  - ﴿ لَخَلْقُ ٱلسَّمَاوَاتِ وَٱلْأَرْضِ أَكَبَرُ مِنْ خَلْقِ ٱلنَّاسِ ﴾ (الغافر: ٧/٤٠)

" آسانوں اور زمین کا پیدا کرنالوگوں کے پیدا کرنے کی نسبت بڑا ( کام ) ہے۔ "

#### اور فرمایا:

- ﴿ أَوَلَمْ يَرُواْ أَنَّ اللَّهَ ٱلَّذِي خَلَقَ السَمَوَاتِ وَٱلْأَرْضَ وَلَمْ يَعْىَ بِخَلِقِهِنَّ بِقَدِدٍ عَلَىٰٓ أَن يُحْتِى ٱلْمَوَقَّ بَكَلَ إِنَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ فَكَ أَن يُحْتِى ٱلْمَوَقَّ بَكَلَ إِنَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ وَالْحَقَافَ: ٣٣/٤٦)
- '' کیاانہوں نے نہیں سمجھا کہ جس اللہ نے آ سانوں اورز مین کو پیدا کیا اوران کے پیدا کرنے سے تھکانہیں' وہ اس (بات) پر بھی قادر ہے کہ مردوں کوزندہ کردے؟ ہاں یقیناً وہ ہر چیز پر قادر ہے۔''

#### اورفر مایا:

﴿ أَوَلَيْسَ الَّذِى خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ بِقَدِدٍ عَلَىٰ أَن يَعْلُقَ مِثْلَهُمْ بَلَى وَهُوَ الْخَلَقُ الْعَلِيمُ ۞ إِنَّمَا أَمْرُهُمْ إِذَا آزَادَ مَثَيْعًا أَن يَقُولَ لَمُ كُن فَيَكُونُ ۞ (بس:٣٦/ ٨١/٨١)

'' بھلا جس نے آسانوں اورزمین کو پیدا کیا' کیا وہ اس بات پر قادر نہیں کہ (ان کو پھر) ویسے ہی پیدا کردے؟ کیوں نہیں! وہ تو بڑا پیدا کرنے والا (اور)علم والا ہے۔اس کی شان سے کہ جب وہ کسی چیز کا ارادہ کرتا ہے تو اس سے فرمادیتا ہے کہ ہوجہ تو وہ ہوجاتی ہے۔''

- آنکھوں والا برخص بیمشاہدہ کرتا ہے کہ زمین بنجر اور مردہ ہو چکی ہوتی ہے لیکن جب اس پر بارش برتی ہے تو سرسبز وشاداب ہوجاتی ہے اور بنجر اور مردہ زمین میں پھر سے نباتات ا گئے ہیں۔ جو ذات مردہ زمین کو دوبارہ زندہ کرنے پر قادر ہے وہ مردہ انسانوں کو بھی دوبارہ زندہ کر کے اٹھانے پر قادر ہے۔ ارشاد باری تعالی ہے:
  - ﴿ وَمِنْ ءَايَنِهِ \* أَنَكَ تَرَى ٱلْأَرْضَ خَشِعَةً فَإِذَا ۖ أَنَرْلْنَا عَلَيْهَا ٱلْمَآءَ اَهْتَزَّتْ وَرَبَتُ إِنَّ ٱلَّذِى آخَيَاهَا لَمُحْيِ الْمَوْقَ إِنَّهُم عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرُ ﴿ إِنْ اللَّهِ اللَّهِ ٢٩/٤١)

''اور(ائے بندے!)اس کی (قدرت کی) نشانیوں میں سے ہے کہ تو زین کو دبی ہو کی (خشک اور بنجر) دیکھتا ہے پھر جب ہم اس پر پانی برسا دیتے ہیں تو شاداب ہوجاتی ہے اور پھوٹے لگتی ہے۔ بلاشبہ وہ اللہ جس نے زمین کو زندہ کیا وہی مردوں کو زندہ کرنے والا ہے۔ بے شک وہ ہر چیز پرخوب قادر ہے۔''

- بعث کے امکان کا حسی اور واقعاتی طور پرمشاہدہ بھی کیا جاچکا ہے اور اللہ تعالیٰ نے مردوں کو دوبارہ زندہ کردیے کے کئی واقعات بیان کیے گئے ہیں جن میں سے بطور مثال ایک واقعہ حسب ذیل ہے۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے:
  - ﴿ أَوْ كَالَّذِى مَكَرَّ عَلَى قَرْيَةٍ وَهِى خَاوِيَةً عَلَى عُمُوشِهَا قَالَ أَنَّ يُتِي. هَذِهِ اللَّهُ بَعْدَ مَوْقِهَا فَأَمَاتَهُ اللَّهُ مِائَةً عَالِم مَنْ أَوْ بَعْضَ يَوْمُ قَالَ بَلْ لَيِثْتُ مِائَةً عَمَامٍ فَانْظُرُ إِلَى حِمَارِكَ وَلِنَجْعَلَكَ ءَاكِةً لِلنَّاسِ وَانْظُرَ إِلَى حِمَارِكَ وَلِنَجْعَلَكَ ءَاكِةً لِلنَّاسِ وَانظُرَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْمُعْلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْمُلْلِقُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى الْمُعْلِقُ اللَّهُ عَلَى الْمُلْلِقُ اللَّهُ عَلَى الْمُعْلِى الْمُعْلِقُ اللَّهُ عَلَى الْمُوالِقُ اللَّهُ عَلَى الْمُعْلِقُ اللَّهُ عَلَى الْمُلْلِقُ اللَّهُ عَلَى الْمُعْلَى الْمُعْلِقُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْمُ الْمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُ اللَّهُ اللْمُ اللَّهُ اللْمُ اللَّهُ اللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُ اللَّهُ اللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُ اللَّهُ اللْمُعَلِّمُ اللْمُ اللْمُ اللْمُ اللَّهُ الْمُوالِمُ اللْمُ اللْمُ اللْمُ اللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُ اللَ

''یاای طرح اس مخص کو (نہیں دیکھا؟) جس کا ایک ایسے گاؤئ سے گزرہوا جوانی چھتوں پر گراپڑا تھا تو اس نے کہا کہ اللہ اس (کے باشندوں) کو مرنے کے بعد کیونکرزندہ کرے گا؟ تب اللہ نے اس کی روح قبض کرلی (اور) سو برس تک (اس کومردہ رکھا) پھر اس کوجلا اٹھایا اور پوچھاتم کتنا عرصہ (مرے) رہے؟ اس نے جواب دیا کہ ایک ون یا اس سے بھی کم ۔ اللہ نے فرمایا: (نہیں!) بلکہ تم سو برس (مرے) رہے ہواورا پنے کھانے پینے کی چیزوں کودیکھوکہ (اتنی مدت میں مطلق سڑی) بھی نہیں اور اپنے گدھے کوبھی دیکھو (جومرا پڑا ہے) غرض (ان باتوں ہے) یہ ہے کہ ہم تم کولوگوں کے لیے (اپنی قدرت کی) نشانی بنا ئیں اور (ہاں گذھے کی) ہڈیوں کو دیکھو کہ ہم ان کو کیوکر جوڑ دیتے ہیں اور ان پر (کس طرح) گوشت پوست چڑھا دیتے ہیں۔ پھر جب بیدا قعات اس کے مشاہدے میں آئے تو بول اٹھا کہ میں یقین کرتا ہوں کہ اللہ ہر چیز پر قادر ہے۔''

ک حکمت کا نقاضا بھی یہی ہے کہ موت کے بعد دوبارہ اٹھایا جائے تا کہ ہرانسان کواس کے اعمال کا بدلہ دیا جائے ادراگر ایسانہ ہوتو پھرانسانوں کو پیدا کرنا عہث اور بے فائدہ ہے جس میں کوئی حکمت نہیں کیونکہ الیی زندگی کے اعتبار سے تو انسانوں اور حیوانوں میں کوئی فرق ہی نہیں رہ جاتا۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿ أَفَكَ بِنَتُمْ أَنَّمَا خَلَقْنَكُمْ عَبَثَا وَأَنَّكُمْ إِلَيْنَا لَا تُرْجَعُونَ ۞ فَتَعَلَى ٱللَّهُ ٱلْمَلِكُ ٱلْحَقُّ لَآ إِلَهُ إِلَّا هُوَ رَبُّ ٱلْمَالِكُ ٱلْمَالِكُ ٱلْحَقُّ لَآ إِلَهُ إِلَّا هُوَ رَبُّ ٱلْمَانِ ٱلْكَالِمُ الْمَانِونِ ٢٣/١١٥/١)

'' کیاتم بی خیال کرتے ہوکہ ہم نے تم کو بے فائدہ پیدا کیا ہے اور بیکہ تم ہماری طرف لوٹ کرنہیں آؤ گے؟ تو اللہ جوسچا بادشاہ ہے اس کی شان سب سے اونچی ہے' اس کے سواکوئی معبودنہیں۔ وہی عرش بزرگ کا مالک ہے۔''

#### اورفر مایا:

﴿ إِنَّ ٱلسَّاعَةَ ءَائِيكَةً أَكَادُ أُخْفِيهَا لِتُجْزَئِى كُلُّ نَفْسٍ بِمَا تَسْعَىٰ ﴿ ﴿ وَلَهُ : ٢٠/١٥)

"قیامت یقینا آنے والی ہے۔ میں جاہتا ہوں کہاس (کے وقت) کو پوشیدہ رکھوں تا کہ مرحض جوکوشش کرے اس کابدلہ پائے۔"

### اورفر مایا:

﴿ وَأَقْسَمُوا بِاللَّهِ جَهْدَ أَيْمَنِهِمْ لَا يَبْعَثُ اللَّهُ مَن يَمُوثُ بَلَى وَعْدًا عَلَيْهِ حَقًا وَلَكِنَّ أَحَثَرَ النَّاسِ
لَا يَعْلَمُونَ ۞ لِلَّهَ مِنْ لَهُمُ الَّذِى يَغْتَلِفُونَ فِيهِ وَلِيَعْلَرَ الَّذِينَ كَفَرُوّاً أَنَهُمْ كَانُوا كَنُولِينَ ۞
إِنَّمَا قَوْلُنَا لِنَوْسَ وَإِذَا أَرَدْنَهُ أَن نَقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ ۞ (النحل: ٨٥/١٦)

''اور بیاللہ کی شخت قسمیں کھاتے ہیں کہ جومر جاتا ہے اللہ اسے (قیامت کے دن قبر سے ) نہیں اٹھائے گا' کیوں نہیں! یہ اس کے ذمے سچاوعدہ ہے جواسے ضرور پورا کرتا ہے' لیکن اکثر لوگ نہیں جانئے' تا کہ جن با توں میں بیاختلاف کرتے ہیں وہ ان پر ظاہر کردے اور اس لیے کہ کافر جان لیس کہ وہ جھوٹے تھے۔ جب ہم کسی چیز کا ارادہ کرتے ہیں تو اس کے لیے ہمارا صرف میں قول ہوتا ہے کہ ہم اس سے کہتے ہیں: ہو جا! تو وہ ہو جاتی ہے۔''

### اور فرمایا:

﴿ زَعَمَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا أَن لَن يُبَعَثُوا فَلَ بَكَ وَرَقِ لَلْبَعَثُنَّ ثُمَّ لَلْنَبَوْنَ بِمَا عَمِلْتُمْ وَقَالِكَ عَلَى ٱللَّهِ يَسِيرُ ۞﴾ (التغاب: ٧/٦٤)

''جولوگ کافر ہیں ان کا اعتقاد ہے کہ وہ (دوبارہ) ہرگزنہیں اٹھائے جائیں گے (اے نبی!) کہدو کیوں نہیں! میرے پروردگار کی قتم!تم ضرورا ٹھائے جاؤ گئے پھر جو کام تم کرتے رہے ہووہ تنھیں بتائے جائیں گے اور بید (بات)اللہ کے لیے نہایت آسان ہے۔'' اگر منکرین بعث بعد الموت کے سامنے بید لائل بیان کردیے جائیں اور پھر بھی وہ اپنے **افکار پراصرار** کریں تو وہ جنگڑ الؤ ضدی اور ہٹ دھرم ہیں اور بیرفا لم عنقریب جان لیں گے کہ دہ کون می جگہلوٹ کر جاتے ہیں۔

### عذاب قبراورأس كي حقيقت

(سوال کیاعذاب قبرثابت ہے؟

ر البقر قرآن وسنت کی واضح اور **خاہر نصوص ا**ور مسلمانوں کے اجماع سے ثابت ہے اور یہی متیوں ادلہ شرعیہ ہیں۔ سنت سے اس کی واضح دلیل میہ ہے کہ نبی مُثافِیْ نے فرمایا ہے:

«تَعَوَّذُوا بِاللهِ مِنْ عَذَابِ الْقَبْرِ، فَقَالُوا: نَعُوذُ بِاللهِ مِنْ عَذَابِ الْقَبْرِ»(صحيح مسلم، الجنة، باب عرض مقعد الميت من الجنة والنار ... ح:٢٨٦٧)

''تم عذابِ قبرے الله تعالیٰ کی پناه طلب کرؤ صحابہ نے کہا: ہم عذابِ قبرے الله تعالیٰ کی پناه حیاہتے ہیں۔''

مسلمانوں کے اجماع سے ولیل: تمام مسلمان اپن نماز میں بیدعا کرتے ہیں: [ أَعُو ذُ بِاللَّهِ مِنُ عَذَابِ جَهَنَّمَ وَمِنُ عَذَابِ اللَّهِ مِنُ عَذَابِ جَهَنَّمَ وَمِنُ عَذَابِ اللَّهِ مِنُ عَذَابِ اللَّهِ عَلَى عَذَابِ جَهُمُ اور عذاب قبر سے بناہ جا ہتا ہوں۔''حتی کہ عام مسلمان بھی جو نہ علاء میں سے ہیں اور نہ اہل اجماع میں سے وہ بھی اپنی نماز میں بیدعا کرتے ہیں۔

قر آن مجید کی واضح نصوص میں سے دلیل: آل فرعون کے بارے میں حسب ذیل ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿ النَّارُ يُعْرَضُونَ عَلَيْهَا غُدُوًّا وَعَشِيًّا ۚ وَيَوْمَ تَقُومُ ۖ السَّاعَةُ أَدْخِلُوٓاْ مَالَ فِرْعَوْنَ أَشَدَّ الْسَاعَةُ أَدْخِلُوٓاْ مَالَ فِرْعَوْنَ أَشَدَّ الْسَدَارِ فِي اللهِ (٤٦/٤٠)

''(وہ) آتش جہنم ہے جس پرضبح وشام انھیں پیش کیا جاتا ہے اور جس روز قیامت ہریا ہوگ (عکم ہوگا کہ) فرعون والوں کو سخت عذاب میں داخل کرو۔''

یے شک آتش جہنم کے سامنے تھیں اس لیے تو پیش نہیں کیا جاتا کہ وہ تفریح کریں اور خوشیاں منا کیں بلکہ تھیں اس لیے پیش کیا جاتا ہے تا کہ انہیں آگ کا عذاب پنچے۔اس طرح ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿ وَلَوْ تَرَى إِذِ الظَّلِيلُمُونَ فِي غَمَرَتِ الْمُوتِ وَالْمَلَتَهِكَةُ بَاسِطُوۤ الَّذِيهِ مَ أَخْدِجُوا أَنفُسَكُمُ ﴾ (الأنعام: ٩٣/٦)

''اور کاشتم ان ظالم (بینی مشرک) لوگوں کواس وقت دیکھوجب وہ موت کی نختیوں میں (مبتلا) ہوں گے اور فرشتے (ان کی طرف عذاب کے لیے)اپنے ہاتھ بڑھار ہے ہوں گے کہ نکالوا پی جانیں۔''

الله اکبر! وہ اپنی جانوں کے بارے میں بہت فکر مند ہوں گے اور اس بات کو قطعاً پسندنہیں کریں گے کہ ان کے جسموں سے ان کی جانیں نکلیں اور پھران سے کہا جائے گا:

﴿ ٱلْيُوْمَ تُجَرُّونَ عَذَابَ ٱلْهُونِ بِمَا كُنتُمْ تَقُولُونَ عَلَى ٱللَّهِ غَبْرَ ٱلْحَقِّ وَكُنتُمْ عَنْ ءَايَكَتِهِ

تَسْتَكُيرُونَ ﴿ ﴿ (الأنعام: ٦/ ٩٣)

'' آج تم کوذات کے عذابوں کی سزادی جائے گی اس لیے کہتم اللہ پر ناحق باتیں گھڑتے تھے اوراس کی آیتوں سے سرکشی کرتے تھے''

اَلْیَاوُم کا''ال''عہدحضوری کے لیے ہے بیعنی آج کاوہ دن جوان کی وفات کا دن ہے۔ آج تم کوذلت کے عذاب کی سزادی جائے گئ اس لیے کئم اللہ برناحق با تیں گھڑتے تھے اوراس کی آیتوں سے سرکٹی کرتے تھے۔

اس سے معلوم ہوا کہ صریح سنت اور قرآن کی ظاہر نصوص اور مسلمانوں کے اجماع سے عذاب قبر ثابت ہے۔ قرآن مجید کا میہ ظاہر صریح ہی کی طرح ہے' کیونکہ مذکور دیالا دونوں آپیوں سے عذاب قبر صراحت ہی سے معلوم ہور ہاہے۔

روان جب میت کوفن نه کیا جائے اور اسے درندے کھا جا کیں یا ہوا کیں اڑا دیں تو کیا اے بھی عذاب قبر ہوگا؟

(جواب جی ہاں! کیونکہ عذاب روح کو ہوتا ہے اورجسم تو تلف ہو کرفنا ہوجاتا ہے کیکن بیا لیک غیبی امر ہے لہذا میں پورے وثوق سے بینہیں کہ سکتا کہ جسم کو عذاب نہیں ہوتا ممکن ہے جسم کو بھی عذاب ہوتا ہو خواہ وہ فنا ہوجائے یا جل جائے 'کیونکہ انسان اخروی معاملات کو دنیوی حالات پر قیاس نہیں کر سکتا۔

ر السوال جو شخص عذاب قبر کا اٹکار کرے اور دلیل بید ہے کہ اگر قبر کو کھول کر دیکھا جائے تو وہ شک ہوئی ہوتی ہے نہ کشادہ اور نہ اس میں کوئی اور تبدیلی واقع ہوئی ہوتی ہے تو اسے ہم کیا جواب دیں؟

جواب جو خص عذاب قبر کا انکار کرے اور دلیل بیوے کہ قبر کو کھول کر دیکھا جائے تو اس میں کوئی تبدیلی رونمانہیں ہوئی ہوتی 'اسے کئی طرح سے جواب دیا جاسکتا ہے' مثلاً:

🔾 عذاب قبرشرى دلاكل سے تابت بالله تعالى نے آل فرعون كے بارے يس فرمايا ب

﴿ ٱلنَّادُ يُعْرَضُونَ عَلَيْهَا غُدُوًّا وَعَشِيًّا ۚ وَيَوْمَ تَقُومُ ٱلسَّاعَةُ أَدْخِلُوٓاْ ءَالَ فِرْعَوْنَ أَشَدَّ الْمَدَابِ ۚ فَالَّا اللهِ عَلَيْهَا غُدُوا وَعَشِيًّا وَيَوْمَ تَقُومُ ٱلسَّاعَةُ أَدْخِلُوٓاْ ءَالَ فِرْعَوْنَ أَشَدَّ الْمَذَابِ فِي ﴿ اللهَ اللهِ ١٠٤٤)

''وہ آتش جہنم ہے جس پرضبع وشام انھیں پیش کیا جاتا ہے اور جس روز قیامت برپا ہوگی ( تو تھم ہوگا کہ ) آل فرعون کو تخت عذاب میں داخل کرو۔''

### اور نبی اکرم مالی نے فرمایا:

﴿ فَلَوْلَا أَنْ لاَ تَدَافَنُوا لَدَعَوْتُ اللهَ أَنْ يُسْمِعَكُمْ مِنْ عَذَابِ الْقَبْرِ الَّذِي أَسْمَعُ مِنْهُ، ثُمَّ أَقْبُلَ عَلَيْنَا بِوَجْهِهِ، فَقَالَ: تَعَوَّذُوا بِاللهِ مِنْ عَذَابِ النَّارِ، قَالُوا نَعُوذُ بِاللهِ مِنْ عَذَابِ النَّارِ، فَقَالَ: تَعُوذُ بِاللهِ مِنْ عَذَابِ الْقَبْرِ الْقَبْرِ، فَقَالُوا: نَعُوذُ بِاللهِ مِنْ عَذَابِ الْقَبْرِ الصحيح النَّارِ، فَقَالَ: تَعُوذُ بِاللهِ مِنْ عَذَابِ الْقَبْرِ الصحيح مسلم، الجنة، باب عرض مقعد المبت من الجنة والنار . . . ح:٢٨٦٧)

'' چنانچہا گریہ بات نہ ہوتی کہتم میوں کو دنن نہیں کرو گئ تو میں اللہ تعالیٰ سے بید عاکرتا کہ وہ تعصیں بھی وہ عذاب قبر سنا وے جو میں سنتا ہوں' پھر آپ ہماری طرف متوجہ ہوئے اور فرمایا: آگ کے عذاب سے اللہ کی پناہ طلب کرؤ انہوں (حاضرین) نے کہا کہ ہم آگ کے عذاب سے اللہ کی پناہ چاہتے ہیں۔ آپ نے پھر فر مایا: قبر کے عذاب سے اللہ کی پناہ طلب کرو۔ انہوں نے پھر کہا کہ ہم قبر کے عذاب سے اللہ کی پناہ طلب کرتے ہیں۔''

اورنبی سُ الفِظ نے مومن میت کے بارے میں فرمایا:

الْيُفْسَحُ لَهُ فِي قَبْرِهِ (اصحيح البخاري، الجنائز، باب ماجاء في عذاب القبر، ح: ١٣٧٤ وصحيح مسلم، الجنة، باب عرض مقعد الميت من الجنة والنار . . . ح: ٢٨٧٠)

"اس کی قبر کوکشادہ کر دیا جاتا ہے۔"

علاوہ ازیں عذاب قبر کے بارے میں اور بھی بہت می نصوص ہیں کہ وہم و گمان کے ساتھ ان نصوص کی مخالفت کرنا جا ئز نہیں بلکہ واجب بیہ ہے کہ ان نصوص کی تصدیق کی جائے اور انہیں صبح تسلیم کیا جائے۔

- دراسل عذاب قبر کاتعلق روح سے بئیدن پرمحسوں ہونے والا معاملہ ہیں ہے۔ اگر بدن پرمحسوں ہونے والا معاملہ ہوتا تو یہ ایمان بالغیب میں سے نہ ہوتا اور نہ اس پر ایمان لانے کا کوئی فائدہ ہوتا لیکن بیتو امور غیب میں سے ہواور پھر برزخ کے حالات کواحوال دنیا پر قیاس نہیں کیا جاسکتا۔
- قبر کے عذاب اوراس کی نعتوں کواور قبر کی کشادگی اور تنگی کوقبر میں بدفون ہی محسوس کرسکنا ہے دوسرانہیں۔انسان بسااوقات خواب دیکھتا ہے جب کہ وہ اسے بستر پرسور ہا ہوتا ہے کہ دہ کھڑا ہے یا جار ہا ہے یا آر ہا ہے یا کسی کو مار دہا ہے یا کسی سے مار کھا رہا ہے اور اس سو سے اور وہ دیکھتا ہے کہ وہ کسی بہت تنگ اور خوفنا ک جگہ میں ہے یا وہ کسی بہت ہی کشادہ اور سرسبز وشاداب جگہ پر ہے اور اس سو سے ہوئے انسان کے پاس جوشن ہوا سے اس طرح کی کوئی چیز نظر آتی ہے نہ محسوس ہوتی ہے۔

اس طرح کے تمام امور میں انسان کے لیے واجب سے کہوہ کہے کہ ہم نے س ایا اور مان لیا ، ہم ان پرایمان لاتے اور ان کی تقید بق کرتے ہیں۔

<u>سوال</u> کیا گناه گارمومن سے عذاب قبر میں تخفیف کردی جاتی ہے؟

روا ہاں! تخفیف کردی جاتی ہے کیونکہ نی مُلَاثِیْ جب دوقبروں کے پاس سے گزرے تو آپ نے فرمایا تھا:

﴿ إِنَّهُمَا لَيُعَذَّبَانِ وَمَا يُعَذَّبَانِ فِي كَبِيرٍ، ثُمَّ قَالَ: بَلَى، أَمَّا أَحَدُهُمَا فَكَانَ يَسْغَى بِالنَّمِيمَةِ، وَأَمَّا الآخَرُ فَكَانَ لاَ يَسْتَرُ مِنْ بَوْلِهِ ثُمَّ أَخَذَ عُودًا رَطْبًا فَكَسَرَهُ بِاثْـنَتَيْنِ ثُمَّ غَرَزَ كُلَّ وَاحِدٍ مُنْهُمَا عَلَى قَبْرٍ، ثُمَّ قَالَ: لَعَلَّهُ يُخَفِّفُ عَنْهُمَا مَا لَمْ يَيْبِسَا »(صحبح غَرَزَ كُلَّ وَاحِدٍ مِنْهُمَا عَلَى قَبْرٍ، ثُمَّ قَالَ: لَعَلَّهُ يُخَفِّفُ عَنْهُمَا مَا لَمْ يَيْبِسَا »(صحبح البخاري، الجنائز، باب عذاب القبر من الغية والبول، ح:١٣٧٨ وصحبح مسلم، الطهارة، باب الدليل على نجاسة البول ووجوب الاستبراء منه، ح:٢٩٢)

''ان دونوں کوعذاب ویا جارہاہے اوران دونوں کو کسی بڑے گناہ کی وجہ سے عذاب نہیں دیا جارہا' پھرفر مایا: کیوں نہیں!ان میں ہے ایک چغلی کیا کرتا تھا اور دوسرا پییٹاب (کے چھینٹوں) سے نہیں بچتا تھا' پھر آپ نے ایک تازہ شاخ بکڑی ادرتو ڈکر اس کر در مصرکر میں راہ ریچران میں ہے ہراک کو دونوں کی قبر مرگاڑ دیا اور فرمایا: شایدان سے اس وقت تک عذاب میں

تخفیف کردی جائے جب تک بدونوں شاخیں خشک ندموں۔''

یہ صدیث اس بات کی دلیل ہے کہ عذاب میں تخفیف کردی جاتی ہے کیکن سوال میہ ہے کہ ان دوشا خوں کا عذاب دیے جانے والے ان دوشخصوں کے عذاب میں تخفیف سے کیا تعلق ہے؟ اس کا ایک جواب توبید یا گیا ہے کہ دونوں شاخوں نے خشک ہونے تک اللہ کی تبیع بیان کر ناتھی اور تبیع میت کے عذاب میں تخفیف کا سب ہے کھراس علت سے جو بہت بعید ہے کو گوں نے بیفرع بھی نکالی ہے کہ انسان کے لیے یہ مسنون ہے کہ وہ قبرستان میں جا کر تبیع پڑھے تا کہ مردوں کے عذاب میں تخفیف ہوجائے۔ بعض علماء نے کہا ہے کہ یہ سبب ضعیف ہے کہ ونکہ شاخوں نے تو تسبیع بیان کرنا ہی تھی خواہ بیز ہوں یا خشک کیونکہ ارشاد باری تعالی ہے:

﴿ تُسَيَّحُ لَهُ السَّمَوَتُ السَّبِعُ وَالْأَرْضُ وَمَن فِيمِنَّ وَإِن مِّن شَيْءٍ إِلَّا يُسَيِّحُ بِجَدِهِ وَلَذِينَ لَا نَفْقَهُونَ تَسْبِيحَهُمَّ ﴾ (الاساه: ١٧/ ٤٤)

"ساتوں آسان اور زمین اس کی شبیح بیان کرتے ہیں اور جو (مخلوق) ان میں ہے اور (مخلوقات میں سے) کوئی چیز ایسی نہیں جواس کی تعریف کے ساتھ شبیج نہ کرتی ہولیکن تم ان کی شبیع کوئیں سیجھتے۔"

بعض علماء نے اللہ تعالی انھیں معاف فرمائ جو یہ کہا ہے کہ مسنون ہے کہ انسان قبر پرکوئی ترشاخ یا درخت وغیرہ لگادے تا کہ صاحب قبر کے عذاب میں شخفیف ہوتو پیاستنباط بہت بعید ہے اور حسب ذیل اسباب کے باعث بیر جائز نہیں ہے:

- ہارے سامنے یہ بات منکشف نہیں ہوتی کہ اس شخص کو عذاب ہور ہاہے جب کہ نبی اکرم نگائیڈا کو ان دونوں کے عذاب کے بارے میں معلوم ہوگیا تھا۔ بارے میں معلوم ہوگیا تھا۔ بارے میں معلوم ہوگیا تھا۔
- ہم اگراییا کریں گے تو میت سے براسلوک کریں گے کیونکہ ہم نے اس کے بارے میں یہ سوعِظن قائم کرلیا کہ اسے عذاب ہور ہا ہے۔ ہمیں کیا معلوم شائد وہ جنت کی نغمتوں سے شاد کا م ہور ہا ہو۔ ہوسکتا ہے کہ مغفرت کے کثیر اسباب میں سے کسی سبب کی وجہ سے اللہ تعالی نے اس کی موت سے پہلے ہی اس کی مغفرت فرمادی ہواور جب دہ فوت ہوا ہوتو معاف کیا جا چکا ہوا ور وہ ستحقِ عذاب ہی نہ ہو۔

- ں یہ اشنباط ان سلف صالحین کے ندہب کے بھی خلاف ہے جولوگوں سے زیادہ اللہ تعالیٰ کی شریعت کو جاننے والے تھے کیعنی جب حضرات صحابیہ کرام ٹخائشی میں سے کسی نے بیرکا منہیں کیا تو ہم اسے کیوں کریں؟
- الله تعالى نے اس سے بہتر بات كى طرف ہمارى رہنمائى فرمادى ہے چنانچہ نبى اكرم كالميم اجب سى ميت كى تدفين سے فارغ مونے تو آپ وہاں كھڑ ہے ہوتے اور ارشاد فرماتے:

﴿ اِسْتَغْفِرُوا ۚ لَأَخِيكُمْ وَاسْلًا لُوا لَهُ بِالتَّنْبِيتِ فَإِنَّهُ الآنَ يُسْأَلُ﴾(سن أبي داود، الجنائز، باب الاستغفار عند القبر للميت في وقت الانصراف، ح:٣٢٢١)

''ا پے بھائی کے لیے استغفار کرواوراس کی ثابت قدمی کے لیے دعا کرو' کیونکہ اس ہے،اب سوال کیا جارہا ہے۔''

### شفاعت اوراس کی اقسام

(سوال) شفاعت سے کیا مراد ہے؟ اوراس کی کتنی اقسام ہیں؟

(جواب) لغوی طور پر شفاعت: ''د شفع'' سے ماخوذ ہے اور'' ویر'' کی ضد ہے اور اس کے معنی طاق کو جفت' بینی ایک کو دو اور تین کو چار بنادیئے کے ہیں۔ اصطلاح میں اس کے معنی جلب منفعت یا دفع مصرت کے لیے کسی دو سرے کو واسطہ بنا لینے کے ہیں' بعنی شافع (سفارش کرنے والا) مشفوع الیہ (جس سے سفارش کی گئی ہو) اور مشفوع لہ (جس کے لیے سفارش کی گئی ہو) کے درمیان مشفوع لہ کی جلب سنفعت یا اس کی دفع مصرت کے لیے واسطہ ہوتا ہے۔ شفاعت کی درج ذیل دو تشمین ہیں:

ربه لی فعم: صحیح اور ثابت شدہ شفاعت: اس سے مرادوہ شفاعت ہے جسے اللہ تعالیٰ نے اپنی کتاب میں یااس کے رسول سُلُقِیْم نے اپنی سنت میں ثابت فرمایا ہے۔ بیشفاعت اہل تو حید واخلاص ہی کونصیب ہوگی کیونکہ حضرت ابو ہریرہ ڈٹاٹیڈ نے جب بیعرض کیا: یارسول اللہ! الوگوں میں آپ کی شفاعت کی سب سے زیادہ سعادت حاصل کرنے والاکون ہوگا؟ تو آپ نے فرمایا:

«مَنْ قَالَ لاَ إِلٰهَ إِلاَّ اللهُ خَالِصًا مِنْ قَلْبِهِ»(صحيح البخاري، العلم، باب الحرص على الحديث، ح:٩٩)

"جمشخص نے اپنول کے اخلاص کے ساتھ "لا الله الا الله" كبات

اس شفاعت کے لیے حسب ذیل تین شرطیں ہیں: ﴿الله تعالیٰ شافی سے راضی ہو۔﴿الله تعالیٰ مشفوع له سے بھی راضی ہو۔ ﴿الله تعالیٰ نے شافع کو شفاعت کی اجازت عطافر مادی ہو۔ان شرا لَط کا ابسال کے ساتھ حسب ذیل ارشاد باری تعالیٰ میں ذکر ہے:

﴿ ﴿ وَكُمْ مِن مَّلَكِ فِي ٱلسَّمَوَاتِ لَا تُغْفِي شَفَاعَتُهُمْ شَيِّعًا إِلَّا مِنْ بَعْدِ أَن يَأْذَنَ ٱللّهُ لِمَن يَشَآهُ وَيَرْضَقَ اللّهِ ﴿ اللّهِ مِن مَّلَكِ فِي ٱلسَّمَوَاتِ لَا تُغْفِي شَفَاعَتُهُمْ شَيّعًا إِلَّا مِنْ بَعْدِ أَن يَأْذَنَ ٱللّهُ لِمَن يَشَآهُ وَيَرْضَقَ اللّهِ ﴾ (النجه: ٢٦/٥٣)

''اور آسانوں میں بہت سے فرشتے ہیں جن کی سفارش کچھ بھی فائد، نہیں دیتی مگر بعد ازاں کہ اللہ جس کے لیے چاہے اجازت بخشے اور (سفارش) پیند کرے۔''

اوران آیات میں انھیں مفصل بیان کیا گیا ہے:

- ﴿ مَن ذَا ٱلَّذِى يَشْفَعُ عِندَهُ وَإِلَّا بِإِذْنِهِ ۗ (البعرة: ٢٥٥/٢)
- ''کون ہے جواس کی اجازت کے بغیر (کسی کی ) سفارش کر سکے؟''
- ﴿ يَوْمَهِ إِ لَّا نَنفَعُ ٱلشَّفَاعَةُ إِلَّا مَنْ أَذِنَ لَهُ ٱلرَّحْمَلُ وَرَضِى لَمُ قَوْلًا ۞ (طه: ١٠٩/٢٠)

''اس روز ( کسی کی ) سفارش کیچھ فائدہ نہ دیے گی مگر اس شخص کی جسے اللہ اجازت دے گا اور اس کی بات کو پہند فریائے گا۔''

- ﴿ وَلَا يَشْفَعُونَ إِلَّا لِمَن ٱرْبَعَنَى ﴾ (الأنبياء: ٢٨/٢١)
- "اوروہ (اس کے پاس کسی کی) سفارش نہیں کر سکتے گراس شخص کی جس سے اللہ خوش ہو۔"

بہر حال شفاعت کے لیے ان تین شرائط کا پایا جانا ضروری ہے اور پھر علمائے کرام ہُوَتَدُانے بیکھی وَکر فرمایا ہے کہ قرآن وحدیث سے ثابت شدہ شفاعت کی درج ویل دوقتمیں ہیں:

- شفاعت عامہ: اس کے معنی یہ ہیں کہ اللہ تعالی اپنے نیک بندوں میں ہے جن کو جائے گا اور جن کے لیے جائے گا'شفاعت کی اجازت عطافر مادے گا۔ یہ شفاعت نبی اکرم مُؤَیِّرُم 'ویگر انبیائے کرام' صدیقین' شہداء اور صالحین کے لیے ثابت ہے اور یہ جہنم میں جانے والے مومن گناہ گاروں کے لیے شفاعت کریں گے کہ خمیں جہنم سے نکال دیا جائے۔
- ﴿ شفاعت خاصہ: اس سے مرادوہ شفاعت ہے جو نبی گالیّتا ہی کے ساتھ خاص ہوگی۔اور قیامت کے دن آپ کی طرف ہے جو شفاعت ہوگی وہ شفاعت ہوگی وہ شفاعت عظیٰ ہے اور بیاس وقت ہوگی جب لوگوں کو نا قابل برداشت ثم اور تکلیف ہوگی اور وہ کی الی شخصیت کی تلاش میں ہوں گے جو اللہ تعالیٰ کے ہاں ان کی شفاعت کرے تا کہ آخیس حشر کے دن کی تکلیفوں اور مصیبتوں سے نجات ملے۔اس مقصد کے لیے وہ حضرت آدم کچر نوح نجر ابراہیم نجر موکیٰ اور پھر عیسیٰ عیالیہ کے پاس جا کمیں گئے مگر بی تمام انبیائے کی حام شفاعت سے انکار فرمادیں گئے حق کہ یہ سب اوگ نبی اکرم نگائیہ کی خدمت اقدس میں حاضر ہوکر شفاعت کے لیے عرض کریں شفاعت نے بی تو آپ اللہ تعالیٰ کے پاس شفاعت فرما کمیں گے کہ وہ اپنے بندوں کو اس دن کی حشر سامانیوں سے نجات عطا فرمادے۔ تب اللہ تعالیٰ آپ کی دعا اور آپ کی شفاعت کوشرف قبولیت سے سرفراز فرمادے گا اور یہی وہ مقام محمود ہے جس کا اللہ تعالیٰ نے آپ سے درج ذیل آب کی دعہ میں وعدہ فرمایا ہے:
  - ﴿ وَمِنَ ٱلْيَالِ فَتَهَجَدَدِيهِ عَنَافِلَةً لَكَ عَسَىٰ أَن يَبْعَنْكَ رَبُّكَ مَقَامًا مَعْمُودًا ﴿ الإسراء: ٧٩/١٧) "اور بعض حصهُ شب مِين بھي آپ اس (قرآن) ئيساتھ تبجد کي نماز پڙھا کريں يه (شب خيزي) تمھارے ليے زيادہ اجرو تواب کا باعث ہے۔ قریب ہے کہ اللہ آپ کومقام محمود میں کھڑا کرے گا۔"

رسول الله مَلَ الله مِلْ الله مَلَ الله مَلَ الله مِلْ الله مُلْ الله مِلْ الله مِلْ الله الله مِلْ الله مُلْ الله مُلمُلُولُ الله مُلْ الله مُلِ

دا خلے کی اجازت ملے گی اور نبی اکرم مُؤیِّظِ کی شفاعت سے جنت کے درواز وں کو کھولا جائے گا۔

لارمری فلم: شفاعت باطلہ ہے جو کسی کے پچھ کام نہ آئے گی۔اس سے مراد مشرکین کی مزعومہ شفاعت ہے جو یہ دعویٰ کرتے ہیں کہان کے معبود اللہ تعالیٰ کے ہاں ان کی شفاعت کریں گے۔ بیشفاعت ان کے پچھ کام نہ آئے گی۔ارشاد باری تعالیٰ ہے: کہ بیت تیموجہ میں بیٹر واقد نہ بیٹر کھی کھی دلاں ہے ، وہ ان میں

﴿ فَمَا لَنَفَعُهُمْ شَفَاعَةُ ٱلشَّنِعِينَ ﴿ (المدار: ٤٨/٧٤)

''تو (اس حال میں) سفارش کرنے والوں کی سفارش ان کے حق میں پکھے فائدہ نہ دی گی۔''

کے ونکہ اللہ تعالی ان مشرکین کے شرک سے خوش نہیں ہے اور نہ یہ مکن ہے کہ وہ مشرکین کے لیے شفاعت کی کسی کو اجازت دے کی ونکہ وہ تو اپنے پیندیدہ بندوں کے لیے شفاعت کی اجازت عطا فرمائے گا اور وہ اپنے بندوں کے لیے کفر اور فساد کو پبندہی نہیں فرماتا'لہٰذامشرکین کا اپنے معبودوں سے یہ تعلق قائم کرنا کہ:

## ﴿ هَلَوُكُو مُنْفَعَلُونَا عِندَ ٱللَّهِ ﴾ (يونس: ١٨/١٠)

''یاللہ کے پاس ہماری سفارش کرنے والے ہیں۔''

یہ ایک باطل اور غیر نفع بخش تعلق ہے۔ بیعلق انھیں اللہ تعالیٰ سے اور بھی دور کردے گا کیونکہ شرکین بتوں کی عبادت کے لیے باطل و سلے کے ذریعے سے اپنے بتوں سے شفاعت کی امیدر کھتے ہیں اور بیان کی بے وقونی ہے کہ تقرب الٰہی کے حصول کے لیے ایک ایسا وسیلہ اختیار کرتے ہیں جو انھیں اللہ تعالیٰ سے مزید دور کردے گا۔

# بحیین میں فوت ہونے والوں کا انجام

سوال مومنوں اور مشرکوں کے فوت ہوجانے والے جھوٹے بچوں کا کیا انجام ہوگا؟

رجواب مومنوں کے چھوٹے بچے جنت میں جائیں گے کیونکہ وہ اپنے بابوں کے تابع ہیں۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَٱنْبَعَنْهُمْ ذُرِّيَنُهُمْ بِإِيمَانٍ ٱلْحَقَّنَا بِهِمْ ذُرِّيَّنَهُمْ وَمَاۤ ٱلنَّنَهُم مِّنْ عَمَلِهِ رَمِّن شَيَّعُ كُلُّ ٱمْرِي عِا كَسَبَ رَهِينُّ ﷺ ﴿ (الطور: ٢١/٥٢)

''اور جولوگ ایمان لائے اوران کی اولا دبھی (راہ) ایمان میں ان کے پیچھے چلیٰ ہم ان کی اولا دکوبھی (جنت میں) ان کے درجے تک پہنچادیں گے اوران کے اعمال میں سے پچھے کم ذکریں گے۔ ہڑخص اپنے اعمال کے ٹومن جواس نے کمائے' گردی ہے۔''

جہاں تک مومنوں کے سوا دیگر لوگوں کے بچوں کا تعلق ہے لینی ان بچوں کا جوغیر سلم والدین سے پیدا ہوئے تو ان کے بارے میں سب سے زیادہ صحح قول ہے ہے کہ ہم یہ ہیں: '' اللہ تعالیٰ ہی زیادہ بہتر جانتا ہے کہ انہیں کس طرح کے ممل کرنے تھے۔'' دنیا کے ادکام کے اعتبار سے اللہ تعالیٰ ہی جانتا ہے کہ انہیں کس طرح کے اعتبار سے اللہ تعالیٰ ہی جانتا ہے کہ انہیں کس طرح کے اعمال کرنے تھے جیسا کہ نبی طرح کے اعمال کرنے تھے جیسا کہ نبی طافی ہے ان کے بارے میں فرمایا ہے۔ <sup>(1)</sup> الہذا ہم ان کے بارے میں یہ کہیں گے کہ ان کے انہام کو اللہ ہی جانتا ہے۔ حقیقت ہے کہ ان کے آخرت کے معاملے کا ہم سے کوئی زیادہ تعلق بھی نہیں ہے' البتہ دنیا کے ادکام کے انہام کو اللہ ہی جانتا ہے۔ معاملے کا ہم سے کوئی زیادہ تعلق بھی نہیں ہے' البتہ دنیا کے ادکام کے انہام کو اللہ ہی جانتا ہے۔ معاملے کا ہم سے کوئی زیادہ تعلق بھی نہیں ہے' البتہ دنیا کے ادکام کے انہام کو اللہ ہی جانتا ہے۔ معاملے کا ہم سے کوئی زیادہ تعلق بھی نہیں ہے' البتہ دنیا کے ادکام کے انہام کو اللہ ہی جانتا ہے۔ معاملے کا ہم سے کوئی زیادہ تعلق بھی نہیں ہے' البتہ دنیا کے ادکام کے انہام کو اللہ ہی جانتا ہے۔ کہ ان کے ان کے معاملے کا ہم سے کوئی زیادہ تعلق بھی نہیں ہے' البتہ دنیا کے ادکام کے انہام کو اللہ ہی جانتا ہے۔ کہ ان کے انہام کو انٹر ہی جانتا ہے۔ کہ کہ کی خوالے کے دکام کو انٹر بھی خوالے کے دکام کے اعتبار سے کہ کہ کی خوالے کی دیا ہے کہ کو دیا ہے کہ کی دیا ہے کہ کو دیا ہے کو دیا ہے کہ کو دیا ہے کہ کو دیا ہے کہ کو دیا ہے کہ کو دیا ہے کو کی دیا ہے کہ کو دیا ہے کی دیا ہے کو دیا ہے کہ کو دیا ہے کو دیا ہے کو دیا ہے کہ کو دیا ہے کو دیا ہے کہ کو دیا ہے کو دیا ہے کہ کو دیا ہے کہ کو دیا ہے کہ کو دیا ہے کی دیا ہے کہ کور کو دیا ہے کہ کور کے کور کور کور کے کہ کور کور کور کور کور کے کی

صحيح البخاري الحنائز باب ما قبل في أولاد المشركين حديث: 1384

اعتبارے ہماراان سے تعلق ہےاور وہ یہ ہے کہ احکام دنیا کے اعتبارے ان کے لیے بھی وہی تھم ہے جومشرکین کے لیے ہے کہ مرنے کے بعدانھیں عنسل دیآ جائے گانہ کفن دیا جائے گااور نہان کی نماز جناز ہ پڑھی جائے گی اور نہ انھیں مسلمانوں کے قبرستان میں دنن کیا جائے گا۔ والله اعلم

# جنت میں مُردوں کے لیے تو تو رعین ہیں اور عورتوں کے لیے ....؟

سوال مردول کو تو جنت میں حرمین ملیس گی ۔ سوال بدہے کہ عورتو ل کو کیا ملے گا؟

رجواب الله تعالى في الل جنت ك لينمتون كاذكركرت موع فرمايا ب:

﴿ وَلَكُمْ فِيهَا مَا تَشْتَهِى آنفُسُكُمْ وَلَكُمْ فِيهَا مَا تَلَعُونَ ۞ نُزُلًا مِنْ غَفُورِ تَحِيمٍ ۞﴾ (نه این ۱۷ ، ۲۲ ، ۲۲ )

''اور وہاں جس (نعمت) کوتمھارا جی چاہے گاتم کو ملے گی اور جو چیز طلب کرو گے تمھارے لیے موجود ہوگی (ہیہ) بخشنے والی مہربان ذات کی طرف سے مہمانی ہے۔''

#### اور فرمایا:

﴿ وَفِيهَا مَا لَشَنْتَهِ بِهِ ٱلْأَنْفُسُ وَتَلَذُّ ٱلْأَعْبُ ۖ وَأَنتُمْ فِيهَا خَلِدُونَ ۞ (الزخرف: ٧١/٤٣)

''اور وہاں جو جی چاہے اور آنکھوں کو اچھا گلے (موجود ہوگا)اور (اے اہل جنت!)تم اس میں ہمیشہ رہوگے۔''

اورمعلوم ہے کہانسانی نفوس سب سے زیادہ جس چیز کی خواہش رکھتے ہیں ،وہ شادی ہے لہذا جنت میں مردوں اورعورتوں سب کی

اس خواہش کا انظام ہوگا۔ جنت میں عورت کی شادی اللہ تعالی اس کے دنیا کے شوہرے کردے گا جیسا کدارشاد باری تعالی ہے: ﴿ رَبَّنَا وَأَدْخِلَهُمْ جَنَّنتِ عَدْنِي اَلَّتِي وَعَدَتَّهُمْ وَمَن صَهَكَ مِنْ ءَاجَآبِهِمْ وَأَذْوَرْجِهِمْ وَذُرِّيَّتَتِهِمَّ إِنَّكَ

أَنْ الْعَزِيرُ الْحَكِيمُ ١

''اے ہمارے پروردگار!ان کو ہمیشہ رہنے کی بیشتوں میں داخل کر جن کا تو نے ان سے دعدہ کیا ہے اور جوان کے باپ دادا اوران کی ہویوں اوران کی اولا دہیں سے نیک ہوں ان کو بھی ۔ بے شک تو غالب و حکمت والا ہے۔''

اوراگر کسی عورت نے دنیا میں شادی نہ کی ہوگی تو اللہ تعالیٰ جنت میں اس کی کسی ایسے مرد سے شادی کردے گا جس سے اسے آتکھوں کی ٹھنڈک نصیب ہوگی ۔

# کیا جہنمیوں کی اکثریت عورتوں پرمشتمل ہوگی؟

سوال یہ جو بیان کیا جاتا ہے کہ جہنمیوں کی اکثریت عورتوں پر مشتمل ہوگی' تو کیا پیچے ہے؟ اورایسا کیوں ہوگا؟

«يَامَعْشَرَ النِّسَاءِ! تَصَدَّقْنَ فَإِنِّي أُرِيتُكُنَّ أَكْثَرَ أَهْلِ النَّارِ»

"اعورتوں كے كروہ! صدقه كيا كرؤ مجھے تم جہنم ميں اكثريت ميں د كھا لَي كُي ہو\_'

سائل نے جس اشکال کا ذکر کیا ہے نبی مگافا کی خدمت میں بھی مورتوں نے یہی اشکال پیش کرتے ہوے عرض کیا تھا: یا رسول اللہ! بیرکیوں؟ تو آپ نے جواب میں فرمایا تھا:

﴿ تُكُثِرُنَ اللَّغْنَ، وَتَكَفُّونَ الْعَشيرَ ﴾ (صحيح البخاري، الحيض، باب ترك الحائض الصوم، ح:٣٠٤ وصحيح مسلم، الإيمان، باب بيان نقصان الإيمان بنقص الطاعات . . . ، ح:٧٩)

" تم كثرت ما لعنت كرتى مواور شوبرك نافرماني كرتى مو-"

نبی اکرم ٹافیز نے عورتوں کی اکثریت کے جہنم میں جانے کے اسباب بیان فرمادیے ہیں اور وہ یہ کہ وہ کثرت سے سب وشتم' گالی گلوج اورلعن طعن کرتی ہیں اوراپنے شوہر کی نافر مانی کرتی ہیں' پس ان اسباب کی وجہ ہے ان کی اکثریت جہنم میں جائے گی۔

# عقیدے کاعلم اور اس میں پختگی حاصل کرنا ہرمسلمان کا فرض ہے

<u>سوال</u> ج<sup>ائخ</sup>ف عقیدے کاخصوصاً مسکہ تقدیر کااس لیے مطالع نہیں کرنا جاہتا کہوہ تھسل نہ جائے تواس کے بارے میں کیا خیال ہے؟ ر المعالم المعامل کی المرح ہے جن کی انسان کودین ودنیا میں ضرورت پیش آتی ہے لہذااس میں بھی گہرے تدبر سے کام لینا چاہیے اوراس کی معرفت حاصل کرنے کے لیے اللہ تعالیٰ ہے مدوطلب کرنی چاہیے تا کہ حقیقت حال واضح ہوجائے کوئکہ ان اہم امیرومسائل کے بارے میں انسان کوشک میں مبتلانہیں ہونا جاہیے۔ ماں وہ مسائل جن کےمعلوم نہ ہونے کی وجہ ہے دین میں کوئی خلس نہآئے اوران کامعلوم ہونا دینی انحراف کا سبب بن جائے تو ان کی طرف توجہ نہ دینے اوران ہے اہم مسائل پرغور کرنے میں کوئی حرج نہیں کیکن مسلد نقدیران اہم مساکل میں سے ہے جنسی کمل طور پر سجھنا بندے کے لیے واجب ہے تا کہ اسے یقین حاصل ہوجائے۔حقیقت میں اس مسئلے میں بحد اللہ کوئی اشکال بھی نہیں ہے۔ بعض لوگوں کوعقیدے کے اسباق جومشکل معلوم ہوتے ہیں تو نہایت افسوس کے ساتھ کہنا پڑتا ہے وہ اس لیے کہوہ (کیف) ''کیے' کے پہلوکو (اِسمَ) ''کیوں' کے پہلو پر ترجیح دیتے ہیں۔انسان سےاین عمل کے بارے میں دوحروف استفہام (لیسم) اور (کییُفَ) ہی کے ساتھ سوال کیا جائے گا'یعن اس سے بیہ یو چھا جائے گا کہ تو نے بیمل کیوں کیا؟ بیہوال اخلاص کے بارے میں ہے اس طرح اس سے بیمھی یو چھا جائے گا کہ تو نے بیمل کیسے کیا؟ پیرسوال اتباع رسول مُلاٹیمؓ کے بارے میں ہے۔آج کل اکثر لوگ (کینفَ) کے جواب کی تحقیق میں مشغول ہیں اوروہ (لِسمَ) کے جواب کی تحقیق سے عافل ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ وہ اخلاص کی جانب زیادہ توجہ مبدّ ول نہیں کرتے جب کہ اتباع کے حوالہ ے وہ دقین امور کی طرف زیادہ توجہ دینے کے خواہش مند ہوتے ہیں' لیکن وہ زیادہ اہم پہلویعنی عقیدہ واخلاص اور تو حید کے پہلو ے غافل ہیں۔اس لیے آپ ویکھیں گے کہ بعض لوگ ونیا کے مسائل میں سے تو بہت چھوٹے چھوٹے مسئلے کے بارے میں بھی یوچھیں گئے مگران کادل دنیا ہی کے ساتھ حد درجہ وابستہ ہوگا اور وہ خرپیروفروخت' سواری' رہائش اورلہاس وغیرہ کے اعتبار ہے اللہ تعالیٰ ہے مد درجہ غافل ہوں گے اور بعض لوگ تو اس حد تک پہنچ جاتے ہیں کہ معلوم ہوتا ہے. کہ وہ و نیا کے پیجاری ہیں اور انھیں اس

بات کا شعور ہی نہیں ہوتا۔ بعض لوگ دنیا میں اللہ تعالی کے ساتھ شرک کرتے ہیں اور انھیں بھی اس بات کا شعور نہیں ہوتا۔ افسوس کہ ساتھ کہنا پڑتا ہے کہ تو حید اور عقیدے کے بارے میں صرف عوام ہی کو تاہی میں مبتلا نہیں ہیں بلکہ بعض طالب علم بھی اس مسئلے میں کو تاہی کا شہوت دیتے ہیں حالانکہ یہ بہت اہم مسئلہ ہے جیسا کیمل جے شریعت نے عقیدے کے لیے محافظ و پناہ گاہ ہنایا ہے اس کے بغیر محض عقیدے پر زور دینا بھی غلط ہے (اس طرح صرف عمل پر زور دینا بھی غلط ہے۔) ہم ریڈیو سے سنتے اور اخبارات میں یہ پڑھتے رہتے ہیں کہ وین صرف خالص عقیدے ہی کا نام ہے اس طرح کی عبارتیں اکثر میڈیا میں سننے میں آتی رہتی ہیں۔ حقیقت پڑھتے رہتے ہیں کہ وین صرف خالص عقیدے ہی کا نام ہے اس طرح کی عبارتیں اکثر میڈیا میں سننے میں آتی رہتی ہیں۔ حقیقت میں اس طرح کی باتوں سے ڈر ہے کہ نیں اس دلیل کے ساتھ کہ عقیدہ تو درست ہے 'بعض محر مات کو طال قرار دیے جانے کا دروازہ میں اس طرح کی باتوں سے درج باتوں کو ہمہ وقت پیش نظر رکھنا ضروری ہے تا کہ'' کیوں'' اور'' کیسے'' کا صحیح جواب دیا جا سکے۔

اس جواب کا خلاصہ بیہ ہے کہ آدئی کے لیے علم تو حید وعقیدہ کو پڑھنا واجب ہے تا کہ اسے اللہ ومعبود جَسلٌ وَ عَسلاکے بارے میں بصیرت ماصل ہواس کے کونی وشرقی احکام کے بارے میں بصیرت ماصل ہواس کے کونی وشرقی احکام کے بارے میں بصیرت ماصل ہوا تا کہ نہ خود گراہ ہوا ور نہ کی میں بصیرت ماصل ہوا تا کہ نہ خود گراہ ہوا ور نہ کی میں بصیرت ماصل ہوا تا کہ نہ خود گراہ ہوا ور نہ کی دوسرے کو گراہ کر سکے علم تو حید کا جس ذات پاک سے تعلق ہے وہ اس تعلق کی وجہ سے تمام علوم سے اشرف وافضل علم ہے۔ یہی وجہ سے کہ اہل علم نے اسے "الفقہ الاکبر" کے نام سے موسوم قرار دیا ہے۔ اور نبی اکرم تافیق کی فرمایا:

«مَنْ يُرِدِ اللهُ بِهِ خَيْرًا يُفَقَّهْهُ فِي الدَّينِ»(صحيح البخاري، العلم، باب من يرد الله به خيرا، ح:٧١ وصحيح مسلم، الزكاة، باب النهي عن المسألة، ح:١٠٣٧)

'' جس شخص کے ساتھ اللہ تعالیٰ خیر ہ بھلائی کا ارادہ کرتا ہے اسے دین میں سمجھ بوجھ عطافر مادیتا ہے۔''

علم دین میں داخل ہونے والی سب سے پہلی چیز تو حید وعقیدے کاعلم ہے۔ آ دمی کے لیے یہ بھی واجب ہے کہ دہ اس بات کی بھی کوشش کر ہے کہ وہ اس بات کی بھی کوشش کر ہے کہ وہ اس علم کو حاصل کر رہا ہے؟ کس مصدروماً خذسے اسے لے؟ سب سے پہلے اس علم کو حاصل کر رہا ہے؟ کس مصدروماً خذسے اسے لے؟ سب سے پہلے اس علم کو حاصل کر رہا ہے؟ کشور وشہہات و بدعات کی طرف نتقل ہوتا کہ ان کی تر دید کر سکے اور انسی موادر بھر اس علم پر وارد کیے جانے والے شبہات و بدعات کی طرف نتقل ہوتا کہ ان کی تر دید کر سکے اور انسی کا مصدر د ما خذ کتاب اللہ اور سنت رسول ہو پھر کلام صحابہ کلام تا بعین و تبع تا بعین اور پھر ان علاء کے اقوال ہونے چاہیں 'جوعلم وامانت کے اعتبار سے قابل اعتاد ہیں 'خصوصاً شیخ الاسلام اہن تیم بیدے' انسان مسلمانوں پر اور ان کے تمام اماموں پر اللہ تعالیٰ کی رحمت ورضوان کی بر کھا برسے۔

### مسكه تفترير كے بارے ميں راو اعتدال

سوال امید ہے آپ سئلہ تقدیر پر روشی ڈالیس گے؟ کیا یہ بات درست ہے کہ اصل فعل تو تقدیر میں کھو دیا گیا ہے اور کیفیت کے بارے میں انسان کو اختیار دے دیا گیا ہے؟ اس کی مثال یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے اگر کسی بندے کی تقدیر میں بیلکھ دیا ہے کہ وہ معجد بنائے گا تو وہ بیٹنی طور پر ضرور معجد بنائے گا تو وہ بیٹنی طور پر ضرور معجد بنائے گا لیکن معجد بنانے کی کیفیت کا اختیار اس کی عقل پر چھوڑ دیا گیا ہے۔ اس طرح اگر گناہ کا کوئی

کام کمی بندے کے مقدر میں لکھ دیا گیا ہے' تو وہ بیٹنی طور پراسے کرے گالیکن اس کے کرنے کی کیفیت کواس کی عقل پر موقوف چھوڑ دیا گیا ہے۔اس رائے کا خلا صہ یہ ہے کہ انسان کی تقدیر میں جس اچھے یا برے عمل کا کرنا لکھ دیا گیا ہے' اس کی کیفیت کے بارے میں اسے اختیار دے دیا گیا ہے' تو کیا یہ بات صحح ہے؟

جواب تقدیر کا یہ مسئلہ زمانہ قدیم ہی سے انسانوں کے مابین ایک نزاعی مسئلہ چلا آر ہا ہے اور اس میں لوگ تین قسموں میں تقسیم ہوگئے ہیں۔ دوشتم کے لوگ تو افراط و تفریط میں مبتلا ہیں اور ایک گروہ اعتدال پر قائم ہے۔

پہلی قتم ان لوگوں کی ہے جنھوں نے اللہ تعالیٰ کی نقدیر کے عموم کو دیکھا اور انہوں نے بندے کے اختیار سے آنکھیں بند کرلیں اور کہا کہ اسان اپنے افعال کے سرانجام دینے کے لیے مجبور ہیں اور اسے قطعاً کوئی اختیار حاصل نہیں 'لہٰ ذاانسان کا تیز آندھی وغیرہ کی وجہ سے حبیت سے گرنا بالکل اسی طرح ہے جیسے اپنے اختیار سے وہ میڑھی سے اتر تاہے۔

دوسری قتم ان لوگوں کی ہے جو یہ کہتے ہیں کہ بندے کواپنے افعال کے کرنے یا نہ کرنے میں مکمل اختیار حاصل ہے۔ان لوگوں نے اللہ تعالیٰ کی تقدیر سے اپنی آٹکھوں کو بند کرلیا ہے اور یہ کہتے ہیں کہ بندہ اپنے افعال کوسرانجام دینے میں خودمختار ہے اللہ تعالیٰ کی تقدیر کا اس سے قطعاً کوئی تعلق نہیں ہے۔

راہ اعتدال پر قائم لوگوں نے دونوں اسباب کو دیکھا' چنا نچے انہوں نے اللہ تعالیٰ کی تقدیر کے عموم کو بھی دیکھا اور بندے کے اختیار کو بھی دیکھا اور بندے کا فعل اللہ تعالیٰ کی تقدیر اور بندے کے اختیار سے وجود میں آتا ہے۔ انسان کے حجبت سے تیز آندھی وغیرہ کی وجہ سے گرنے اور اپنے اختیار سے سٹرھی سے انر نے میں نمایاں فرق کو بھی جانتے ہیں۔ انسان کا پہلا فعل اس کے اپنے اختیار کے بغیر ہے' جبہ اس کا دوسر افعل اس کے اپنے اختیار سے ہاور یہ دونوں فعل اللہ تعالیٰ کی قضا دفدر کے ساتھ وقوع پذیر ہوتے ہیں۔ اللہ تعالیٰ کی قضا دفدر کے ساتھ وقوع پذیر ہوتے ہیں۔ اللہ تعالیٰ کی مملکت میں کوئی ایسا کا منہیں ہوسکتا جوہ ہوئے ان کی خالفت نہیں کرسکتا کہ میری تقدیر میں یہی کھا ہوا تھا کیونکہ ادکا م البی کی مخالفت کی افتدام تو وہ اس وقت کرتا ہے جب اسے یہ معلوم ہی نہیں ہوتا کہ اللہ تعالیٰ نے اس کی تقدیر میں کہیا کھا ہے اگر کوئی ہے اور ادکام البی کی مخالفت کے سلیلے میں اس کا بیا ختیاری اقد ام بی اس کی دنیوی یا اخروی سزا کا سبب بنتا ہے۔ اس کے اگر کوئی جادرا دکام البی کی مخالفت کے سلیلے میں اس کا بیا ختیاری اقد ام بی اس کی دنیوی یا اخروی سزا کا سبب بنتا ہے۔ اس لیے اگر کوئی جادرا دکام البی کی مخالفت کے سلیلے میں اس کا بیا ختیاری اقد ام بی اس کی دنیوی یا اخروی سزا کا سبب بنتا ہے۔ اس اسے سزا بھی جادرا دکیا م البی کی مخالفت کے سلیلے میں اس کی دنیوی کیا جب ہونے کی وجہ سے اس صورت میں اسے سزا بھی خبیں دی جاتی ۔

انسان کو جب بیمعلوم ہے کہ آگ سے بھاگ کرایی جگہ چلے جانا جہاں وہ اس سے تفوظ رہے اس کے اختیار سے ہے ای طرح خوب صورت کشادہ اور پاکیزہ مکان میں سکونت اختیار کرنا بھی اس کے اپنے اختیار سے ہے حالانکہ آگ سے بھا گنا اور اچھے مکان میں سکونت اختیار کرنا وونوں ہی اللہ تعالیٰ کی قضا وقد رہے واقع ہوتے ہیں اور اس کا اپنی جگہ برقر ارر بہنا تا کہ آگ اسے اپنی مکان میں رہائش اختیار کرنے میں دیر کردینا اس کی طرف سے کوتا ہی اور ایسے موقع کوضائع کردینا ہوگا جس پروہ ملامت کا مستحق ہوگا، تو اسے بیات کیوں معلوم نہیں کہ آئش جہنم سے نجات دینے والے اور دخول جنت کو واجب قر اردینے

والےاسباب کوترک کردینا بھی اس کی طرف ہے ایسی ہی کوتا ہی ہے جو ستحق ملامت ہے؟

یہ مثال کہ اللہ تعالیٰ نے جب کسی بندے کی تقذیر میں پہلکھودیا ہو کہ وہ معجد بنائے گا' تو وہ پیمسجد تو ضرور بنائے گالیکن اس کے ہنانے کی کیفیت کے بارے میں اختیاراس کی عقل کو دے دیا گیا ہے تو یہ مثال سے حکیم نال سے تو بیہ معلوم ہوتا ہے کہ مجد بنانے کی کیفیت کامستقل اختیار عقل کے پاس ہے اور اللہ تعالی کی تقدیر کا اس میں کوئی عمل خل نہیں ہے اور مسجد بنانے کی متقل سوچ کاتعلق تقدریہ ہے ہے اور عقل کا اس میں کوئی عمل دخل نہیں ہے جبکہ حقیقت یہ ہے کہ مسجد بنانے کی اصل سوچ میں بھی بندے کے اختیار کامل وفل ہے کیونکہ اسے اس کام پرمجبور نہیں کیا گیا ، جس طرح کہ اسے اپنے خاص گھر کے بنانے یا اس میں ترمیم کرنے پرمجبورنہیں کیا جاتا' کیکن اس سوچ کوبھی تو اللہ تعالیٰ ہی نے بندے کی تقدیر میں لکھا ہے اور بندے کواس کاشعور نہیں ہوتا۔ کیونکہ جب تک کوئی چیز وقوع پذیرینہ ہوجائے بندے کواس کے بارے میں سیلم بی کیس ہوتا کہ اللہ تعالی نے اس کی تقدیمیں اسے لکھ رکھا ہے کیونکہ تقدیر تو قدرت کا ایک ابیامخفی راز ہے جس کے بارے میں علم صرف اسی وقت ہوتا ہے جب اللہ تعالیٰ وش کے ذریعے سے یاوقوع حسی کی صورت میں اس کے بارے میں مطلع فر مادے۔اسی طرح کسی چیز کو بنانے کی کیفیت بھی اللہ تعالٰی کی تقدیر میں کھی ہوتی ہے کیونکہ اللہ تعالیٰ نے تمام اشیا کی تقدیر اجمالی طور پر بھی کھی ہے اور تفصیلی طور پر بھی اور بیمکن ہی نہیں کہ بندہ کسی الیی چیز کواختیار کرے جواللہ تعالیٰ کے ارادہ وتقذیر کے خلاف ہو ٔ بلکہ بات یہ ہے کہ بندہ جب کسی چیز کواختیار کرتا اورا سے سرانجام دیتا ہے تو پھرا سے یقیٰ طور پریہ بات معلوم ہوتی ہے کہ بیاللہ تعالٰی کی قضا وقدر کے مطابق ہے چنانچہ بندہ ان حسی اور ظاہری اسباب کے مطابق مختار ہے جن کواللہ تعالی نے اس فعل کے وقوع کے اسباب کے طور پر مقدر فرمار کھا ہے اور بندہ جب اس فعل کوسرانجام دیتا ہے تواہے اس بات کا شعور بھی نہیں ہوتا کہ کسی نے اسے اس کام پر مجبور کیا ہے' لیکن جب وہ اللہ تعالیٰ کے مقرر کردہ اسباب کے مطابق اس فعل کوسرانجام دیتا ہے تو ہمیں بقینی طور پریہ بات معلوم ہوجاتی ہے کہ اللہ تعالیٰ نے اس کام کے اجمال اور تفصیل دونوں اس کے

دوررہ عتی ہے نہ بندے کے اختیاری یا اضطرابی افعال ہی سے دوررہ عتی ہے۔ جبیا کہ ارشار باری تعالی ہے:

﴿ أَلَٰزَ تَعْلَمْ أَتَ ٱللَّهَ يَعْلَمُ مَا ۚ فِي ٱلنَّتَ مَلَا وَٱلْأَرْضِ ۚ إِنَّ ذَالِكَ ۚ فِي كِتَنْبٍۚ إِنَّ ذَالِكَ عَلَى ٱللَّهِ يَسِيرُ ۖ ۞﴾ (الحج: ٢٢/ ٧٠)

'' کیا تم نہیں جانتے کہ جو کھھ آسان اور زمین میں ہے'اللہ اس کو جانتا ہے' یہ (سب بھھ) کتاب میں (کھھا ہوا) ہے بے شک بیسب کھھاللہ پر آسان ہے۔''

#### اور فرمایا:

﴿ وَكَٰذَالِكَ جَمَلْنَا لِكُلِّ نَبِي عَدُوَّا شَيَنطِينَ ٱلْإِنِسِ وَٱلْجِنِّ يُوحِى بَعْضُهُمْ إِلَىٰ بَعْضِ زُخُرُفَ ٱلْقَوْلِ غُرُوزًا وَلَوْ شَاءَ رَبُّكَ مَا فَعَـلُوهُ فَذَرْهُمْ وَمَا يَفْتَرُونَ ۖ شَهِ ﴿ (الأنعام: ١١٢/١)

''اورای طرح ہم نے شیطان (صفت) انسانوں اور جنوں کو ہر پیغیبر کا دیمن بنادیا تھا' و، دھوکا دینے کے لیے ایک دوسرے کے دل میں ملتمع کی ہوئی باتیں ڈالتے رہتے تھے اور (اے نبی!) اگر آپ کا پروردگار چاہتا تو وہ ایسانہ کرتے' لہذا آپ ان کو اور جو کچھ بیافتر اکرتے ہیں اسے چھوڑ دیں۔''

#### اورفر مایا:

﴿ وَكَذَالِكَ زَنَّكَ لِكَيْبِهِ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ فَتْلَ اوْلَندِهِمْ شُرَكَا وُهُمْمْ لِيُرْدُوهُمْ وَلِيكَلِيسُوا عَلَيْهِمْ دِينَهُمْ وَلَوْ شَكَاةَ ٱللَّهُ مَا فِعَكُوهُ فَذَرَهُمْ وَمَا يَفْتَرُونَ ﴿ ﴾ (الانعام: ١٣٧/١)

''اوراسی طرح بہت ہے مشرکوں کے لیےان کے دیوتاؤں نے ان کی اولا د کا قبل پیندیدہ بنارکھا ہے تا کہ وہ آھیں ہلاکت میں ڈال دیں اوران کے لیےان کا دین مشکوک بنا دیں اوراگر اللہ چاہتا تو وہ ایسا نہ کرتے' لہذا آپ ان کوادر جو پچمہوہ جھوٹ با ندھتے ہیں اسے چھوڑ ویں۔''

#### اور فرمایا:

﴿ وَلَوْ شَكَةَ اللّهُ مَا أَقْتَ مَلَ الّذِينَ مِنْ بَعْدِهِم مِنْ بَعْدِ مَا جَآةَ تَهُمُّ الْبَيِّنَتُ وَكَكِنِ اَخْتَلَفُواْ فَعِنْهُم مَنْ عَامَنَ وَمِنْهُم مَن كَفَرُ وَلَوَ شَكَةً اللّهُ مَا أَقْتَ مَنْ لُواْ وَلَكِئَ اللّهَ يَغْمَلُ مَا يُرِيدُ ۚ (البقرة: ٢/ ٢٥٣) 
''اوراً گرالله چاہتا تو ان سے پچھے لوگ اپنے پاس کھی نشانیاں آنے کے بعد آپس میں نداز نے لیکن انہوں نے اختلاف کیا' تو ان میں سے بعض تو ایمان لے آئے اور بعض کا فر ہی رہے اورا گراللہ چاہتا تو یوگ باہم جنگ وقبال ندکرتے' لیکن الله جو چاہتا ہے کرتا ہے۔'' جو چاہتا ہے کرتا ہے۔''

انسان کو چاہیے کہ وہ ان امور کے بارے میں 'جوموجب تشویش ہوں ادران سے تقدیر کے ساتھ شریعت کی مخالفت کا احتال ہوان کے متعلق نہ تو خوداینے دل میں پچھ سوچے اور نہ کسی کے ساتھ بحث کرے۔ حضرات صحابہ کرام ٹھ لٹی کا بیانداز نہ تھا' حالانکہ وہ حقائق کوسکین بخشے اور غم وفکر کو دور کرنے والے چشمے سے سب سے حقائق کوسکین بخشے اور غم وفکر کو دور کرنے والے چشمے سے سب سے

زیادہ قریب تھے میچے بخاری میں حضرت علی بن ابی طالب ٹاٹھ سے روایت ہے کہ نبی اکرم ٹاٹھ آنے فر مایا:

«مَا مِنْكُمْ مِنْ أَحَدٍ إِلاَّ وَقَدْ كُتِبَ مَفْعَدُهُ مِنَ **الْجَنَّةِ أَ**وْ مِنَ النَّارِ، قُلُنَا: يَارَسُولَ اللهِ؟ أَفَلَا نَتَكِلُ ـ وفي رواية: أَفَلَا نَتَكِلُ عَلَى كِتَابَتِنَا وَمَلَدَعُ الْعَمَلَ؟ ـ قَالَ: لاَ، إغمَلُوا فَكُلَّ مُيَسَّرُها(صحيح البخاري، التفسير، باب وقوله:﴿وأما من بخل واستغنى﴾، ح:٤٩٤٧، ٤٩٤٨) "تم میں سے ہرایک کا جنت یا جہنم میں محکانا لکھ دیا حمیا ہے۔" ہم نے عرض کیا:اے اللہ کے رسول! کیا ہم مجروسا نہ کریں؟

اورایک روایت میں بدالفاظ بیں کدکیا ہم اپنے لکھے ہوئے پر مجروسانہ کرلیں اور عمل جھوڑ دیں؟ آپ نے فرمایا: ''نہیں'تم

عمل کرو ہرایک کے لیے (اس کے عمل کو) آسان کردیا گیا ہے۔''

اورایک دوسری روایت میں ہے:

﴿ اِعْمَلُوا فَكُلُّ مُّيَسَّرٌ لِمَا خُلِقَ لَهُ، أَمَّا مَنْ كَانَ مِنْ أَهْلِ السَّعَادَةِ فَلْيَسَّرُ لِعَمَلِ أَهْلِ السَّعَادَةِ وَأَمَّا مَنْ كَانَ مِنْ أَهْلِ الشَّقَاءِ فَلْيَسَّرُ بِعَمَلِ أَهْلِ الشَّقَاوَةِ (صحيح البخادي، النفسير، باب: ﴿ فَسَنَيْسُرِهُ لَلْعُسُرِي ﴾، ح:٩٤٩ وصحيح مسلَّم، اَلقدر، َ باب كيفية خلق الآدمي في بطن أمه، ح: ٢٦٤٧ ومسند أحمد: ١/٩٢١)

''تم عمل کرو 'ہرایک کواس عمل کی تو فیق ملتی رہتی ہے جس کے لیے اسے پیدا کیا گیا ہے چنانچہ جو مخص اہل سعادت میں سے ہو اس کے لیے سعادت کے ممل کو آسان کر دیا جاتا ہے اور جو مخص اہل شقاوت میں سے ہو' اس کے لیے شقاوت وبد بختی کے ممل کو آسان كرديا جاتا ہے۔ ' پھرآپ نے ان آيات كريمه كى تلاوت فرما كى:

﴿ فَأَمَّا مَنْ أَعْطَنِ وَٱلْقَنَ ۞ وَصَدَّقَ بِٱلْحُسْنَىٰ ۞ مَسَنُيَيْرُمُ لِلْلِمُسْرَىٰ ۞ وَأَمَّا مَنْ بَخِلَ وَٱسْتَغْنَىٰ ۞ وَكَذَّبَ مِ أَخْسَنَىٰ فِي فَسَنَيْتِيرُ وُ لِلْعُسَرَىٰ فِي ﴿ (الليل: ٩٢/٥-١٠)

''توجس نے (اللہ کے راہتے میں مال) دیااور پر ہیز گاری کی اور نیک بات کو پچ جانا' یقیناً ہم اے آسان طریقے (نیکی) کی تو فیق دیں گے اور جس نے بخل کیا اور بے پروا بنار ہا اور نیک بات کوجھوٹ سمجھا' تو یقیناً ہم اسے مشکل راہ (بدی) کے لے مہولت دیں گئے۔''

اس حدیث شریف ہے معلوم ہوا کہ نبی اکرم مٹالیج کے کتابِ تقدیر پر مجروسا کرتے ہوئے عمل ترک کردیے ہے منع فرمادیا ہے کیونکہ اس بات کے معلوم کرنے کا کوئی راستنہیں کہ اللہ تعالی نے کتاب تقدیر میں کیا لکھ رکھا ہے اس لیے آپ مال الله کے اللہ کے بندوں کواپنی استطاعت اور مقدور کے مطابق عمل کرنے کا تھم ویا ہے اورآپ نے اس آیت کریمہ سے استدلال فرمایا جس سے بیر معلوم ہوتا ہے کہ جو محض نیک عمل کرے اورایمان لے آئے تواہے آسان طریقے کی تو فیق دے دی جاتی ہے۔ یہی نافع اور شر باردوا ہے اس سے انسان عافیت وسعادت حاصل کرسکتا ہے کہ وہ ایمان پر بنی عمل صالح کے لیے سرگرم عمل ہوجائے اور جب اسے دنیا و آخرت کی بھلا ئیوں کی آ سانی کی تو فیق مل جائے تو وہ اس پرخوشی اورمسرت کا اظہار کرے۔ میں دعا کرتا ہوں کہ اللہ تعالیٰ ہم سب کو عمل صالح کی توفیق عطا فرمائے آسان طریقے کی طرف رہنمائی فرمائے مشکل اور سخت طریقے سے بچائے اور دنیا و 'خرت میں

جمين معاف فرماد \_\_اِنَّهُ جَوَّادُ كَرِيْمٌ.

## کیادعاہے تقدیر بدل سکتی ہے؟

سوال انسان کی تخلیق ہے قبل اس کی تقدیم میں جو لکھ دیا گیا ہے کیا دعا ہے اس میں تبدیل ہوسکتی ہے؟

رحواب اس میں کچھ شک نہیں کہ دعا کی تا ثیر ہے کھی ہوئی تقدیر میں تبدیلی ہوسکتی ہے لیکن اس تبدیلی کے بارے میں بھی لکھ دیا گیا ہوتا ہے کہ یہ دوعا کے سبب سے ہوگی لہذا آپ یہ گمان نہ کریں کہ آپ جب دعا کرتے ہیں تو وہ لکھی ہوئی نہیں ہے بلکہ دعا ہمی لکھی ہوئی ہیں۔ یہی دجہ ہے کہ ہم ویکھتے ہیں جب کوئی شخص مریض پر آیات پڑھ کر ہوئی ہے اور دعا سے حاصل ہونے والی چیزیں بھی لکھی ہوئی ہیں۔ یہی دجہ ہے کہ ہم ویکھتے ہیں جب کوئی شخص مریض پر آیات پڑھ کر اسے دم کرتا ہے تواسے شفا نصیب ہوجاتی ہے۔ اس سریے کا قصہ شہور ہے جسے نبی شاہی نے بھیجاتھا 'وہ ایک تو م کے پاس مہمان کی حیثیت سے مقیم ہوئے مگران لوگوں نے ان کی مہمان نوازی نہ کی۔ تقدیر کی بات کہ ان کے سردار کو سانپ نے ڈس لیا تو انھوں نے بچھا کیا کوئی دم کرنے والا ہے؟ صحابہ کرام ڈکائٹی میں نے بیشرط عائد کی کہ دہ اجرت لے کردم کریں گئے چہانھوں نے بطور اجرت کریوں کا ایک ریوڑ دے دیا۔ صحابہ کرام ڈکائٹی میں سے ایک شخص نے جاکراسے سورۃ الفاتحہ پڑھ کردم کردیا۔ دم کی برکت سے کریوں کا ایک ریوڑ دے دیا۔ صحابہ کرام ڈکائٹی میں میں کی ری کوکھول دیا گیا ہو۔ سورۃ فاتحہ کے دم نے مریض کی شفایا بی میں اپنا ایک دہ اورٹ میں ہوئے کہ موجس کی ری کوکھول دیا گیا ہو۔ سورۃ فاتحہ کے دم نے مریض کی شفایا بی میں اپنا ایک دہ اورٹ میں ہوئے گئے اور دیا گیا ہو۔ سورۃ فاتحہ کے دم نے مریض کی شفایا بی میں اپنا ایک دہ اورٹ میں گئی ہوئی ہوئی کی دہ اورٹ کی کوکھول دیا گیا ہو۔ سورۃ فاتحہ کے دم نے مریض کی شفایا بی میں اپنا ایک دہ اورٹ کی کوکھول دیا گیا ہو۔ سورۃ فاتحہ کے دم نے مریض کی شفایا بی میں اپنا کو کوکھول دیا گیا ہو۔ سورۃ فاتحہ کے دم نے مریض کی شفایا بی میں اپنا

دعا میں بلاشبہ تا خیر ہے لیکن بید تقدیر میں تبدیلی نہیں ہے بلکہ بی تبدیلی تو دعا کے سبب کھی ہوئی ہوتی ہے۔ ہر چیز اللہ تعالیٰ کے ہاں مقدر ہے' اس اسباب بھی کھے ہوئے ہیں اور مسببات میں اللہ تعالیٰ ہی کے تعم سے تا غیر ہے' پس اسباب بھی کھے ہوئے ہیں اور مسببات بھی کھے ہوئے ہیں۔

(سوال کیارز ق اورشادی کے بارے میں بھی لوح محفوظ میں لکھا ہوا ہے؟

«أَوَّلُ مَا خَلَقَ اللهُ تَبَارِكَ وتَعَالَى الْقَلَمَ ثُمَّ قَالَ لَهُ: أَكْتُبُ قَالَ: وَمَا أَكْتُبُ قَالَ: الْقَدَرَ، القَلَمَ ثُمَّ قَالَ لَهُ: الْكُتُبُ قَالَ: وَمَا أَكْتُبُ قَالَ: الْقَدَر، قَالَ فَكَتَبَ مَا يَكُونُ وَمَا هُو كَائِنٌ إِلَى أَنْ تَقُومَ السَّاعَةُ (مسند أحمد: ٢١٥٥ وسنن أبي داود، السنة، باب في القدر، ح: ٤٧٠٥ وجامع الترمذي، القدر، باب اعظام أمر الإيمان بالقدر، ح: ٢١٥٥) "الله تعالى نالله تالى وتعالى في سب سے پہلے قلم كو پيراكيا، پھراس سے فرمايا كركھو قلم في كها: ميں كيا كھوں؟ الله تعالى في فرمايا: "تو قلم في جو چھهو گااور جو قيامت تك ہونے والا ہے سب چھ كھوديا۔" اوراكي روايت ميں ہے كم آپ فرمايا:

﴿ فَجَرِاى فِي تِلْكَ السَّاعَةِ بِمَا هُو كَاثِنٌ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ ﴿ (مسند أحمد: ٥ / ٣١٧) "تيامت كون تك جو كحم مون والاتها أس كفف كي لي قلم أى وقت چل يرسي " نبی کریم طافیق سے یہ بھی ثابت ہے کہ جنین پرشکم مادر میں جب چار ماہ گزر جاتے ہیں تو اللہ تعالی اس کی طرف ایک فرضے کو بھیجتا ہے جواس میں روح پھونکتا اوراس کارز ت' اجل عمل اوراس کا بد بخت یا سعادت مند ہوتا ککھ دیتا ہے۔ ® رز ق بھی اسباب کے ساتھ مقدر ہے' اس میں کی بیشی نہیں ہو سکتی۔ اس بات کا تعلق بھی اسباب ہی کے ساتھ ہے کہ انسان طلب رز ق کے لیے کا م کر ک جیسا کہ ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿ هُوَ ٱلَّذِى جَمَـكُ لَكُمُ ٱلْأَرْضَ ذَلُولًا فَآمَشُوا فِي مَنَاكِبِهَا وَكُلُواْ مِن رِّنْقِيدٌ وَلِلَّهِ ٱلنَّشُورُ ۞﴾ (الملك: ١٧/١٠)

'' وہی تو ہے جس نے تمھارے لیے زمین کوزم کیا' پس اس کی راہوں میں چلو پھر داور اللہ کا (دیا ہوا) رزق کھاؤ اور (تم کو) اس کے پاس (قبروں سے) نکل کرجانا ہے۔''

اسباب، رزق میں سے صلد رحی بھی ہے یعنی والدین کے ساتھ نیکی اور رشتہ داروں کے ساتھ صلد رحی ۔ کیونکہ نی تُلَّیُّم نے فرمایا ہے: وَمَنْ أَحَبَّ أَنْ يُبْسَطَ لَهُ فِي رِزْقِهِ وَيُنْسَأَ لَهُ فِي أَثْرِهِ فَلْيَصِلْ رَحِمَهُ الصحيح البخاري، الأدب، باب من بسط له في الرّزق لصلة الرّحم، ح: ٥٩٨٦)

'' جو خص اس بات کو پیند کرے کہ اس کے رزق میں کشادگی اور اس کی عمر میں درازی ہوتو اسے صلہ رحمی سے کام لینا جا ہے'' اسی طرح اسباب رزق میں ہے اللہ تعالیٰ کا تقویٰ اختیار کرنا بھی ہے جسیبا کہ ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿ وَمَن يَتَقِ ٱللَّهَ يَجْعَل لَّهُ مِغْرَجًا ﴿ وَيَرْزُقُهُ مِنْ حَيْثُ لَا يَعْتَسِبُ ﴾ (العلاق: ٦٠/٦٥)

''اور جوکوئی اللہ سے ڈرے گاتو وہ اس کے لیے (رنج ونحن سے ) نکلنے کی صورت پیدا کردے گا اوراس کوالی جگہ نے رزق دے گا'جہاں سے (وہم و) گمان بھی نہ ہو۔''

لیکن تم بیرنہ کہوکہ رزق تو لکھا ہوا اور مقرر کیا ہوا ہے لہذا میں اسباب رزق اختیار نہیں کروں گا کیونکہ یہ بجرزور ماندگی ہے 'جب کے عقل مندی اور احتیاط بیہ ہے کہ آپ رزق حاصل کرنے کے لیے سعی وکاوش کریں اور ان باتوں کے حصول کے لیے کوشش کریں جو دین و دنیا میں آپ کے لیے نفع بخش ہوں۔ نبی اکرم مُناقظِمُ کا ارشادگرا می ہے:

﴿الْكَيِّسُ مَنْ دَانَ نَفْسَهُ، وَعَمِلَ لِمَا بَعْدَ الْمَوْتِ، وَالْعَاجِزُ مَنْ أَتَبَعَ نَفْسَهُ هَوَاهَا وَتَمَنَّى عَلَى اللهِ»(جامع الترمذي، صفة القيامة، باب حديث: الكيس من دان نفسه ... "، ح:٢٤٥٩ وسنن ابن ماجه، الزهد، باب ذكر الموت والاستعداد له، ح:٤٢٦٠)

''عقل مندوہ ہے جواپے نفس کا محاسبہ کرے اور موت کے بعد کے لیے عمل کرے اور عاجز وہ ہے جواپے نفس کوخواہشات کے پیچھے لگا دے اور اللہ تعالیٰ سے امیدیں بائدھ رکھے۔''

ب بس طرح رزق اسباب کے ساتھ مکتوب اور مقدر ہے اس طرح شادی بھی مکتوب اور مقدر ہے۔ اللہ تعالیٰ نے میں بیوی میں ہے۔ سے ہرایک کے لیے میاکھ دیا ہے کہ فلال کی فلال سے شادی ہوگی اور اللہ تعالیٰ سے تو زمین اور آسان کی کوئی چیز بھی مختی نہیں ہے۔

صحيح البخارى بدء الخلق باب ذكر الملائكة صلوات الله عليهم حديث:3208

### مصیبت کی حالت میں لوگوں کے مختلف مراتب

<u>سوال</u> اس شخص کے بارے میں کیا تھم ہے جو کسی مصیبت کے نازل ہونے کی وجہ سے ناراضی کا اظہار کرے؟

(جواب معيبت كى حالت يس لوگ جارمراتب ر بوت ين:

بهلامرنس: نارامنی کا ہادراس کی حسب ذیل اقسام ہیں:

🔾 انسان دل سے نارامنی کا اظہار کرئے بعنی اپنے رب تعالی سے ناراض ہواوراللہ تعالی نے اس کے مقدر میں جو لکور کھا ہے اس کی وجہ سے وہ اپنے رب تعالی پر غصے ہوئتو بیر ام ہے اور بسا اوقات بینا رامنی مخرتک بھی پہنچادی ہے ارشاد باری تعالی ہے: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَعْبُدُ إِللَّهَ عَلَى حَرْفِي فَإِنَّ أَسَابَهُ حَيْرٌ الْمَالَنَّ مِيرٌ وَإِنْ أَصَابَتُهُ فِنْنَةً ٱنْقَلَبَ عَلَى وَجَهِهِ -خَسِرَ ٱلدُّنْيَا وَٱلْآخِرَةُ﴾ (العج:٢٢/١١)

''اورلوگوں میں کوئی ایبا بھی ہے کہ وہ کنارے (شک) پراللہ کی عبادت کرتا ہے۔ اگر اس کو کوئی (دنیاوی) فائدہ پہنچے تو اس كسبب مطمئن موجاتا ہے اورا كركوئى آفت آپڑے تو منہ كے بل لوث جاتا ہے ( پھر كافر موجاتا ہے۔) اس نے دنيا ميں بھی نقصان اٹھایا اور آخرت میں بھی کہی تو نقصان صریح ہے۔''

- 🔾 تاراضی کا ظہار زبان سے جواوروہ زبان سے بتاہی وہر بادی کو پکارے اوراس ممرح کی چیزیں اختیار کرئے تو یہ بھی حرام ہے۔
- 🔾 ناراض كا اظهار اعضا سے كرئے مثلاً: يەكەرخسارول برطمانچ مارئ كريبان مجازے اور بال نوچ ـ بيتمام كام بمى حرام اورواجب صبر کے منافی ہیں۔

لازمر (مرنبه: مبرے جبیا که شاعرنے کہا:

الصَّبْرُ مِثْلُ اسْمِهِ مُرٌّ مَذَاقَتُهُ لَكِنْ عَوَاقِبُهُ أَخْلَى مِنَ الْعَسَلِ ''اگر چەمبركاذا ئقداپے نام كى طرح كردا ہے ليكن اس كے نتائج شہد ہے بھى زيادہ شيريں ہيں۔''

انسان دیکھتا ہے کہ یہ چیزاس کے لیے بہت تقتل ہے گمر دواسے برداشت کرلیتا ہے۔ گووواس کے وقوع پذیر ہونے کو پہند نہیں کرتا' کیکن اس کا ایمان ناراض ہونے ہے اہے بچالیتا ہے۔مصیبت کا وقوع اور عدم اس کے نزدیک برابرنہیں ہیں۔صبر کرنا واجب بن كونكما الله تعالى في صبر كاتكم دية موئ فرمايا ب:

﴿ وَأَصْبِرُوٓا ۚ إِنَّ ٱللَّهَ مَعَ ٱلصَّنبِرِينَ ١٤٦/٨٤)

"ادرسبرے کا م اوکدانٹد صبر کرنے والوں کا مددگار ہے۔"

نبعر (مرنبه: رضا کا ہے کدانسان مصیبت پرراضی ہوجائے حتی کداس کے نزدیک اس کا وجود اور عدم برابر ہوں۔مصیبت کا وجوداس ر گرال گزرے نہوہ اس کے لیے بھاری ہو جھ ہے۔ یہ بات مستحب ہے اور راجج قول کے مطابق یہ واجب نہیں ہے۔اس مرتبے اوراس سے پہلے مرتبے میں فرق ظاہر ہے کیونکہ اس کے نزدیک مصیبت کا وجود اور عدم رضا کے اعتبار سے برابر ہیں جب کہ پہلے مرتبے میں مصیبت دشوارتھی گمراس پرصبر کیا جار ہاتھا۔

جونها مربَه: شکر کائے جوتمام مراتب سے اعلی مرتبہ ے بینی انسان مصیبت کے پہنچنے پر بھی اللہ تعالیٰ کا شکر اداکرے کرونکہ اسے معلوم ہے کہ بیم ہے کہ ہے کہ بیم ہے کہ بیم ہے کہ ہے کہ بیم ہے کہ ہ

«مَا مِنْ مُصِيبَةٍ تُصِيبُ الْمُسلِمَ إِلاَّ كَفَّرَ اللهُ بِهَا عَنْهُ حَتَّى الشَّوْكَةِ يُشَاكُهَا»(صحيح البخاري، المرض، باب ماجاء في كفارة المرض ... ح:٥٦٤٠، وصحيح مسلم، البر والصلة، باب ثواب المؤمن فيما يصيبه من مرض، ح:٢٥٧٢)

'' مسلمان کو جومصیبت بھی پہنچی ہے اس کے ساتھ اللہ تعالیٰ اس کے گنا ہوں کومٹادیتا ہے تی کہ اسے چیھنے والے کا نے کو بھی (اس کے گنا ہوں کا کفارہ بنادیتا ہے۔'')

# کوئی بیاری متعدی ہے نہ بدشگونی لینا جائز ہے

سوال شخ محترم!اميد ٢٦ پ ني اكرم مَثَالِيَّا كاس فرمان كي وضاحت فرما كي عيد ا

﴿ لَا عَدُوٰى، وَلَا طِيرَةً، وَلاَ هَامَّةً، وَلاَ صَفَرًا (صحيح البخاري، الطب، باب الجذام،

ح: ٥٧٠٧ وصحيح مسلم، السلام، باب لا علوى ولا طيرة ولا هامة، ح: ٢٢٢٠)

'' نہ کوئی بیاری متعدی ہے' نہ کوئی بدشگونی ہے' نہ الو کا بولنا ہے اور نہ ماہ صغر کی تبدیلی ہے۔''

اس مديث مين كس قتم كي نفي كي تن بي اس مين اوراس مديث مين كس طرح تطيق موكى:

﴿فِرَّ مِنَ الْمَجْلُومِ فِرَارَكَ مِنَ الْأَسَدِ»(صحيح البخاري، الطب، باب الجذام، ح:٥٠٠٧ ومسنا. أحمد:٤٣/٢ واللفظ له)

"جذام كمريف ساس طرح بعاكوجس طرح تم شير سے بعا محتے ہو۔"

جواب "عدوی" مریض سے تندرست آدی کی طرف مرض کے نتقل ہونے کو کہتے ہیں اور جس طرح حی امراض متعدی ہوتے ہیں ای طرح روحانی اور اخلاقی بیملی دھو تکنے والے ک ہیں ای طرح روحانی اور اخلاقی بیاریاں بھی متعدی ہو تھی ہیں۔ای لیے نبی منافی آئے آئے نے فرمایا ہے کہ "براساتھی بھٹی دھو تکنے والے ک طرح ہے کہ یا تو وہ تمہا ہے کپڑے جلا وے گایا تم اس سے بد بومسوں کرو گے۔ " البذا نبی منافی آئے آئے نے جولفظ عَدوی استعال فرمایا ہے تو یہ تو یہ حسی اور اخلاقی دونوں بیاریوں کو شامل ہے۔

طِيرَهُ كَ معنى كسى ديمهى جانے والى ياسى جانے والى يامعلوم ہونے والى چيز سے بدشگونى پكڑنا ہے۔

هَامّه كه رج ذيل دومعني بيان كيه سنّ بين:

- اس مرادایی بیاری ہے جومریض کولاحق ہوتی ہے اور اس سے دوسرے کی طرف نتقل ہوجاتی ہے۔ اس تفسیر کے مطابق اس
   کاعدوٰی پرعطف عَطُفُ البُحَاصِ عَلَی الْعَامِ کے قبیل ہے ہوگا۔
  - ② هامّه ایک شهور پرندے (ألو) کا نام ہے۔ عربوں کا گمان تھا کہ جب کوئی شخص قتل ہوجائے تواس کا انتقام لینے تک یہ برندہ اس

① صحيح البحاري الذبائع باب المسك حديث: 5534

کے گھروالوں کے پاس آکران کے سرپر بول ارہتا ہے۔ اور بعض عربوں کاعقیدہ یہ تھا کہ الوی صورت میں یہ در حقیقت مقول کی دوح ہوتی ہے اور جب تک انتقام نہ لیس یہ بول بول کر مقول کے گھر والوں کو ایذ اللہ بیا ہوتی ہے اور جب تک انتقام نہ لیس یہ بول بول کر مقول کے گھر والوں کو ایذ اللہ بیات ہے۔ عرب اس کے ساتھ بدشگونی پکڑتے تھے۔ جب یہ سی کے گھر پر آکر بیٹھتا اور بولتا تو وہ یہ کہتا کہ یہ اس لیے بولتا ہے بولتا ہوت کہ والوں موت کے قریب آنے کی علامت سیجھتے تھے عالا تکہ یہ ایک باطل بات ہے۔ صفر کے بھی درج ذیل کی مفہوم بیان کیے گئے ہیں:

- 🗖 اس سے مراد صفر کامشہور مہینہ ہے۔ عرب اس مہینے سے بدشگونی پکڑا کرتے تھے۔
- ۔ یہ پہب کی ایک بیاری ہے جواونٹ کولاحق ہوتی ہے اور ایک اونٹ سے دوسرے کی طرف منتقل ہوجاتی ہے لہذاعدوی پراس کا عطف' عَطَفُ الْحَاصِ عَلَى الْعَامِ " کے قبیل سے ہے۔
- ت ''صنز'' ماہ صفر بی ہے اور اس سے مراد امن کے کسی مہینے کو ہٹا کر آگے پیچھے کردینا ہے' جس سے کا فرگمرا ہی میں پڑے رہتے تھے۔ دوما ،محرم کی حرمت کوصفر تک مؤخر کردیتے تھے اور ایک سال اسے حلال اور دوسرے سال حرام قرار دے دیا کرتے تھے۔

ان میں سب سے زیادہ رائج مفہوم یہی ہے کہ اس سے مراد ماہ صفر ہے کیونکہ لوگ زمانہ جا ہلیت میں ماہ صفر سے بدشگونی لیا کرتے تھے حالانکہ تا خیر میں زمانوں کا کوئی عمل دخل نہیں۔اللہ تعالیٰ کی تقدیر میں صفر بھی دیگر زمانوں ہی کی طرح ہے کہ اس میں خیر بھی مقدر ہے اور شربھی۔

بعض اوگوں کا معمول ہے کہ وہ جب کسی خاص عمل سے صفری پچیس تاریخ کو فارغ ، وجا کمیں تو وہ اس تاریخ کو اپنے پاس اس طرح لکھ لیتے ہیں: '' یہ کام صفر خیر کی پچیس تاریخ کو کمل ہوا تھا۔'' یہ بدعت کے بدعت کے ساتھ اور جہالت کے جہالت کے ساتھ اور جہالت کے جہالت کے ساتھ اور جہالت کے جہالت کے ساتھ علاج کے باب سے ہے ور ندصفر نہ خیر کا مہینہ ہے اور نہ شرکا۔ اس لیے بعض سلف نے اس بات کی بھی نفی کی ہے کہ الوکی آ وازین کر یہ کہا جائے: حَیدًا إِنْ شَاءَ اللّٰه "'اللہ تعالی نے چاہا تو خیر ہوگی' یعنی اس موقع پر کسی خیر وشرکا اظہار نہ کیا جائے' کیونکہ الوجھی ای طرح بولتا ہے جس طرح دیگر پر ندے اپنی اپنی بولیاں بولتے ہیں۔

یہ چار چیزیں جن کی رسول اللہ ٹاٹھٹے نفی فر مائی ہے اللہ تعالی کی ذات پاک پر تو کل اور صدقِ عزیمیت کے وجوب پر دلالت کرتی ہیں اور اس بات کی طرف رہنمائی کرتی ہیں کہ اس طرح کے امور کے سامنے مسلمان کو کمزوری کا ثبوت نہیں دینا چاہیے۔ اگر کوئی مسلمان اینے دل میں ان باتوں کا خیال لائے 'تووہ دو حالتوں سے ضالی نہیں ہوگا:

- وہ ان باتوں پر لبیک کہتے ہوئے کام کرے گایا نہیں کرے گا اور اس صورت میں اس نے اپنے افعال کو ایک ایسی چیز کے ساتھ معلق کردیا جس کی کوئی حقیقت نہیں۔
- © وہ ان باتوں پر لبیک کہتے ہوئے کوئی اقدام کرے نہ ان کی پروا کرئے البتہ اس کے دلّ میں ان کی وجہ سے پچھٹم وفکر ضرور ہؤاگر چہ بیصورت پہلی کی نسبت ہلکی ہے' لیکن مسلمان کو چاہیے کہوہ ان امور کے سی داعیہ پر مطلقاً کوئی توجہ نہ دے اور ہرحال میں اللہ تعالیٰ کی ذات یا ک ہی پراعتاد اور مجروسار کھے۔

کچھلوگ فال نکالنے کے لیے قرآن مجید کھولتے ہیں اوروہ بیدد کھتے ہیں کہ نظرا گرجہنم کے لفظ پر پڑے تو کہتے ہیں یہ فال اچھی نہیں ہے اوراگر جنت کے لفظ پر نظر پڑے تو کہتے ہیں کہ یہ فال اچھی ہے جب کہ حقیقت میں بیٹمل زبانہ جاہلیت کے تیروں کے ساتھ قسمت آزبائی کے ٹمل ہی کی طرح ہے۔

ان چاروں امور کی نفی سے مرادان کے وجود کی نفی نہیں ہے کیونکہ بیتو موجود میں لہذا اس سے مرادان کی تاثیر کی نفی ہے کیونکہ مؤثر تو اللہ تعالیٰ کی ذات ہے۔ ان میں سے جوسب معلوم ہووہ صحیح سبب ہاور جوسب موہوم ہووہ باطل سبب ہاور تاثیر کی جونئی ہو دہ اس کی ذات اور سبیت کی تاثیر کی نفی ہے البتہ عدد کی (مرض کا متعدی ہونا) موجود ہے اور اس کی موجود گی کی دلیل نبی منافع کا پیفریان ہے:

﴿لَا يُورِدُ مُمْرِضٌ عَلَى مُصِحُّ﴾(صحيح البخاري، الطب، باب لا هامة، ح: ٥٧٧١ وصحيح مسلم، السلام، باب لا عدوى ولا طيرة . . . ح: ٢٢٢١ واللفظ له)

''یعنی بیاراونٹوں والا اپنے اونٹوں کو تندرست اونٹوں والے کے پاس نہ لے جائے۔'' تا کہ متعدی بیاری ایک سے دوسرے اونٹوں کی طرف منتقل نہ ہو۔ نبی مُلاکیم نے جو بیفر مایا ہے:

لاَفِرَّ مِنَ الْمَجْنُومِ فِرَارَكَ مِنَ الأَسَدِ»(صحيح البخاري، الطب، باب الجذام، ح: ٧٠٧ ومسند أحمد:٢/٣٤٢ واللفظ له)

"جذام کی بیاری میں مبتلا مریض ہے اس طرح بھا گوجس طرح شیرے بھا گتے ہو۔"

جذام ایک خبیث بیاری ہے جو تیزی سے پھیلتی ہے اور مریض کو ہلاک کردیت ہے حتی کہ کہا گیا ہے کہ بیمرض بھی طاعون ہی ہے لہذا فرار کا تھم اس لیے دیا گیا تا کہ بیاری آ کے نہ پھیلے۔اس حدیث میں بھی بیاری کے متعدی ہونے کا اثبات مؤثر ہونے کی وجہ سے ہے کیکن اس کی تا خیر کوئی حتی امر نہیں ہے کہ یہی علت فاعلہ ہے۔لیکن نبی اکرم طالیتی نئے نے مجذوم سے بھا گئے اور بیار اونٹول کو تندرست اونٹول کے پاس نہ لانے کا جو تھم دیا ہے بیاسباب سے اجتناب کے باب سے ہے اسباب کی ذاتی تا خیر کے قبیل سے نہیں ہے جسے کہ ارشاد باری تعالی ہے:

﴿ وَلَا تُلْقُوا بِأَيْدِيكُو إِلَى ٱلنَّهَلُكُو ﴾ (البفرة: ١٩٥/)

''ادراپے آپ کو ہلاکت میں نہ ڈالو۔''

لہٰذا یہ نہیں کہا جاسکتا کہ نبی مُلِاُٹِیم نے عدویٰ کی تا ثیر کا انکار فر مایا ہے کیونکہ امر واقع اور دیگر احادیث سے یہ بات باطل قرار پاتی ہے۔ اگر یہ کہا جائے کہ جب رسول اللہ مُلِّاٹِیم نے یہ فر مایا تھا: لاَ عَدلُ و می' ''کوئی بیاری متعدی نہیں ہے' تو ایک شخص نے عرض کی: اے اللہ کے رسول! اونٹ ریکستان میں ہر نوں کی طرح ہوتے ہیں' لیکن جب ان کے پاس کوئی خارش زوہ اونٹ آتا ہے' تو انھیں بھی خارش لاحق ہوجاتی ہے۔ تب نبی مُلِّاٹِیم نے فر مایا:

﴿فَمَنْ أَعْدَى الْأَوَّلَ (صحيح البخاري، الطب، باب لا صفر، وهو داء يأخذ البطن، ح:٥٧١٧)

" پہلے اونٹ کوخارش کس نے لگائی تھی؟"

اس کا جواب ہے ہے کہ بی تالیخ نے بیفر ماکر: [فَسَنُ أَعُدَی الْأَوَّلَ ]" پہلے اونٹ کو خارش کس نے لگائی تھی؟"اس طرف اشارہ فر مایا ہے کہ مریض اونٹول سے تندرست اونٹول کی طرف مرض اللہ کی تدبیر کے ساتھ نتنول ہوا ہے۔ پہلے اونٹ پر بیاری متعدی صورت کے بغیر اللہ عز وجل کی طرف سے نازل ہوئی تھی اورا یک چیز کا بھی کوئی سبب معلوم ، وتا ہے اور کبھی سبب معلوم نہیں ہوتا جیسا کہ پہلے اونٹ کی خارش کا سوائے لقد پر اللہ کے اور کوئی سبب معلوم نہیں ہے جب کہ اس کے بعدوا لے اونٹ کی خارش کا سبب معلوم ہوتا ہوئی ہوتا ہے اور اگر للہ تعالی چاہتا تو اس (دوسرے اونٹ) کو خارش لاحق نہ ہوتی۔ بسا اوقات یوں بھی ہوجاتی ہے اور اس سے اونٹ مرتے نہیں۔ ای طرح طاعون اور مہضے جیسے بعض متعدی امراض ہیں جوا یک گھر میں ہوائی ہو جوائی ہو اور اس سے اونٹ مرتے ہیں اور وہ فوت ہوجاتے ہیں اور ابعض متعدی امراض ہیں جوا یک گھر میں راضل ہو جاتے ہیں اور ابعض بی بھر افراد ان سے محفوظ رہتے ہیں انصیں کے گھوئیں ہو تا نہ بی بی اور ہو خوا ہوں اللہ تائیج کی خدمت میں آبول اللہ تائیج کی خدمت میں ایک ہوتا ہے کہ نوٹ اللہ تائیج تناول میں ایک جو دو کی محدال میں اللہ تعالی کی ذات یا کر پر تو کل بہت قوی تھا اور یہ قبل سبب کا مقابلہ کر رہا تھا۔ خرار ہو سار کہ اور اس سے نتھ اس لیے کہ نی تائیج کا اللہ تعالی کی ذات یا کر پر تو کل بہت قوی تھا اور یہ قبل سبب کا مقابلہ کر رہا تھا۔

ان احادیث میں تطبیق کی سب سے بہتر صورت یہی ہے جوہم نے بیان کی ہے۔ بعض نے اس سلسلہ میں گنخ کا بھی دعویٰ کیا ہے ہوتو پھر تطبیق دینا واجب ہے' کیونکہ تنخ کی شرائط میں سے ایک ضروری شرط یہ بھی ہے کہ دونوں میں تطبیق مشکل ہواورا گر تطبیق ممکن ہوتو پھر تطبیق دینا واجب ہے' کیونکہ اس طرح دونوں دلیلوں کے مطابق عمل ہوجا تا ہے جب کہ ننخ کی صورت میں ایک دلیل کا باطل ہونا لازم آتا ہے اور دونوں کے مطابق عمل ہوجانا ایک کو باطل قرار دینے سے زیادہ بہتر ہے۔ اسی وجہ سے ہم نے دونوں دلیلوں کو قابل اعتبار اور ججت قرار دیا ہے۔ واللّٰہ الموفق.

### نظر کی حقیقت اوراس کا علاج

روال کیاانان کونظرلگ جاتی ہے؟ اس کا علاج کیا ہے؟ کیا نظرہے بچاتو کل کے منافی ہے؟

رحواب نظر لگنابری ہاور بیشری اور سی طور پر ثابت ہے۔ ارشاد باری تعالی ہے:

﴿ وَإِن يَكَادُ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا لَيُزْلِقُونَكَ بِأَبْصَنْرِهِرَ ﴾ (القلم: ١٨/٥٨)

''اور کا فر (جب بیضیحت کی کتاب سنتے ہیں تو) یوں لگتا ہے کہتم کواپنی (بری) نگا ہوں سے پھسلا دیں گے۔''

حضرت ابن عباس ٹائٹجا وغیرہ نے اس آیت کی تفسیر میں فر مایا ہے کہ وہ آپ کونظر لگا دیں گے۔ بی اکرم مُثاثِثًا فر ماتے ہیں:

«ٱلْعَيْنُ حَقٌّ وَلَوْ كَانَ شَيْءٌ سَابَقَ الْقَدْرَ سَبَقَتْهُ الْعَيْنُ، وَإِذَا اسْتُغْسِلْتُمْ فَاغْسِلُوا»(صحيح مسلم، السلام، باب الطب والمرض والرقي، ح:٢١٨٨)

سنس أبى داود الطب باب في الطيرة حديث:3925 و حامع الترمذي الأطعمة باب ماحاء في الأكل مع المحزوم حديث:1817

" نظرلگنا برحق ہے اگر کوئی چیز تقدیر سے سبقت کرنے والی ہوتی تو نظر سبقت کرتی اور جب تم سے وھونے کا مطالبہ کیا جائے تو تم دھودیا کرو۔"

ای طرح امام نمائی اورامام ابن ماجہ وَ اَلْتُ نے روایت کیا ہے کہ عامر بن ربیعہ والمائی سی منیف المائی کے پاس سے گزرئے جب کہ وہ منسل کرر ہے تھے تو اس نے انھیں و کی کھی ۔'' جب کہ وہ منسل کرر ہے تھے تو اس نے انھیں و کی کھی کہ اس طرح کی جلد نہیں و کی کھی ۔'' تھوڑی دیر ہی گزری تھی کہ ہل ہے ہوش ہو کر زمین پر گر گئے ۔ انھیں رسول اللہ منظام کی خدمت میں لے جایا گیا اور عرض کیا گیا ہبل ہے ہوش ہو کر زمین پر گر گئے ۔ انھیں رسول اللہ منظام کی خدمت میں لے جایا گیا اور عرض کیا گیا ہبل ہے ہوش ہو کر گر گئے ہیں ۔ آپ نے فرمایا: آپ من تُنگھ ہو ت بہا آ '' تم ان کے بارے میں کس کومور دالزام تھم ہراتے ہو؟'' محلبہ کرام بی فرمایا:

اعَلاَمَ يَقْتُلُ أَحَدُكُمْ أَخَاهُ، إِذَا رَأَى أَحَدُكُمْ مِنْ أَخِيهِ مَا يُعْجِبُهُ فَلْيَدْعُ لَهُ بِالْبَرَكَةِ، ثُمَّ دَعَا بِمَاءٍ، فَأَمَّرَ عَامِرًا أَنْ يَتَوَضَّأَ، فَغَسَلَ وَجْهَهُ وَيَدَيْهِ إِلَى الْمِرْفَقَيْنِ وَرَكُبَتَيْهِ وَدَاخِلَةَ إِلَى الْمِرْفَقَيْنِ وَرَكُبَتَيْهِ وَدَاخِلَةَ إِلَى الْمِرْفَقَيْنِ وَرَكُبَتَيْهِ وَدَاخِلَةَ إِزَارِهِ، وَأَمَرَ أَنْ يَّصُبُّ عَلَيْهِ السن ابن ماجه، الطب، باب العين، ح:٣٥٠٩ وسن الكبرى النساد.: ٤/ ٣٥١)

'' تم میں سے کوئی اپنے بھائی کوئل کیوں کرتا ہے؟ تم میں سے کوئی جب اپنے بھائی کی کوئی خوش کن بات و کیھے' تو اس کے لیے برکت کی دعا کرے۔'' بھر آپ نے پانی منگوایا اور عامر رٹائٹڑ کو علم دیا کہ دہ وضو کرے' تو انہوں نے اپنے چپرے اور دونوں ہاتھوں کو کہنوں تک دھویا' دونوں گھٹنوں اور از ارکے اندر کے جھے کو دھویا اور پھر آپ نے علم دیا کہ وہ پانی اس پر بہا دے۔''

ایک روایت میں الفاظ میں:[وَ أَمَرَهُ أَن يَّكُفَأَ الْإِ نَاءَ مِنُ حَلَفِهِ] ''اورآب نے اسے عَلَم دیا کہ وہ پیچیے کی طرف سے اس پر پانی کے اس برتن کو انڈیل دے۔''

واقعات ہے بھی نظر بد لگنے کی شہادت ملتی ہے کلہٰ دااس کا انکار نہیں کیا جا سکتا۔

نظر بد لگنے کی حالت میں درج ذیل شرعی علاج استعال میں لائے جاسکتے ہیں:

### وم كرنا: ني الله نے فرمایا ہے:

﴿لَا رُقْيَةَ إِلاَّ مِنْ عَيْنِ أَوْ حُمَةٍ ﴾(صحيح البخاري، الطب، باب من اكتوى أو كوى غيره · · · · ح · ٥٠٠٥ وصحيح مسلم، الإيمان، بأب الدليل على دخول طوائف من المسلمين الجنة بغير حساب ولا عذاب، ح · ٢٠٠)

'' دم نظر لگنے یا بخار ہی کی وجہ سے ہے۔''

جريل اليلائي أي الليل كودم كرت بوك يكلمات يوها كرت تفيد

الباسم اللهِ أَرْقِيكَ، مِنْ كُلَّ شَيْءٍ يُتُؤذِيكَ، مِنْ شَرَّ كُلِّ نَفْسِ أَوْ عَيْنِ حَاسِدِ، اللهُ مَيْ يَشُوفِكَ، بِاللهِ الطب والمرض والرقي، ح:٢١٨٦) يَشُفِيكَ، بِاللهِ الطب والمرض والرقي، ح:٢١٨٦) "الله كَ نام كَ مَا تَهِ مِن آپ كودم كرتا هول براس چيز سے جوآپ كو تكليف دئ اور برانسان كے يا صد كرنے والى

آ كھ كشرے الله آپ كوشفادے ميں الله كے نام كے ساتھ آپ كودم كرتا ہول۔ ''

وهونا: جیسا کسابقه حدیث میں نبی نافی اس بن ربیعہ دائش کو حکم دیا تھا (کہ خود کو دھوئے) اور پھراس پانی کو مریض پر
 انڈیل دیا جائے۔

نظرانگانے والے کے بول و براز کواس مقصد کے لیے استعال کرنے کی کوئی اصل نہیں ہے۔ای طرح اس کے پاؤں کی مٹی کواستعال کرنا بھی ہے اصل ہے ثابت وہی ہے جو پہلے بیان کیا جاچکا ہے کہ اس کے اعضا اورازار کے اندرون کو دھلانا ہے اور شاید اس کی مثل اس کے دوبال ٹو پی اور تمیض وغیرہ کو بھی اندر سے دھلانا ہو۔ والله اعلم.

نظر بدہے پیشکی حفاظتی تدبیراختیار کرنے میں کوئی حرج نہیں اور بیتو کل کے منافی بھی نہیں بلکہ یہی تو کل ہے 'کیونکہ تو کل اللہ سجانہ و نخالی پراعتماد کرنا اوران اسباب کو اختیار کرنا ہے جن کواس نے مباح قرار دیایا جن کے استعمال کااس نے تھم دیا ہے۔ نبی نظائیا حضرت حسن وحسین جانٹی کوان کلمات کے ساتھ دم کیا کرتے تھے:

﴿أُعِيذُكُمَا بِكَلِمَاتِ اللهِ التَّامَّةِ مِنْ كُلِّ شَيْطَانِ وَّهَامَّةٍ، وَمِنْ كُلِّ عَيْنِ لاَمَّةٍ (صحيح البخاري، أحاديث الأنبياء، باب١٠، ح: ٣٣٧١ وسنن ابن ماجه، الطب، باب ما عَوَّذَ به النبي ﷺ وما عوذ به، ح: ٣٥٢٥ ولفظها: 'أعوذ بكلمات الله ... ' وسنن أبي داود، السنة، باب في القرآن، ح: ٤٧٣٧ وجامع الترمذي، الطب، باب كيف يعوذ الصبيان، ح: ٢٠٦٠)

'' میں تم دونوں کواللہ تعالیٰ کے کلمات تامہ کی پناہ میں دیتا ہوں' ہر شیطان اور زہریلی جلاکے ڈریے اور ہر لگنے والی نظر بدکے شرہے۔''

آپ مُؤَيِّدُ نے فرمایا که حضرت ابراہیم علیا بھی اساعیل واسحاق میٹا کوای طرح دم کیا کرتے تھے۔

کیاعقیدے کے مسائل میں جہالت انسانی معذوری مجھی جائے گی؟

سوال کیاعقیدے ہے متعلق مسائل میں جہالت کی دجہ سے انسان کومعذور سمجھا جائے گا؟

رجون جہالت کی وجہ ہے معذوری کے مسلے میں اختلاف بھی دیگر فقہی واجتہادی مسائل میں اختلاف کی طرح ہے۔ بعض اوقات تو ایک معین شخص پر حکم نافذ کرنے کے بارے میں بیا ختلاف محض لفظی ہوتا ہے کیے بنی تمام فتہاء کا اس بات پر تو اتفاق ہوتا ہے کہ بی تو لکٹر ہے یا یہ فتل کفر ہے یا اس کا ترک کفر ہے کیکن کیا بی حکم اس معین شخص پر بھی مقتضیات کے پورا ہونے اور موانع ختم ہوجانے کی وجہ سے صاوق آتا ہے یا بعض مقتضیات کے ختم ہوجانے اور بعض موانع کے موجود ہونے کی وجہ سے میں محم اس پر صادق نہیں آتا 'اس لیے کہ کفر کے بارے میں جہالت کی دوقتمیں ہیں:

① اس کا تعلق ایسے خفس ہے ہوجس کا تعلق اسلام کے سواکسی اور دین ہے ہے یا اس کا تعلق کسی بھی وین ہے نہیں ہے اور اس کے دل میں پیر خیال بھی نہیں کہ کوئی وین اس کے طرز عمل کے خلاف ہے۔ اس مخفس کے بارے میں ونیا میں خلاجری احکام کے مطابق عمل کیا جائے گا اور آخرت میں اس کا معاملہ اللہ تعالیٰ کے سپرو ہے' اور اس سلسلے میں رائح قول ہیہ ہے کہ اللہ تعالیٰ آخرت میں ایسے لوگوں کا جس طرح چاہے گا امتحان لے گا اور اللہ تعالیٰ خوب جانتا ہے کہ دنیا میں وہ کس طرح کے عمل کرنے والے تھے کیکن ہم بیضرور جانتے ہیں کہ وہ کسی کو گناہ کے بغیر جہنم میں واخل نہیں کرے گا۔ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿ وَلَا يَظْلِمُ رَبُّكَ أَحَدُا ۞﴾ (الكهف: ١٨/ ٤٩)

"اورتمهارا بروردگارسی پرظلم نہیں کرے گا۔"

ہم نے جو یہ کہا ہے کہ دنیا میں اس پر ظاہر کے مطابق احکام جاری ہوں گے تو ان سے مراد کفر کے احکام ہیں کیونکہ اس نے دین اسلام کو اختیار نہیں کیا' لہٰذا اس پر اسلام کے احکام جاری نہیں ہو سکتے اور ہم نے جو یہ کہا کہ آخرت میں اس کا امتحان لیا جائے گا تو یہ اس لیے کہ اس کے بارے میں بہت ہے آثار مروی ہیں جنسیں امام ابن قیم رشش نے اپنی کتاب "طریق المه حرتین" میں چودھویں طبقے پر گفتگو کرتے ہوئے مشرکین کے چھوٹے بچوں کے بارے میں آٹھویں فد ہب کے خمن میں بیان فر مایا ہے۔

© اس کا تعلق ایسے شخص ہے ہوجس کی وابستگی دین اسلام کے ساتھ ہے کین زندگی میں اس نے اس کفریہ قول یا فعل کو اختیار کرلیا اور اس کے دل میں کبھی یہ خیال نہ آیا کہ یہ قول وفعل تو مخالف اسلام ہے اور نہ کسی نے اسے اس کے بارے میں کبھی بتایا تو اس شخص پر ظاہری طور پر احکام اسلام جاری ہوں گے اور آخرت میں اس کا معاملہ اللہ کے سپر دہے۔ کتاب وسنت کے دلائل اور اہل علم کے اقوال سے اس طرح ثابت ہے۔

كتاب الله سے اس كے ولائل حسب ذيل بين ارشاد بارى تعالى ب:

﴿ وَمَا كُنَّا مُعَذِّبِينَ حَقَّى نَبْعَثَ رَشُولًا ١٠٠٠٠ (الإسراء: ١٥/١٥)

''اور جب تک ہم پغیر نہ کھیج لیں عذا بنہیں دیا کرتے۔''

#### اورفر مایا:

﴿ وَمَا كَانَ رَبُّكَ مُهْلِكَ ٱلْقُرَىٰ حَتَّىٰ يَبْعَثَ فِي أَمِنَهَا رَسُولًا يَتْلُواْ عَلَيْهِمْ ءَايَنِيَنَا وَمَا كُنَّا مُهْلِكِي. ٱلْقُرَعِتِ إِلَّا وَأَهْلُهَا ظَلِيمُونَ آَنِي (القصص: ٢٨/٥٥)

''اورتمهارا پروردگار بستیوں کو ہلاک نہیں کیا کرتا جب تک ان کے بڑے شہر میں پیغیبر نہ بھیجے لے جوان کو ہماری آیتیں پڑھ پڑھ کرسنائے اور ہم بستیوں کو ہلاک نہیں کیا کرتے مگر اس حالت میں کہ وہاں کے باشندے ظالم ہوں۔''

#### اورفر مایا:

﴿ رُّسُلًا مُّبَشِّرِ بِنَ وَمُنذِرِ بِنَ لِئَلَّا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى ٱللَّهِ حُجَّهُ ٱبْعَدَ ٱلرُّسُلِّ ﴾ (النساء: ١٦٥/٤) ''(سب) پغیبرول کو (اللہ نے) خوش خبری سنانے والے اور ڈرانے والے بنا کر بھیجاتھا' تا کہ پنیبروں کے آنے کے بعد لوگوں کے لیے اللہ کے ظاف کوئی حجت ندر ہے۔''

#### اورفر مایا:

﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن رَّسُولٍ إِلَّا بِـلِسَانِ فَوْمِهِ ـ لِيُسَبِيِّكَ لَمُثَمَّ فَيُضِلُ ٱللَّهُ مَن يَشَآهُ وَيَهْدِى مَن يَشَكَآهُ﴾ (إيراحيم: ١/١٤) ''اورہم نے کوئی پیغیبرنہیں بھیجا مگروہ اپنی قوم کی زبان بولتا تھا تا کہ انہیں (اللہ کے احکام) کھول کھول کر بتادے پھراللہ جے چاہتا ہے گمراہ کرتا اور جسے چاہتا ہے مدایت دیتا ہے۔''

مزیدارشاد باری تعالی ہے:

﴿ وَمَا كَانَ اللّهُ لِيُضِلَّ قَوْمًا بَعْدَ إِذْ هَدَنهُمْ حَتَّى يُبَيِّ لَهُم مَّا يَتَّقُونَ ﴾ (النوبة: ٩/ ١١٥) ''اورالله اليانبيل كركن قوم كومدايت دينے كے بعد ممراه كردے جب تك ان كوده چزنه بتا دے جس سے ده پر ميز كريں۔''

﴿ وَهَذَا كِنَنَبُ أَنِزَلْنَهُ مُبَارَكُ فَاتَبِعُوهُ وَاتَقُواْ لَعَلَكُمْ تُرْحَمُونَ فَ أَن تَقُولُوٓا إِنَّمَا أُنزِلَ الْكِنَبُ عَلَى طَآمِفَتَيْنِ مِن قَبِّلِنَا وَإِن كُنّا عَن دِرَاسَتِهِمْ لَغَنفِلِينَ فَي أَوْ تَقُولُواْ لَوَ أَنَا آنُزِلَ عَلَيْنَا ٱلْكِنَبُ لَكُنّا الْمَاعِينِ لَكُنّا أَوْ تَقُولُواْ لَوَ أَنَا آنُزِلَ عَلَيْنَا ٱلْكِنَبُ لَكُنّا أَهْدَى مِنْهُمُ فَقَدْ جَآءً حَمْ بَيِّنَةٌ مِن زَيْحَمُ مَ هُدَى وَرَحْمَةً ﴾ (الانعام: ١٥٥١-١٥٧)

''اور (اے کفر کرنے والو!) یہ (قرآن) ایک عظیم کتاب ہے ہم ہی نے اے اتارا ہے' (بیہ) برکت والی ہے 'سوتم اس کی پیروی کر واور (اللہ ہے ) ڈروتا کہتم پر مہر بانی کی جائے (اور بیاس لیے اتاری ہے ) کہ (تم یوں نہ) کہو کہ ہم سے پہلے دو گروہوں پر کتابیں اتری ہیں اور ہم ان کے پڑھنے سے (معذوراور) بے خبر سے یا (بینہ) کہو کہ اگر ہم پر بھی کتاب نازل ہوتی تو ہم ان لوگوں کی نسبت کہیں سیدھے راستے پر ہوتے' سوتمھارے پاس تمھارے پر وردگار کی طرف سے دلیل اور ہدایت اور رحمت آگئی ہے۔''

علاوہ ازیں اور بھی بہت می آیات ہیں جن سے معلوم ہوتا ہے کہ جمت علم اور بیان کے بعد ہی قائم ہوتی ہے۔ سنت سے اس کی دلیل حضرت ابو ہر پر ہ ڈٹائٹوئے مروی سے حدیث ہے کہ نبی مُنافِیْلُ نے فرمایا:

﴿ وَالَّذِيْ نَفْسُ مُحَمَّدٍ بِيَدِهِ! لاَ يَسْمَعُ بِي أَحَدٌ مِّنْ هٰذِهِ الأُمَّةِ يَهُودِيٌ وَّلاَ نَصْرَانِيٌّ، ثُمَّ يَمُوتُ وَلَمْ يُؤْمِنْ بِالَّذِي أُرْسِلْتُ بِهِ إِلاَّ كَانَ مِنْ أَصْحَابِ النَّارِ "(صحيح مسلم، الايمان، باب وجوب الايمان برسالة نبينا محمد ﷺ ... ح:١٥٣)

''اس ذات کی نتم جس کے ہاتھ میں محمد (سُلِیْمُ ) کی جان ہے!اس امت میں سے کوئی یہودی یا عیسائی میرے بارے میں سنے پھر فوت ہوجائے اوراس دین پرایمان نہ لائے جس کے ساتھ مجھے بھیجا گیا ہے' تو وہ جہنمیوں میں سے ہوگا۔'' جہاں تک اہل علم کے کلام کا تعلق ہے تو المغنی: (۱۳۱/۸) میں ہے:

''اً گروہ ایسے لوگوں میں سے ہے جو وجوب کو جانتا ہی نہیں جیسے نومسلم یا اس نے دارالاسلام کے سواکسی اور جگہ برورش پائی ہو یا شہروں اور اہل علم سے دور دراز کسی جنگل میں زندگی گزاری ہوتو اس پر کفر کا تھم نہیں لگایا جائے گا۔''

شيخ الاسلام ابن تيميه رَّشْكَ نَ لَكُما ب:

'' میرے ہم نشین میرے بارے میں اس بات کوخوب جانتے ہیں کہ میں ہمیشہ سب لوگوں سے زیادہ اس بات سے منع کرتا ہوں کہ کسی معین شخص کی کفر' فسق یا معصیت کی طرف نسبت کی جائے اللہ یہ کہ معلوم ہوجائے کہ اس پرالی حجت قائم ہوگئ ہے جس کی خالفت کرنے والا بھی کافر' بھی فاسق اور بھی نافر مان ہوتا ہے۔ ہیں اقر ارکرتا ہوں کہ اللہ تعالیٰ نے اس است کی خطا کو معاف کردیا ہے خطا کا تعلق خواہ خبری وقولی مسائل سے ہو یا عملی مسائل سے ۔ سلف کا ان بہت سے مسائل میں اختلاف رہا ہے لیکن ان ہیں ہے کی کو کا فریا فاسق یا نافر مان قر ارنہیں دیا۔'' آپ نے آگے مزید لکھا ہے:'' میں یہ بھی بیان کرتا رہا ہوں کہ سلف اور ائمہ سے جو یہ منقول ہے کہ بوخض سے بید کہے وہ کا فر ہے تو یہ بھی حق ہے' لیکن اطلاق اور تعیین میں فرق کرنا واجب ہے۔'' آپ نے پھر یہ بھی کھا ہے:'' تکفیر کا تعلق وعید سے ہے گویدرسول اللہ تا پین الم مان کی تعیین میں فرق کرنا واجب ہے۔'' آپ نے پھر یہ بھی کھا ہے:'' تکفیر کا تعلق وعید سے ہے گویدرسول اللہ تا پین الم میں داخل ہوا ہوتا ہے یا اس نے دور در از کے کسی جنگل میں تربیت پائی ہوتی ہے' لہذا اس طرح کسی شخص کو انکار کی وجہ سے کا فرقر ارنہیں دیا جا سکتا حتی کہ اس پر جست قائم نہ ہوجائے کر بیت پائی ہوتی ہے' لہذا اس طرح کسی شخص کو انکار کی وجہ سے کا فرقر ارنہیں دیا جا سکتا حتی کہ اس پر جست قائم نہ ہوجائے کوئنکہ ہوسکتا ہے کہ اس شخص نے ان اصوص کو سنا نہ ہویا سنا تو ہوگر وہ اس کے نز دیک ثابت نہ ہوں یا کوئی معارض ان کے کوئنکہ ہو سکتا ہے کہ اس شخص نے ان اصوص کو سنا نہ ہو یا سنا تو ہوگر وہ اس کے نز دیک ثابت نہ ہوں یا کوئی معارض ان کے خالف ہو' جس کی وجہ سے ان کی تاویل واجب ہوگئی ہوخواہ وہ بچھنے میں غلطی پر ہو۔' آ

شيخ الاسلام محد بن عبدالوماب رطلت ني "الدررالسنية: "٢/١ ٥ مير كلها ب:

''جہاں تک تغیر کا تعلق ہے تو ہیں اس شخص کو کا فرقر اردیتا ہوں جورسول اللہ نگاٹی کے دین کو پہچا نے کے بعدا سے گالی دے کو کہاں تک تغیر کا تعلق ہوں ۔'' آگے آیسے لوگوں کو اس سے رو کے اور دین کو اختیار کرنے والے سے دشمنی رکھے تو ایسے شخص کو میں کا فرقر اردیتا ہوں ۔'' آگے آیسے ہیں:''جہاں تک کذب و بہتان کا تعلق ہے تو ان کا یہ کہنا ہے کہ ہم بالعموم کفر کا فتو کی لگاتے ہیں اور جو شخص اپنے دین کے اظہار پر قادر ہواس کے لیے اپنی طرف ہجرت کو واجب قر اردیتے ہیں 'یہ ساری با تمیں محض کذب و بہتان ہیں' جن کے ساتھ وہ اللہ اور اس کے رسول مُل اللہ کے دین سے لوگوں کورو کتے ہیں ۔ جب ہم اس صنم کی عباوت کرنے والوں کو بھی کا فر سنیں سیجھتے' جوعبدالقادر یاعلی احمد بدوئ کی قبر پر ہیں کیونکہ یہ لوگ جابل ہیں اور انہیں کوئی آگاہ کرنے والا بھی نہیں' تو اس شخص کو ہم کسے کا فرقر ارد سے سکتے ہیں جو اللہ کے ساتھ شرک نہ کرے محض اس لیے کہ اس نے ہماری طرف ہجرت نہیں کی طالانکہ اس نے کفر کیا ہے نہ قال ۔'' (3)

اگر کتاب دسنت کی نصوص اور کلام الل علم کا بید مقتضا ہے' تو اللہ تعالیٰ کی حکمت اوراس کے لطف و کرم کا بھی بیر تقاضا ہے کہ وہ اس وقت تک کسی کو عذا ب نہ دے جب تک اس کے عذر کوختم نہ کر دے۔اللہ تعالیٰ کے لیے جوحقوق واجب ہیں عقل انھیں مستقل طور پر نہیں پہچان سکتی۔اگر عقل انھیں مستقل طور پر بہچان سکتی ہوتی تو ججت رسولوں کے ارسال کرنے پر موقوف نہ ہوتی۔

اصول یہ ہے کہ جو محف اسلام کی طرف اغتساب رکھے اسے مسلمان ہی سمجھاجائے گاحتی کہ کسی دلیل شرعی سے ثابت ہوجائے کہ وہ اب مسلمان نہیں رہا' لیکن اس شخص کی تکفیر میں بے احتیاطی جائز نہیں کیونکہ اس میں دو ہوئے خطرات ہیں :

🛈 اس میں اللہ تعالیٰ کے حکم میں اور حکوم علیہ کے اس وصف میں کذب وافتر ا ہے جس کے ساتھ اسے مور دِ الزام طهرایا گیا

محموع الفتاوى: 229/3 جمع و ترتیب ابن قاسم

② الدار السنية:1/56,66

ہے۔ پہلی بات تو واضح ہے کہاس نے اس مخفس پر کفر کا تھم لگایا ہے جسے اللہ تعالیٰ نے کا فرقر ارنہیں دیا۔اس کی مثال اس مخفس کی طرح ہے جواللہ تعالیٰ کی حلال کردہ کسی چیز کوحرام قر اردے دے کیونکہ تکفیر وعدم تکفیر کا اختیار صرف اللہ تعالیٰ ہی کا ہے جس طرح حلال و حرام کا اختیار صرف اللہ تعالیٰ ہی کے پاس ہے۔

دوسری بات مید کداس نے مسلمان کا ایک ایساوصف بیان کیائے جس سے وہ موصوف نہیں ہے گویا کداس نے کہاہے کہ وہ کافر ئے حالا نکہ وہ اس سے بری ہے لہذا ہوسکتا ہے کہ مسلمان کو کافر قرار دینے سے بیخود کافر ہوجائے۔حضرت عبداللہ بن عمر ہا تھا سے روایت ہے کہ نبی مُن اللّٰم کے فرمایا:

﴿إِذَا أَكْفَرَ الرَّجُلُ أَخَاهُ فَقَدْ بَاءَ بِهَا أَحَدُهُمَا ﴾ (صحيح البخاري، الأدب، باب من كفر أخاه من غير تأويل، ح: ٦٠، واللفظ تأويل، ح: ٦٠، واللفظ للخبه المسلم: ياكافر، ح: ٦٠، واللفظ له)

'' جب کو کی شخص اپنے بھائی کو کا فرقر اردے تواس میں سے ایک کا فر ہوتا ہے۔''

دوسری حدیث میں ہے:

﴿إِنْ كَانَ كَمَا قَالَ وَإِلاَّ رَجَعَتْ عَلَيْهِ﴾(صحيح مسلم، الإيمان، باب بيان حال من قال لأخيه المسلم: ياكافر!، ح:٦٠)

''اً گروہ ایسا ہے جبیمااس نے کہا' (توٹھیک) در نہ بیہ بات اس پر پلیٹ آئے گی۔''

اور صحیح مسلم ہی میں حضرت ابوذر والفئنے روایت ہے کہ نی منافظ نے فرمایا:

«وَمَنْ دَعَا رَجُلًا بِالْكُفْرِ، أَوْ قَالَ: عَدُقَ اللهِ! وَلَيْسَ كَذْلِكَ، إِلاَّ حَارَ عَلَيْهِ»(صحيح مسلم، الإيمان، باب بيان حال إيمان من قال لاخيه المسلم: ياكافر! ح:٦١)

'' جس نے کسی شخص کو کا فر کہد کر بلایا یا اے اللہ کا دشمن کہااور وہ ایسا نہ ہوتو یہ بات اس پرلوٹ آئے گی۔''

حدیث ابن عمر میں جو بیالفاظ ہیں:''اگر وہ ایسا ہے جبیہااس نے کہا'' تو اس کے معنی ہیں اللہ تعالیٰ کے حکم میں (ای طرح ہے)اسی طرح حدیث ابوذر کے بیالفاظ:''اوراگر وہ ایسا نہ ہو'' کے معنی بھی یہی ہیں' یعنی وہ اللہ تعالیٰ کے حکم میں ایسا نہ ہو۔ ...

یہ دوسرا خطرہ یعنی وصف کفر کا اس پرلوٹ آنا جب کہ اس کا بھائی اس سے بری ہوئو سیبھی عظیم خطرہ ہے اوراس میں مبتلا ہونے
کا ڈر ہے کیونکہ جوشخص مسلمان کو کا فرقر اردیتا ہے تو اکثر و بیشتر ایسافخص اپنے عمل پرفخر کرتا اور دوسرے کو حقیر سمجھتا ہے اوراس طرح وہ
فخر اور تکبر کو جمع کر لیتا ہے جب کہ فخر سے عمل رائیگاں ہوجاتا ہے اور تکبر موجب عذاب الٰہی ہے جیسا کہ اس حدیث میں ہے جسے امام
احمد اور امام ابود اور تیمات نے حضرت ابو ہریرہ ڈھائیڈ سے روایت کیا ہے کہ نمی شاھیج نے فرمایا:

«قَالَ اللهُ تَعَالَى: الْكِبْرِيَاءُ رِدَاثِي، وَالْعَظَمَةُ إِزَارِي، فَمَنْ نَازَعَنِي وَاحِدًا مَّنْهُمَا قَذَفْتُهُ فِي النَّارِ»(سنن أبي دواد، اللباس، باب ماجاء في الكبر، ح:٤٠٩٠ وسنن ابن ماجه، الزهد، باب البراءة من الكبر والتواضع، ح:٤٧٤) ''الله تعالی فرما تا ہے کہ کبریائی میری اوپر کی چا در اور عظمت میری نیچے کی چا در ہے' پھر جو شخص ان میں سے کوئی ایک مجھ سے چھنے کی کوشش کر ہے' تو میں اسے جہنم میں پھینک دوں گا۔'' چھیننے کی کوشش کر ہے' تو میں اسے جہنم میں پھینک دوں گا۔'' لہذا تکفیر کا تھم لگانے سے پہلے ان دوبا توں کود کھناوا جب ہے:

کیا کتاب دسنت کی دلیل اس بات بر موجود ہے کہ بی کفر ہے تا کہ اللہ تعالیٰ کی طرف کذب وافتر اکی نسبت نہ کی جاسکے۔

''اور جو خف سیدهاراسته معلوم ہونے کے بعد پینج برکی مخالفت کرے اور مومنوں کے راستے کے سوااور راستے پر چلئے تو جدھر
وہ چلتا ہے ہم اسے ادھر ہی چلنے دیں گے اور اسے (قیامت کے دن) جہنم میں داخل کریں گے اور وہ بہت بری جگہ ہے۔''
جہنم کی سزاکے لیے بیشر طقر اردی گئ ہے کہ بدایت واضح ہونے کے بعد پینج برکی مخالفت کی جائے' کیکن سوال بیہے کہ کیا بیہ
ہمی شرط ہے کہ اسے بیمعلوم ہو کہ اس مخالفت کی وجہ سے کفروغیرہ لازم آئے گایا اتنا ہی کافی ہے کہ اسے بیمعلوم ہو کہ وہ مخالفت کر رہا
ہے 'خواہ اس کے نتائج کے بارے میں اسے معلوم نہ ہو؟

اس کا جواب یہ ہے کمحض بیرمعلوم ہونا ہی کافی ہے کہ وہ مخالفت کررہاہے 'خواہ اس کے نتائج کے بارے میں اسے معلوم نہ بھی ہو کیونکہ نبی مُنْائِظِ نے رمضان کے دن میں مجامعت کرنے والے پر کفارہ واجب قرار دیا ہے 'خواہ تھم شریعت کی اس مخالفت کا اسے علم ہواور کفارہ کے بارے میں علم نہ ہو۔ اس طرح اس شادی شدہ زانی کورجم کیا جائے گا جسے زنا کی حرمت کا تو علم ہوگرزنا کے نتیج میں ملنے والی سزا کاعلم نہ ہویا بسا اوقات اسے زنا ہی کاعلم نہ ہو۔

کفرکاتکم لگانے سے جوامور مانع ہیں ان میں سے ایک یہ بھی ہے کہ اسے کفر پر مجبور کردیا گیا ہو۔جیسا کہ ارشاد باری تعالیٰ ہے:
﴿ مَن حَسَ مَلْ مَلْ اللّٰهِ مِنْ بَعْدِ إِيمَنِهِ \* إِلَّا مَنْ أَحْسَى وَ فَقَلْمِهُمُ مُظْمَعِنَ ۚ إِلَا لِيمَنِن وَلَكِنَ مَن شَرَحُ فِي مَلْ مَنْ اللّٰهِ وَلَهُمْ عَذَا هِ عَظِيمٌ ﴿ وَالْعَلَ الرّبَعَ فَلَا مُعْمَ اللّٰهِ وَلَهُمْ عَذَا هِ عَظِيمٌ ﴿ وَالنَّال اللّٰهِ وَلَهُمْ عَذَا هِ عَظِيمٌ ﴿ وَالنَّال اللّٰهِ وَلَهُمْ عَذَا هِ عَظِيمٌ ﴿ وَالنَّال اللّٰهِ وَلَهُمْ وَكُلُونَ مِن اللّٰهُ وَمُولَ كُلُولُ كَا مِن اللّٰهُ وَمُولُ اللّٰهِ وَلَهُمُ كُلُ مُولُ كِلُولُ لِاللّٰهُ كَا غَضْب ہے اوران کے لیے بہت بڑاعذا ہے۔'' ماتھ مُلُولُ کُلُولُ کِلُولُ لِاللّٰهُ كَا غَضْب ہے اوران کے لیے بہت بڑاعذا ہے۔'' اس کی سوچنے بیجنے کی صلاحیت سلب ہوگئ اور خوثی یا تمی یا خوف وغیرہ کی شدت اس کی وجہ سے اسے یہ معلوم ہی نہ ہوکہ وہ کیا کہ رہا ہے' کیونکہ ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿ وَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ فِيمَا ۚ أَخَطَأَتُم بِهِ. وَلَكِن مَّا تَعَمَّدَتْ قُلُومُكُمُّ وَكَانَ اللَّهُ غَفُولًا رَّحِيمًا ۞﴾ (الأحزاب: ٣٣/ ٥) ''اور جو بات تم سے غلطی سے ہوگئ ہواس میں تم پر یکھ گناہ نہیں لیکن جوتم ول کے ارادے سے کرو( اس پر موَاخذہ ہے۔ ) اوراللہ بخشے والامہر بان ہے۔''

حضرت انس بن ما لك والنفاس روايت ہے كه في منافظ نے فرمايا:

الله أَشَدُّ فَرَحًا بِتَوْبَةِ عَبْدِهِ حِينَ يَتُوبُ إِلَيْهِ مِنْ أَحَدِكُمْ، كَانَ عَلَى رَاحِلَتِهِ بِأَرْضِ فَلَاةٍ، فَانْفَلَتَتْ مِنْهُ، وَعَلَيْهَا طَعَامُهُ وَشَرَابُهُ، فَأَيْسَ مِنْهَا، فَأَتَىٰ شَجَرَةً فَاضْطَجَعَ فِي ظِلَّهَا، فَانْفَلَتَتْ مِنْهُ، وَعَلَيْهَا طَعَامُهُ وَشَرَابُهُ، فَأَيْسَ مِنْهَا، فَأَتَىٰ شَجَرَةً فَاضُطَجَعَ فِي ظِلَّهَا، قَدْ أَيِسَ مِنْ وَرَحِلَتِهِ، فَبَيْنَا هُو كَذَٰلِكَ إِذْ هُو بِهَا قَائِمَةً عِنْدَهُ، فَأَخَذَ بِخِطَامِهَا، ثُمَّ قَالَ مَنْ شِدَّةِ الْفَرَحِ: اللَّهُمَّ! أَنْتَ عَبْدِي وَأَنَا رَبُّكَ، أَخْطَأً مِنْ شِدَّةِ الْفَرَحِ»(صحبح مسلم، النوبة والفرح بها، ح:٢٧٤٧)

''اللہ تعالیٰ اپنے بندے کی توبہ نے جب بندہ اللہ تعالیٰ سے توبہ کرتا ہے' تمھارے اس شخص سے بھی زیادہ خوش ہوتا ہے جو کسی جنگل میں اپنی سواری پر تھا اور اس کی سواری گم ہوگئ جس پر اس کے کھانے پننے کا سامان بھی تھا۔ وہ اس سے مایوس ہوکرا کی درخت کے سائے میں آکر لیٹ گیا اور اپنی سواری سے بالکل مایوس ہوچکا تھا' کیکن اچا تک وہ (ویکھتا ہے کہ) وہ اس کے پاس کھڑی ہے۔ اس نے اس کی مہار کو پکڑا اور انتہائی خوشی کی وجہ سے یہ کہد یا کہ اے اللہ! تو میر ابندہ ہے اور میں تیر ارب ہول 'یعنی خوشی کی انتہاکی وجہ سے اس نے بینا کھی وجہ سے اس نے بینا کھی کے۔''

کفر کا تھم لگانے سے جوامور مانع ہیں'ان میں سے ایک سے تھی ہے کہ وہ کسی شیمے کی وجہ سے تاویل سے کام لے رہا ہواوروہ سے سمجھتا ہوکہ وہ تقل کے دہا تھیں اور خالفت کا ارتکاب نہیں کرتا بلکہ وہ حسب ذیل ارشاد باری تعالیٰ میں داخل ہے:

﴿ وَلَيْسَ عَلَيْتِكُمْ جُنَاتُ فِيمَا آخَطَأْتُم بِدِ، وَكَلِكِن مَّا تَعَمَّدُتْ قُلُوبُكُمْ ﴾ (الأحزاب: ٣٣/ ٥) ''اور جو بات تم سے غلطی سے ہوگئ ہوتو اس میں تم پر پچھ گناہ نہیں کیکن تھارے دل جس بات کا عزم کرلیں (اس پرموَاخذہ ہے،'')

اوراس کی کوشش کی انتها یمی ہے البداوہ حسب ذیل ارشاد باری تعالی میں بھی داخل ہے:

﴿ لَا يُكَلِّفُ ٱللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا ﴾ (البقرة: ٢٨٦/٢)

''اللہ کسی کواس کی برداشت سے بڑھ کر تکلیف نہیں دیتا۔''

المغنی(۱۳۱/۸)میں ہے:

''اگرکسی شخص نے بے گناہ لوگوں کے قل یاان کے اموال لوٹنے کو کسی شہبے یا تاویل کے بغیر حلال قرار دے لیا تو وہ بھی کافر ہوجائے گااور اگر کسی تاویل کے ساتھ حلال قرار دیا جیسا کہ خوارج کرتے ہیں تواکثر فقہاء نے آنھیں کا فرقرار نہیں دیا' حالانکہ وہ مسلمانوں کے خونوں اور مالوں کو حلال قرار دیتے ہیں اور اسے تقرب الہی کے حصول کا ذریعہ بچھتے ہیں ۔۔۔۔۔' انھوں نے آگے اُکھا ہے:'' خوارج کا بیر مذہب مشہور ہے کہ وہ بہت سے صحابۂ کرام ڈٹائٹٹر کی تکفیر کے قائل اور ان کے خونوں اور مالوں کو طلال سیحصت ہیں اور وہ صحابہ کرام ڈی اُنٹیٹ کے شہید کرنے کو تقرب الی کے حصول کا ذریعہ قرار دیتے ہیں'اس کے باوجود تاویل کی وجہ سے فقہاء نے خوارج کو کا فرقر ارنہیں دیا۔اس طرح جو شخص بھی اس طرح کی تاویل کی وجہ سے حرام کو حلال قررار دے گا'اس کے بارے میں اس طرح کا موقف اختیار کیا جائے گا۔''

### ابن تیمیه ر طلفه فرماتے ہیں:

'' خوارج کی بدعت کا سبب قرآن مجید کے بارے میں ان کی غلط نبی ہے۔ان کا مقصد قرآن مجید کی مخالفت نہ تھالیکن انھوں نے قرآن مجید کا مفہوم ایساسمجھا جس سے بیمعلوم ہوتا ہے گویا وہ قرآن مجید کی مخالفت کرنا چاہتے ہوں۔اسی غلط فنہی کی وجہ سے انھوں نے بیگان کیا کہ گناہ گاروں کو کا فرقر اردینا واجب ہے۔' <sup>①</sup>

#### مزید فرماتے ہیں:

'' خوارج نے سنت کی مخالفت کی حالا نکہ قرآن مجید نے اتباع سنت کا تھا۔ انھوں نے مومنوں کو کا فرقر ار دیا حالا نکہ قرآن مجید نے اتباع سنت کا تھا۔ انھوں نے مومنوں کو کا فرقر ار دیا حالا نکہ قرآن مجید نے ان سے دوئتی کا تھا میں اور انہوں نے قرآن مجید کی متشابہ آیات کی ان کے معنی کو پہچانے بغیر علم میں رسوخ کے بغیر اتباع سنت کے بغیر تاویل کرنا مراجعت کیے بغیر تاویل کرنا شروع کردی تھی۔' ©

### يز فرمايا:

'' خوارج کی ندمت اور گمراہی پرتمام ائمہ کا اتفاق ہے البتہ انھیں کا فرقر اردینے میں اختلاف ہے اوراس سلسلے میں ان کے دوقول مشہور ہیں۔امام احمد وشاشہ اور دیگر کئی ائمہ انہیں کا فرقر ارنہیں دیتے۔''3

#### ایک دوسری جگه فرماتے ہیں:

'' دائر کا دین سے نکل جانے والے خوارج جن کے خلاف نبی مُنائِیْنِ نے قبال کا تکم دیا تھا' خلفائے راشدین میں سے امیر المومنین علی بن ابو طالب ڈائٹنڈ نے ان کے خلاف قبال کیا تھا۔ حضرات صحابہ و تابعین اوران کے بعد کے تمام ائمہ دین کا بھی ان کے خلاف قبال پر انفاق ہے۔ اس کے باوجود حضرت علی بن ابی طالب اور حضرت سعد بن ابی و قاص ڈائٹینا ور دیگر صحابہ نے انھیں کا فرقر ارنہیں

- 🛈 محموع الفتاواي: 30/13 جمع و ترتيب ابن قاسم
  - مجموع الفتاواي: 210/13
  - الفتاواي: 518/28
    - ) مجموع الفتاواي: 217/7

﴿ وَمَا كُنَّا مُعَذِّينِ كُفَّ نَعَتَ رَسُولًا ١٥٠/١٥١ (الإسراء:١٥/١٥)

''اور جب تک ہم پیغیبر نہ جیج لیں عذاب ہیں دیا کرتے۔''

اورارشاد باری تعالی ہے:

﴿ رُسُكُ مُّبَشِّرِينَ وَمُنذِدِينَ لِثَلَّا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى ٱللَّهِ حُجَّةٌ بَعْدَ ٱلرُّسُلِّ ﴾ (النساء: ١٦٥/٤) ''(سب) پنجبروں کو (اللہ نے) خوش خبری سنانے والے اور ڈرانے والے بنا کر بھیجا تھا' تا کہ پنجبروں کے آنے کے بعد لوگوں کے لیے اللہ پر الزام دھرنے کا موقع ندرہے۔''

اور نبی 'الثِیْلِم نے فر مایا:

﴿ لَا أَحَدَ أَحَبُ إِلَيْهِ الْعُذْرُ مِنَ اللهِ، وَمِنْ أَجْلِ ذَٰلِكَ بَعَثَ الْمُنْذِرِينَ وَالْمُبَشِّرِينَ»(صحيح البخاري، التوحيد، باب قول النبي ﷺ: لا شخص أغير من الله، ح:٧٤١٦ وصحيح مسلم، التوبة، باب غيرة الله تعالى، ح:٧٢٦٠)

''اللہ تعالیٰ سے بڑھ کرکوئی نہیں جسے عذر پیند ہوائی وجہ سے اس نے ڈرانے والوں اورخوش خبری سنانے والوں کو بھیجا ہے۔'' خلاصۂ کلام یہ کہ وہ مخفص جو ازراہ جہالت کوئی الیں بات کہتا یا کوئی ایسا کام کرتا ہے جو کفریافتق ہوٴ تو وہ جہالت کی وجہ سے معذور ہے' جبیبا کہ کتاب وسنت سے ولائک اوراہل علم کے اقوال سے ثابت ہے۔

<sup>(1)</sup> محمد م الفتاء عن 288 282/3

# جو شخص احکام الہی کے بغیر فیصلے کرے وہ کا فر ظالم اور فاسق ہے

رے اللہ کے بارے میں کیا تھم ہے جواللہ کے نازل فرمائے ہوئے احکام کے بغیر فیصلے کرے؟

رجواب میں اللہ تعالیٰ کی توفیق کے ساتھ اوراس سے ہدایت و درتن کا سوال کرتے ہوئے عرض کرتا ہوں کہ اللہ تعالیٰ کی نازل کردہ تو حدر ہو بیت کمال ملکیت اور تضرف کا تقاضا ہے۔ یہی وجہ ہو سیت کمال ملکیت اور تضرف کا تقاضا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے ان لوگوں کو جن کا اللہ تعالیٰ کے نازل کردہ احکام کے بغیر اتباع کیا گیا' اتباع کرنے والوں کے ارباب (معبود) کے نام سے موسوم قر اردیا ہے۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿ اَتَّحَادُوٓا أَخْبَارَهُمْ وَرُهْبَنَهُمْ أَرْبَابًا مِن دُونِ اللَّهِ وَالْمَسِيحَ أَبْنَ مَرْبَكُمْ وَمَا أُمِرُوٓا إِلَّا لِيَعْبُدُوۤا إِلَنهُا وَحِدُ الَّآ إِلَنهَ إِلَّاهُو سُبْحَننَهُ عَكَا يُشْرِكُونَ شَهُ (الده: ١/ ٣١)

''انہوں نے اپنے علاء ٔ مشائخ اور سیح ابن مریم کواللہ کے سوامعبود بنالیا' حالانکہان کو بیتھم دیا گیا تھا کہ وہ صرف اللہ واحد کے سواکسی کی عبادت نہ کریں'اس کے سواکوئی معبود نہیں اور وہ ان لوگوں کے شریک تلم ہرانے سے پاک ہے۔''

الله تعالی نے ان متبوعین کوارباب کے نام سے موسوم کیا کیونکہ انھیں الله تعالیٰ کے ساتھ شارع بتالیا گیا تھا اوران کا اتباع کرنے والوں کوان کے بچاری قرار دیا گیا' کیونکہ وہ ان کے سامنے جھکتے تھے اور اللہ سبحانہ و تعالیٰ کے حکم کی مخالفت میں انھوں نے اُن کی اطاعت اختیار کر کی تھی۔

حضرت عدى بن عائم اللَّهُ فَي جب بى تَالِيمُ كَا فَدَمت مِين يَعْرَضُ كِيا كَهُوه ان كى عبادت تونهيل كرتے بَيْحُ تُو آپ نے فر مايا: ﴿ أَمَا إِنَّهُمْ لَمْ يَكُونُوا يَعْبُدُونَهُمْ ، وَلَكِنَّهُمْ كَانُوا إِذَا أَحَلُوا لَهُمْ شَيْعًا اسْتَحَلُّوهُ وَإِذَا حَرَّمُوا عَلَيْهِمْ شَيْعًا حَرَّمُوهُ ﴾ (جامع النرمذي، تفسير القرآن، باب من سورة التوبة، ح: ٣٠٩٥ وحسنه شيخ الإسلام ابن تيمية في كتاب الإيمان، ص: ٦٧)

''ہاں وہ ان کی عبادت تونہیں کرتے تھے لیکن جب وہ ان کے لیے کسی چیز کوحلال قرار دے دیتے تو وہ اسے حلال مجھتے اور سیار کے سات کر سے تاہم کی سیار کی سیار ہے گئیں ہے گئیں ہے گئیں ہے گئیں ہے گئیں کے ایک کر اس کے اس کے معلول سی

. جبان کے لیے کسی چیز کوحرام قرار دے ویتے تو وہ اسے حرام سمجھتے تھے۔''

جب آپ نے اس بات کو سمجھ لیا تو خوب جان لیجیے کہ جو اللہ تعالیٰ کے نازل کردہ احکام کے مطابق فیصلہ نہ کرے اور وہ اللہ اور اس کے رسول کے سواکسی اور کو حاکم قرار دینے کا ارادہ کرئے تو اس کے ایمان کی نفی کے بارے میں بھی بہت می آیات وار دہیں اور ایسی آیات بھی وار دہیں جواس کے کفر'ظلم اور فسق پرولالت کرتی ہیں۔ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِيرَ كَنْ عُمُونَ أَنَّهُمْ ءَامَنُوا بِمَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنْزِلَ مِن فَبَلِكَ يُرِيدُونَ أَن يَتَحَاكُمُوا إِلَى الطَّنْفُوتِ وَقَدْ أُمِرُوا أَن يَكْفُرُوا بِقِّ وَيُرِيدُ الشَّيْطَانُ أَن يُضِلَّهُمْ صَلَى لَا بَعِيدًا ۞ وَإِذَا قِيلَ لَمُنْ اللَّهُ مَا أَن زَلَ اللَّهُ وَإِلَى الرَّسُولِ رَأَيْتَ الْمُنْفِقِينَ يَصُدُونَ عَنكَ وَإِذَا قِيلَ لَمُنْ اللَّهُ عَلَى الْمُنْفِقِينَ يَصُدُونَ عَنكَ

صُدُودًا ﴿ فَكَيْفَ إِذَا أَصَلَبَتْهُم مُصِيبَةً بِمَا قَدْمَتَ أَيْدِيهِمْ ثُمَّ جَاءُوكَ يَقْلِفُونَ بِاللهِ إِنَّ أَرَدْنَا إِلَّا إِحْسَنَا وَقَوْفِيقًا ﴿ أَوْلَتِهِكَ الَّذِيبَ يَعْلَمُ اللَّهُ مَا فِي قُلُوبِهِ مَ فَأَعُرضَ عَنْهُمُ وَعِظْهُمْ وَقُل لَهُ مَ فِي قُلُوبِهِ مَ قَوْلاً بَلِيغَا ﴿ وَمَا أَرْسَلَنَا مِن رَسُولٍ إِلَّا لِيُطَاعَ بِإِذَبِ اللَّهِ وَلَوْ أَنَهُمْ إِذَ فَلَ اللهُ وَلَوْ أَنْهُمْ إِذَ فَلَ اللهُ وَلَوْ أَنْهُمْ مُعَامَلُولُ لَوَجَدُوا اللهَ وَاسْتَغْفَرَ لَهُمُ الرَسُولُ لَوجَدُوا اللهَ وَلَوْ أَنْهُمْ إِذَ لِكُ عَلَى اللهُ وَلَا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا لَهُ مَا اللهُ عَلَى اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَاللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا لَهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ

''(اے نی!) کیا آپ نے ان لوگوں کونیس دیھا جود کوئی تو ہیر تے ہیں کہ جو (کتاب) تم پر نازل ہوئی اور جو (کتابیں) تم ہے پہلے نازل ہوئیں ان سب پر ایمان رکھتے ہیں اور چاہتے ہیں کہ اپنا مقدمہ سرش (شیطانوں) کے پاس لے جاکر فیصا کہ کرائیں 'طالانکہ ان کو تھم دیا گیا تھا کہ ان (شیطانوں) سے نفر کریں اور شیطان (تو یہ) چاہتا ہے کہ ان کو بہکا کر داست نے دور ڈال وے اور جب ان سے کہا جاتا ہے کہ جو تھم اللہ نے نازل فر مایا ہے اس کی طرف (رجوع کرو) اور پیغیر کی طرف آؤ تو تم منافقوں کو دیکھتے ہو کہ وہ تم ہو تا ہو ان کے کہ جو تھم اللہ نے نازل فر مایا ہے اس کی طرف (رجوع کرو) اور پیغیر کی اعمال (کی شامت) ہے ان پر کوئی مصیبت واقع ہوتی ہے تو وہ تھا رے پاس بھا گے آتے ہیں اور تھمیں کھاتے ہیں کہ واللہ! ہمارا مقصود تو بھلائی اور موافقت تھا۔ ان لوگوں کے دلوں میں جو جو پچھ ہے اللہ اس کو (خوب) جائیا ہے البندائم ان کیا باتوں کا کہتے خیال نہ کر واور افسیس نصیحت کر داور ان سے ایی باتیں کہ وجوان کے دلوں میں اثر کر جائیں ۔ اور ہم نے حق اگر تمھار ہے پاس آتے اور اللہ کو تھا ہانا جائے۔ اور یہ لوگ جب اپنے جن میں طلب کرتے تو یہ تھی بالہ کو معاف کرنے والا (اور) مہریان پاتے جمھار ہے پر وردگار کی تم ایہ لوگ جب تک اپنے تن زعات میں تصمیس مضف نہ بنا کمیں اور جو فیصلہ تم کردواس سے اپنے دل میں نگل نہ بول بلکہ اس کوخوق سے مان لیس تو اس وقت تک مومن نہ بنا کمیں اور جو فیصلہ تم کردواس سے اپنے دل میں نگل نہ بول بلکہ اس کوخوق سے مان لیس تو اس وقت تک مومن نہ بنا کمیں اور جو فیصلہ تم کردواس سے اپنے دل میں نگل نہ بول بلکہ اس کوخوق سے مان لیس تو اس وقت تک مومن نہ بنا کمیں اور جو فیصلہ تم کردواس سے اپنے دل میں نگل نہ بول بلکہ اس کوخوق سے مان لیس تو اس وقت تک مومن نہ بنا کمیں ہوں گے۔''

ان آیات میں الله تعالی نے دعوائے ایمان کرنے والے منافقین کی حسب ذیل نشانیاں بیان کی ہیں:

- ① وہ طاغوت کو اپنا حاکم بنانا چاہتے ہیں اور طاغوت سے مراو ہر وہ شخص ہے جو اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول سَائِیْنَ کے حکم کی مخالفت کر ہے کیونکہ اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول سَائِیْنَ کے حکم کی مخالفت اس ذات سے سرکشی و بغاوت ہے جسے حکم کا اختیار حاصل ہے اور تنام امور جس کی طرف لو شنے والے ہیں اور وہ اللہ تعالیٰ ہی کی ذات پاک ہے۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے:
  ﴿ أَلَا لَهُ ٱلْمَائِمَ مُنْ اَبْهَ رَبُّ اَلْمَالِمِینَ اِنْ اِلْاعراف: ٧/ ٥٤)
  - ر . میکھو! سب مخلوق بھی اس کی ہےاور حکم بھی (اس کا ہے 'یہ ) اللہ رب العالمین بڑی برکت والا ہے۔''
- ان کو جب اللہ تعالیٰ کے نازل کردہ احکام اور رسول اللہ مُؤلیم کی طرف بلایا جاتا ہے تو دہ اس سے روکتے اور اعراض کرتے ہیں۔
   جب انھیں اپنی ہی بداعمالیوں کی ما داش میں کوئی مصیبت پہنچتی ہے اور اس کی ایک صورت ریجی ہو کئی ہے کہ ان کے کرتو توں کا

راز فاش ہوجائے تو وہ قسمیں کھاتے ہوئے آتے ہیں ادر کہتے ہیں کہ ہمارامقصود تو بھلائی ادرموافقت تھا جیسا کہ ان لوگوں کا حال ہے جوآج بھی اسلامی احکام کوترک کر کے ان کے مخالف قوا نین اختیار کر لیتے ہیں ادر کہتے ہیں کہ یہی قوانین عصر حاضر کے تقاضوں سے ہم آ ہنگ ہیں۔

پھر اللہ ہجانہ و تعالیٰ نے فہ کورہ بالانشانیوں والے ان مرعیان ایمان کوڈرایا ہے کہ اللہ تعالیٰ اس کو جانتا ہے جو ان کے دلوں میں ہو کچھ فی ہے وہ ان (کے منہ) کی باتوں کے ظلف ہے اور پھر اللہ تعالیٰ نے اپنے نبی کو حکم دیا کہ وہ آخیں نصیحت کریں اور ان سے ایسی باتیں کہیں جو ان کے دلوں پر اثر کریں۔ اس کے بعد اللہ سجانہ و تعالیٰ نے بیان فر مایا ہے کہ رسول کے سجیج میں حکمت یہ ہے کہ صرف اس کی اطاعت و اتباع کی جائے اور دیگر لوگوں کا اتباع نہ کیا جائے والہ کے افکار کتنے ہی تو ی اور ان کے علاقے کیے ہی وسیع کیوں نہ ہوں۔ پھر اللہ تعالیٰ نے اپنے رہ رسول ہونے کی قتم کھائی اور بیاس کی ربوبیت کی سب اور ان کے علاقے کہیں رسول اللہ تائی کی کو حت رسالت کی طرف بھی اشارہ ہے۔ اللہ تعالیٰ نے بہت تا کیدی قتم کھا کرفر مایا ہے کہ تین امور کے بغیر ایمان درست ہو ہی نہیں سکتا۔

- 🛈 تمام تنازعات میں رسول الله مَالِيْجُم کی ذات گرامی کومنصف مان لیا جائے۔
- آپ کے حکم کوکس کجی اور ٹیڑھ پن نے بغیر شرح صدر کے ساتھ قبول کرلیا جائے۔
- آپ جوفیصلہ فرمائیں اس کے سامنے کمل طور پرسرتسلیم ٹم کردیا جائے اور کسی ستی اور انحراف کے بغیر آپکے فیصلے کونا فذکر دیا جائے۔
   ارشاد ہاری تعالیٰ ہے:
  - ﴿ وَمَن لَّمْ يَحَكُم بِمَا أَنزَلَ ٱللَّهُ فَأَوْلَتِهِكَ هُمُ ٱلْكَنفِرُونَ ﴿ المائدة: ٥/ ٤٤)

"اورجواللہ کے نازل فرمائے ہوئے احکام کےمطابق فیصلہ نہ کرے توایسے ہی اوگ کا فرمیں۔"

أور قرمايا:

﴿ وَمَن لَّمْ يَحْتُ مِمَا أَنزَلَ اللَّهُ فَأَوْلَئِمِكَ هُمُ الظَّلِمُونَ ١٤٥)

"اورجوالله كے نازل فرمائے ہوئے احكام كے مطابق فيصله نه كرے توايسے بى لوگ بے انصاف ہيں۔"

#### أورفر مايا:

﴿ وَمَن لَّمْ يَعْكُم بِمَا أَنزَلَ اللَّهُ فَأُولَتِهِكَ هُمُ ٱلْفَاسِقُونَ ﴿ المائدة: ٥/٤٧)

''اور جواللہ کے نازل فرمائے ہوئے احکام کے مطابق فیصلہ نہ کرے تواہیے ہی لوگ نافرمان ہیں۔''

کیا پر بتنوں صفتیں ایک ہی موصوف کی ہیں کینی جواللہ کے نازل فرمائے ہوئے احکام کے مطابق حکم نہ دیے تو وہ کافڑ ظالم ادر فاسق ہے کیونکہ اللہ تعالیٰ نے کا فرکوظالم اور فاسق بھی قرار دیا ہے چنانچہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا ہے:

﴿ وَٱلْكَنْفِرُونَ هُمُ ٱلظَّالِمُونَ ﴿ وَالْبَقْرَةَ : ٢/ ٢٥٤)

''اور كفر كرنے والے لوگ ہى ظالم ہيں۔''

اورفر مایا:

# ﴿ إِنَّهُمْ كَفَرُواْ بِأَلِلَّهِ وَرَسُولِهِ وَمَاثُواْ وَهُمْ فَنْسِقُونَ ١٨٤/٩) (التوبة: ٩/ ٨٤)

" پاللداوراس کے رسول کے ساتھ کفر کرتے رہے اور مرے بھی تو نا فرمان ہی (مرے )۔ "

لینی ہر کافر ظالم اور فاس بھی ہے یا یہ اوصاف مختلف موصوفین کے ہیں اور وہ ان کے مختلف حالات کی وجہ سے ہیں جن میں انھوں نے اللّٰد تعالیٰ کے نازل کر دہ احکام کے مطابق تھم نہ دیا؟ میر ہے نز دیک بید دوسری بات ہی زیادہ صحیح ہے۔واللّٰہ اعلم

ہمعرض کریں گے کہ جو شخص اللہ تعالیٰ کے نازل کردہ احکام کو حقیر سجھتے ہوئے ان کے مطابق حکم نددے یا وہ بیاعتقادر کھے کہ ان احکام کے علاوہ انسانوں کے بنائے ہوئے قوانین لوگوں کے لیے ان سے زیادہ موزوں اور مفید ہیں تو وہ کا فراور دائر ہ اسلام سے خارج ہے۔ ان میں سے بعض افرادلوگوں کے سامنے انسانوں کے بنائے ہوئے ایسے قوانین پیش کرتے ہیں جو انسانی قوانین کے خالف ہیں تا کہ لوگ ان قوانین کے مطابق زندگی بسر کریں اور انہوں نے مخالف اسلام قوانین اس لیے وضع کیے ہیں کہ یہ انھیں لوگوں کے لیے زیاوہ بہتر اور مفید بیجھتے ہیں'اس لیے کو تھا و فطری طور پر ہیہ بات معلوم ہے کہ انسان ایک طریقے کو جھوڑ کر دوسرے طریقے کو صرف اس لیے اختیار کرتا ہے کہ وہ پہلے طریقے کو ناقص اور دوسرے کواس سے بہتر سمجھتا ہے۔

جیشخص اللہ تعالیٰ کے نازل کردہ احکام کے مطابق تھم نہ وے اور انھیں حقیر بھی نہ جانے اور بیع قیدہ بھی نہ رکھے کہ وضعی توانین لوگوں کے لیے زیادہ بہتر اور مفید ہیں' مگر وہ محکوم علیہ پر تسلط کے طور پر یااس سے انتقام وغیرہ کی خاطر کسی وضعی تھم کے مطابق تھم دیتا ہے تو ایب شخص ظالم ہے' کا فرنہیں۔ وسائلِ تھم اور اس کے فیصلے (محکوم بہ) کے اعتبار سے ظلم سے مختلف مراتب ودرجات ہیں۔

جوخص الله تعالی کے نازل کردہ احکام کے مطابق تھم نہ دیائین وہ احکام البی کو حقیر بھی نہ سمجھے دیگر وضعی تو انیس کے بہتر اور مفید ہونے کا عقیدہ بھی نہ رکھے لیکن تھم البی کو وہ محکوم لیئے سے مجبت کی خاطریا اس سے رشوت لے کریا کسی اور دنیوی غرض کی وجہ سے نافذ نہیں کرتا تو وہ فاس نے کافر نہیں ہے اور محکوم ہاور وسائل تھم کے مطابق اس کے فتق کے درجے بھی مختلف ہوں گے۔

شیخ الاسلام ابن تیمید ڈٹلشنر نے ان لوگوں کے بارے میں لکھا ہے جن لوگوں نے اللہ تعالیٰ کوچھوڑ کراپنے علیاء ومشائخ کومعبود بنالیا تھا' کہ وہ دوطرح کے ہوسکتے ہیں:

- © وہ جانتے ہوں کہ ان کے علاء ومشائخ نے اللہ تعالیٰ کے دین کو بدل دیا ہے اور تبدیلی کے بارے میں اس علم کے باوجود انھوں نے ان کا اتباع کیا ہواور الیں چیز کو حلال وحرام سمجھا ہوجس کو اللہ تعالیٰ کی مرضی ومشیت کے خلاف ان علماء ومشائخ نے حلال وحرام قرار دیا ہواور ان لوگوں کو معلوم ہو کہ وہ پیغمبروں کے دین کی مخالفت کررہے ہیں تو یہ کفر ہے۔ اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول مطاق نے اسے شرک قرار دیا ہے۔
- © تحکیلِ حرام اورتحریم حلال کے بارے میں ان کا اعتقاد وایمان ثابت ہو ..... شیخ الاسلام سے منقول عبارت اس طرح ہے ..... لیکن انھوں نے اللہ تعالیٰ کی معصیت میں ان کی اطاعت کی ہوجیسا کہ سلمان بسااوقات گناہ کے کام کرتا ہوا آتھیں گناہ ہی سمجھتا ہے تو ایسے لوگ کا فرنہیں بلکہ گناہ گار ہوں گے۔

## غیراللہ کے لیے ذکے کرنا شرک اکبرہے

سوال غیراللہ کے تقرب کے طور پر ذئے کرنے کے بارے میں کیا تھم ہے؟ کیااس طرح کے ذبیحہ کو کھانا جائز ہے؟ جواب غیراللہ کیلئے ذئے کرنا شرک اکبر ہے کیونکہ ذئے کرنا تو عرادت ہے جیسا کہ درج ذیل آیت کریمہ میں اس کا تھم دیا گیا ہے: ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿ فَصَلِّ لِرَبِّكَ وَأَنْحَدُ ۞ (الكوثر:٢/١٠٨)

''تو آپان پروردگار کے لیے نماز پڑھا کرواور قربانی کیا کرو۔''

#### اورفر مایا:

﴿ ثُلَ إِنَّ صَلَاقِ وَمُشَكِى وَمَمَاكَ وَمَمَاقِ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ۞ لَا شَرِيكَ لَلَّمْ وَبِذَلِكَ أَمِرْتُ وَأَنَّا أَوْلُ ٱلسَّلِمِينَ ۞﴾ (الانعام: ١/ ١٦٣\_١٦٣)

'' کہدو کہ میری نماز اور میری قربانی اور میر اجینا اور میر امر ناسب الله رب العالمین ہی کے لیے ہے جس کا کوئی شریک نہیں اور مجھے اس بات کا تھم ملا ہے اور میں سب سے اول فرماں بردار ہوں۔''

پس جوفض غیراللہ کے لیے ذئ کرے وہ مشرک اور ملت اسلامیہ سے خارج ہے۔ السعیاذ باللّٰہ ، خواہ وہ کی فرشتے یا کی رسول یا کسی خلیفہ یا کسی خلیفہ یا کسی ولی یا کسی عالم کے لیے ذئ کرے۔ بیسب اللہ تعالیٰ کے ساتھ شرک ہے جس سے انسان دائرہ اسلام سے خارج ہوجاتا ہے لہٰذا ہرانسان کے لیے واجب ہے کہ وہ اللہ تعالیٰ سے ڈرے اور ایٹ آپ کوشرک میں ہنلا نہ کرئے جس کے بارے میں اللہ تعالیٰ نے فرمایا ہے:

﴿ إِنَّهُ مَن يُشْرِكَ بِاللَّهِ فَقَدْ حَرَّمَ اللَّهُ عَلَيْهِ الْجَنَّةَ وَمَأْوَنَهُ النَّارُّ وَمَا لِلظّللِمِينَ مِنْ أَنصَارِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ الْجَنَّةَ وَمَأْوَنَهُ النَّارُّ وَمَا لِلظّللِمِينَ مِنْ أَنصَارِ اللَّهُ (المائدة: ٥/ ٧٧)

''بلاشبہ جو خص اللہ کے ساتھ شرک کرے گا' تو اللہ اس پر بہشت کوحرام کردے گا اور اس کا ٹھکا نا دوزخ ہے اور ظالمول کا کوئی مدد گارنہیں''

اس طرح کے ذبیحوں کے گوشت کو کھانا بھی حرام ہے کیونکہ ان پرغیر اللہ کا نام پکارا گیا ہے اور ہروہ چیز جس پرغیر اللہ کا نام لیا گیا ہویا جے کسی آستانے (بت) پر ذرج کیا گیا ہوؤوہ حرام ہے جبیبا کہ اللہ تعالیٰ نے حسب ذیل آیت کریمہ میں ذکر فر مایا ہے:

﴿ حُرِّمَتْ عَلَيْكُمُ ٱلْمَيْنَةُ وَٱلدَّمُ وَلَحْمُ ٱلِخِنزِيرِ وَمَا أُهِلَ لِغَيْرِ ٱللَّهِ بِدِ، وَٱلْمُنْخَنِقَةُ وَٱلْمَوَقُوذَةُ وَٱلْمُثَرَذِيّةُ وَٱلنَّطِيحَةُ وَمَا ٱلنَّصُبِ ﴾ (المائدة: ٣/٥)

''تم پرمرا ہوا جانور اور (بہتا) لہوا در سور کا گوشت اور جس چیز پر اللہ کے سواکسی اور کا نام پکارا جائے اور جو جانور گلا گلٹ کر مرجائے یا چوٹ لگ کر مرجائے یا گر کر مرجائے یا جوسینگ لگ کر مرجائے' بیسب حرام ہیں اور وہ جانور بھی جس کو در ندے بھاڑ کھائیں' سوائے اس کے جس کوتم (مرنے سے پہلے) ذکح کرلؤ اور وہ جانور بھی (حرام ہے) جوتھان (آستانے) پر ذک

كياجائے."

بہتمام ذیعیج جنمیں غیراللہ کے لیے ذبح کیا گیا ہو' حرام ہیں' انھیں کھا نا حلال نہیں ہے۔

## دین اسلام کا مذاق اُڑانے والا کا فراور منافق ہے

سوال جوخص ایسی گفتگوکر ہے جس میں اللہ تعالی یارسول اللہ ظائی او بن کا نداق اڑایا گیا ہواس کے بارے میں کیا تھم ہے؟

جواب اللہ تعالی یا اس کے رسول ظائی یا اس کی کتاب یا اس کے دین کا نداق اڑانا 'خواہ بیمزاح کے طور پر ہو یا لوگوں کو ہندا نے

کے لیے ہو 'کفر اور نفاق ہے اور بیاسی طرح ہے جسیا کہ نبی ظائی کے زمانے میں پچھلوگوں نے صحابہ کرام ٹھائی کے بارے میں بیا ہا
تھا: ''ہم نے ایسے لوگ نہیں دیکھے جو ہمارے ان قراء سے بڑھ کر بیٹ کے پچاری زبانوں کے جھوٹے اور جنگ میں بردل ثابت
ہونے والے ہوں۔'' منافقین اس طرح کی باتیں رسول اللہ ظائی اور حضرات صحابہ کرام کے بارے میں کیا کرتے تھے انہی کے
بارے میں بیآ یت کر بحد نازل ہوئی تھی :

### ﴿ وَلَيِن سَاَلَتَهُمْ لَيَقُولُنَ إِنَّمَاكُنَّا نَخُوضُ وَنَلْعَبُّ ﴾ (التوبة: ٩/ ٦٥)

''اوراگرتم ان سے (اس بارے میں) دریافت کروتو کہیں گے کہ ہم تو یوں ہی بات چیت اور دل گئی کرتے تھے۔'' انموں نے اس سلسلے میں نبی مُنْ الْمُنْفِرُ کی خدمت میں عذر پیش کیا تھا کہ ہم تو محض راسنہ طے کرنے کے لیے اس طرح کی با تیں کررے بھے تو رسول اللہ مُنافِیْرُ فرمار ہے تھے جیسا کہ اللہ تعالیٰ نے آپ کو رسے تھے دیا تھا:

﴿ أَمِاللَّهِ وَمَا يَكِيهِ وَرَسُولِهِ كُنْتُمْ تَسْتَهْزِءُونَ ﴾ لَا تَعْنَذِرُوٓا فَدَ كَفَرْتُم بَعْدَ إِيمَذِكُو ﴿ اللَّهِ وَ ١٦٠٦٠)

"كياتم الله اوراس كى آيتوں اوراس كے رسول سے بنى كياكرتے تھے؟ (اب) بہانے مت بناؤ يقيناً تم ايمان لانے كے بعد كافر ہو كے ہو۔"

ر بوبیت ٔ رسالت و می اور دین کے پہلو بہت ہی محتر م پہلو ہیں۔ کسی کے لیے بیجائز نہیں کہ وہ محض دل گی یا ہنے ہنانے کے طور پران کا نداق اڑائے 'ابیا کرنے والا کا فرہوجائے گا کیونکہ اس کا بیٹل اس بات کی دلیل ہے کہ وہ اللہ تعالیٰ 'اس کے رسولوں' اس کی کتابوں اور اس کی شریعت کی تو ہین کررہاہے 'لہذا جس سے اس طرح کی حرکت سرز دہوگئ ہوا سے اللہ تعالیٰ کے سامنے تو بہ کرئی چاہیے کیونکہ یہ نفاق ہے 'لہذا واجب ہے کہ ایسا شخص تو بہ واستعفار کرئے اپنے عمل کی اصلاح کرے اور اپنے دل میں اللہ عزوجل کی خشیت 'اس کی تعظیم' اس کا خوف اور اس کی محبت پیدا کرے۔ واللہ ولی التوفیق.

### اصحابِ قبورے دعا کرنا کیساہے؟

سوال اصحاب قبور سے دعا کرنے کے بارے میں کیا تھم ہے؟ (جوآب) دعا کی درج ذیل دو قسمیں ہیں: ① دعائے عبادت: مثلاً نماز روزہ اور دیگر عبادات ۔ پس جب انسان نماز پڑھتا یاروزہ رکھتا ہے تو وہ زبان حال سے اپنے رب تعالیٰ سے بید عاکرتا ہے کہ وہ اسے معاف فرماد ہے اسے عذاب سے بچائے اورا پنے رزق سے نواز دے۔ اس کی دلیل حسب ذیل ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ ٱدْعُونِي آَسَتَجِبُ لَكُو ۚ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَسَتَكَمِرُونَ عَنْ عِبَادَقِ سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمَ دَاخِرِينَ ﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ الْعَافِرِ: ١٠/٤٠)

''اورتم ارے پروردگارنے کہا ہے کہتم مجھ سے دعا کرو میں تمھاری (دعا) تبول کروں گا'بلاشبہ جولوگ میری عبادت سے سرکشی کرتے ہیں وہ عنقریب جہنم میں ذلیل وخوار ہوکر داخل ہوں گے۔''

اس آیت میں اللہ تعالیٰ نے دعا کوعبادت قرار دیا ہے 'لہذا جو محض کسی بھی قتم کی عبادت غیر اللہ کے لیے سرانجام دے وہ کافر اور دائرہ اسلام سے خارج ہوجاتا ہے۔ اگر انسان کسی جیز کے لیے رکوع یا سجدہ کرے اور رکوع و جود میں اس کی اس طرح تعظیم بجا لائے جس طرح اللہ تعالیٰ کی تعظیم کی جاتی ہے تو وہ مشرک اور دائرہ اسلام سے خارج ہوجاتا ہے 'اسی لیے شرک کے سد باب کے طور پر نبی علی ہے نبی علی ہے نبی علی ہے اس محض کے بارے میں پوچھا گیا جوا ہے بھائی سے ملاقات کرتا ہے کہ کیا وہ اس کے آگے جھکے؟ آپ نے فرمایا: ''نہیں۔'' ®

اور بعض جاہل لوگ جو بیرکتے ہیں کہ سلام کہتے ہوئے جھک جاتے ہیں' تو یفلطی ہے'واجب ہے کہ ایسا کرنے والے کو آپ بتا کیں اور اسے اس سے منع کریں۔

② سوال کے لیے پکارنا:اس کی ساری صورتیں شرک نہیں 'بلکہ اس میں تفصیل ہے:

﴾ جس کو پکارا جار ہاہؤ اگر وہ زندہ اور اس کام کے کرنے پر قادر ہوتو یہ شرک نہیں ہے جیسا کہ جو شخص آپ کو پانی پلاسکتا ، واس سے یہ کہنا کہ مجھے یانی پلاؤ۔ نبی نگائی انے فرمایا ہے:

"مَنْ دَعَاكُمْ فَأَجِيبُوهُ" (صحيح البخاري، بمعناه، النكاح، باب إجابة الوليمة والدعوة، ح: ١٥٧٥ وصحيح مسلم، النكاح، باب الأمر بإجابة الداعي إلى الدعوة، ح: ١٤٢٩ وسنن أبي داود، الزكاة، باب عطية من سأل بالله عزوجل، ح: ١٦٧٢ واللفظ له، ولفظ البخاري ومسلم: "إذا دُعي أحدكم إلى الوليمة فلياتها")

'' جو شخص شمصیں وعوت دیے اس کی دعوت قبول کرلو۔''

ارشاد ہاری تعالیٰ ہے:

﴿ وَإِذَا حَضَرَ ٱلْقِسَمَةَ أَوْلُوا ٱلْقُرْبِي وَٱلْمِنَكُى وَٱلْمَسَحِينُ فَٱرْدُقُوهُم مِنْهُ ﴾ (النساء: ٨/٤) ''اور جب ميراث كي تقييم كوقت (غيروارث) رشة دار يتيم اورمخان آجا كي ان كوبھي اس ميں سے بحمد ديا كرو۔'' اگر فقيرا پناہاتھ پھيلائے اور كيج كه مجھے بھى دوتو بيجائز ہے جيسا كفرمان بارى تعالى ہے:

① جامع الترمذي الاستئذان باب ماجاء في المصافحة حديث: 2728

﴿ فَأَرْزُقُوهُم مِّنَّهُ ﴾ (النساء: ١/٨)

''ان کوبھی اس میں سے پچھوے دیا کرو۔''

🖊 جس کو پکارا جار ہاہوا گروہ مردہ ہوتو اسے پکارنا شرک ہے جس کی وجہ سے انسان ملت اسلامیہ سے خارج ہوجا تا ہے۔

افسوس کہ بعض اسلامی ممالک میں پھھا ہے لوگ بھی ہیں جو یہ عقیدہ رکھتے ہیں کہ فلاں قبر والا 'جواپی قبر میں ایک بے جان لاش ہوتا ہے یا شایدا ہے بھی زمین نے کھالیا ہو نفع ونقصان کا مالک ہے یا بے اولا دکواولا دو سے سکتا ہے۔الے باد باللہ ، بیشرک ہے جس سے انسان ملت اسلامیہ سے خارج ہوجاتا ہے اوراس کا اقر ارشراب نوشی زنا اور لواطت کے اقر ارسے بھی زیادہ تخت ہے کیونکہ چھن فسق ہی نہیں بلکہ کفر کا اقر ارہے ہم دعا کرتے ہیں کہ اللہ تعالی مسلمانوں کواصلاح احوال کی تو فیق عطا فرمائے۔

### ولايت كى علامات كيا ہيں؟

روال کسی غیراللہ ہے جے انسان ولی اللہ مجھتا ہؤ استغاثہ کے بارے میں کیا تھم ہے نیزیفر مائیں کہ ولایت کی علامات کیا ہیں؟ (جواب) علامات ولایت کو اللہ تعالی نے درج ذیل آیت کریمہ میں بیان فرمایا ہے:

﴿ أَلَا إِنَ أَوْلِيَآهُ اللَّهِ لَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَعْـزَنُونَ ۞ الَّذِينَ ءَامَنُواْ وَكَانُواْ يَتَقُونَ۞﴾ (يونس:١٢/١٠-٣٢)

''سن رکھو! بےشک جواللہ کے دوست ہیں ان کو نہ پکھ خوف ہوگا اور نہ وہ ٹم ناک ہوں گے( یعنی ) وہ جوایمان لائے اور پر ہیز گارر ہے۔''

یہ ہیں ولایت کی علامات: (۱) اللہ کے ساتھ ایمان اور (۲) تقویٰ چنانچہ جو شخص مومن اور متقی ہوگا وہ اللہ کا ولی ہے اور جو شخص اللہ تعالٰی کے ساتھ شرک کرے وہ اللہ تعالٰی کا دوست نہیں بلکہ اس کا دشمن ہے جیسا کہ ارشاد باری تعالٰی ہے:

﴿ مَن كَانَ عَدُوًّا لِللَّهِ وَمَلَتَهِ كَتِهِ وَرُسُلِهِ وَجِبْرِيلَ وَمِيكَنْلَ فَإِنَ اللَّهَ عَدُوُّ لِلْكَنفِرِينَ اللَّهُ ﴿ مَن كَانَ عَدُوُّ اللَّهُ عَدُوُّ لِلْكَنفِرِينَ اللَّهُ ﴿ وَمِيكَنْلَ فَإِنَ اللَّهُ عَدُوُّ لِلْكَنفِرِينَ اللَّهُ ﴿ وَمَا لَتَهُ عَدُوُ لِلْكَنفِرِينَ اللَّهُ اللَّهُ عَدُوُّ اللَّهُ عِنْدُوْ

''جو خض اللہ کااوراس کے فرشتوں کااوراس کے پیغمبروں کااور جبرئیل اور میکا ئیل کا دشمن ہوتو ایسے کا فروں کا اللہ دشمن ہے۔'' پس جوانسان بھی کسی غیر اللہ کو پکار نے یا غیر اللہ ہے کسی ایسے کا م کے لیے فریا دکر ہے جس کے کرنے کی اللہ تعالیٰ کے سوا کسی اور میں قدرت نہ ہوؤہ مشرک ادر کا فر ہے'وہ اللہ کا ولی نہیں ہے خواہ کتنے ہی دعوے کیوں نہ کرے۔ تو حیدُ ایمان اور تقو کی کے بغیر اس کے ولی ہونے کے دعوے جھوٹے اور ولایت کے منافی ہیں۔

ان امور کے بارے میں مسلمان بھائیوں کومیری تھیجت یہ ہے کہ دہ ان لوگوں نے فریب خوردہ نہ ہوں بلکہ انھیں اس سلسلے میں کتاب اللہ اور سنت رسول اللہ کی طرف رجوع کرنا چاہیے تا کہ ان کی امیڈ ان کا تو کل اور ان کا اعتماد اللہ وحدہ کی ذات پاک پر ہو۔ اللہ تعالیٰ ہی کی ذات بابر کات پر ان کا ایمان ہواورای ہے انھیں استقرار واطمینان حاصل ہوتا کہ ان لٹیروں کے ہاتھوں سے اپ اموال کو بھی بچا سکیں کیونکہ ان امور میں کتاب وسنت کے ساتھ وابستگی ہی سے ان لوگوں کو فریب نفس میں مبتلا ہونے سے دورر کھا جا سکتا ہے جوابی آپ کو بھی سادات کہلاتے ہیں اور بھی اولیاء۔ اگرآپ ان کا بغور جائزہ لیں تو انھیں سیادت وولا یت سے کوسوں دور
پائیں گے اوراس کے برعس جواللہ تعالیٰ کا سچاولی ہوگا وہ بھی اپنی ولایت کا دعویٰ کرے گانہ تعظیم وتو قیر کا ہالہ اس کا اصاطہ کیے ہوئے
ہوگا۔ وہ مومن وشقی ہوگا، مخفی رہے گا اور اپنے آپ کو ظاہر نہیں کرے گا۔ شہرت کو پہند کرے گانہ اس بات کو کہ لوگ اس کی طرف متوجہ
ہوں' یا خوف اور امیدیں اس سے وابستہ ہوں۔ انسان کا بیارادہ وخواہش کہ لوگ اس کی تعظیم کریں' اس کا احترام بجالائیں' اس ک
عظمت کے گن گائیں اور وہ لوگوں کا مرجع و ما وئی بن جائے' تو بی تقویٰ اور ولایت کے منافی ہے' اس لیے صدیث میں آیا ہے کہ نبی
عظمت کے گن گائیل اور وہ لوگوں کا مرجع و ما وئی بن جائے' تو بی تقویٰ اور ولایت کے منافی ہے' اس لیے صدیث میں آیا ہے کہ نبی
عظمت کے جہوں کو اپنی طرف متوجہ کر نے تو وہ فوں کے ساتھ جھڑ اگرے یا علاء کے ساتھ مناظرہ کرے یا لوگوں
کے جہوں کو اپنی طرف متوجہ کرنے وہ وہ فلال فلال وعید کا ستحق ہوگا۔ شاس صدیث میں ہمارا استدلال: [ویک سے سے وٹ کو جو وہ کو ایس میں ہمارا استدلال: [ویک سے سے وٹ کی جو وہ کی کوشش کرتے ہیں' وہ ولایت سے بہت دور ہیں۔
لوگوں کے جہوں کو اپنی طرف متوجہ کرنے کی کوشش کرتے ہیں' وہ ولایت سے بہت دور ہیں۔

مسلمان بھائیوں سے میری نصیحت یہ ہے کہ وہ اس قتم کےلوگوں سے فریب نہ کھائیں بلکہ کتاب اللہ اور سنت رسول کی طرف رجوع کریں اوراینی تمام تر امیدیں اللہ وحدہ لاشریک کی ذات یا ک ہی سے وابستہ رکھیں۔

### جادوكيا ہے اور اسے سيكھنا كيسا ہے؟

(سوال جادوكيا بادراس كے سكھنے كے بارے ميں كياتكم ب؟

رجواب علماء نے لکھا ہے کہ لغت میں جادو ہراس چیز سے عبارت ہے جس کا سبب لطیف اور خفی ہو اور اس کی تا شیر بھی خفی ہو اور لوگوں کو اس کے بارے میں اطلاع نہ ہو۔ اس معنی کے اعتبار سے سحر کا لفظ نجوم اور کہانت پر بھی مشتمل ہے بلکہ یہ بیان اور فصاحت کی تا شیر کو بھی شامل ہے جیسا کہ رسول اکرم مُلِ الشیرائی نے فرمایا ہے:

﴿إِنَّ مِنَ الْبِيَانِ لَسِحْرًا»(صحيح البخاري، النكاح، باب الخطبة، ح:٥١٤٦)

''بعض بیان سحر کی می تا ثیر لیے ہوتے ہیں ۔''

یس ہروہ چیز جو بطر یق حفی مؤثر ہو وہ جادو ہے۔

اصطلاحی طور پربعض لوگوں نے اس کی تعریف اس طرح کی ہے:''اس سے مراد وہ تعویذ ات' دم اور جھاڑ پھونک ہیں جو دلول' عقلوں اور جسموں پر اثر انداز ہوں' عقلوں کوسلب کریں' محبت ونفرت پیدا کریں' شوہر اوراس کی بیوی میں جدائی ڈال دیں' جسمانی طور پر بیار کردیں اور سوچ بچار کوسلب کریں۔''

جادو كاسكهنا حرام بـ بلكه كفر به جب كراس من شياطين كاشراك كوسيكوبهى اختيار كرليا گيا بودارشاد بارى تعالى ب: ﴿ وَاتَّبَعُواْ مَا تَنْلُواْ الشَّينَطِينَ عَلَى مُلْكِ سُلَيْمَنَ وَمَا كَفَرَ سُلَيْمَنُ وَلَكِنَ ٱلشَّينَطِينَ كَفَرُواْ

① جامع الترمذي العلم باب ماجاء فيمن يطلب بعلمه الدنيا عديث: 2654

يُعُلِمُونَ ٱلنَّاسَ ٱلسِّحْرَ وَمَا أَيْزِلَ عَلَى ٱلْمَلَكَيْنِ بِبَابِلَ هَنرُوتَ وَمَنُوتَ وَمَا يُعَلِمَانِ مِنَ آحَدٍ حَقَىٰ يَقُولُا إِنَّمَا يَعَنُ فِتْنَةً فَلَا تَكُفُرُ فَيَتَعَلَّمُونَ مِنْهُمَا مَا يُفَرِّقُونَ بِهِ بَيْنَ ٱلْمَرْءِ وَزَوْجِهِ وَمَا هُم يَقُولُا إِنَّمَا يَعَنُ فِي اللَّهِ عَلَيْهُ وَمَا هُم يَضَارَيْنَ بِهِ مِنْ أَحَدِ إِلَّا بِإِذْنِ ٱللَّهُ وَيَنَعَلَّمُونَ مَا يَضُرُّهُمْ وَلَا يَنفَعُهُمْ وَلَا يَعْفُونَ مَا يَصْرَبُونَ مِنْ أَمِن اللَّهُ فِي ٱلْآذِخِرَةِ مِنْ خَلَقِ ﴾ (البقرة: ٢/ ١٠٢)

''اوروہ ان (ہزلیات) کے چیچے لگ گئے جوسلیمان کے عہد سلطنت میں شیاطین پڑھا کرتے تھے اور سلیمان نے مطلق کفر
کی بات نہیں کی بلکہ شیطان ہی کفر کرتے تھے کہ لوگوں کو جادو سکھاتے تھے اور ان باتوں کے بھی (چیچے لگ گئے) جوشہر بابل
میں دوفر شتوں (بینی) ہاروت اور ماروت پر اتری تھیں اوروہ دونوں کی کو پچھ نہیں سکھاتے تھے جب تک بیہ نہ کہدد ہے کہ
ہم تو ( ذریعہ ) آز ماکش ہیں' تم کفر میں نہ پڑو غرض لوگ ان سے ایسا (جادو) سیجھے جس سے میاں بیوی میں جدائی ڈال
دیں ادراللہ کے تھم کے سواوہ اس (جادو) سے کسی کا پچھ بھی بگاڑ نہیں سکتے تھے اور پچھا ایے (منتر) سیجھے جوان کو نقصان ہی
پنچاتے اور فائدہ کچھم کے سواوہ اس (جادو) سے کسی کا پچھ بھی بگاڑ نہیں سکتے تھے اور پچھا ایے (منتر) سیجھے جوان کو نقصان ہی
پنچاتے اور فائدہ پچھے نہ دیے اور وہ جانتے تھے کہ جو خفس ایسی چیزوں ( یعنی سحر اور منتر دغیرہ ) کا خریدار ہوگا اس کا آخر ت

اس تتم کے جادوکوسیکھنا جس میں شیاطین کے اشتراک کے داسطہ کواختیار کیا گیا ہو کفرادراس کا استعمال کفر ظلم اور لوگوں سے دشنی ہے'ائی لیے تھم شریعت میہ ہے کہ جادوگر کوار تداد کی بنا پر یا حد کے طور پر قتل کردیا جائے ۔اگر اس کے جادو کی نوعیت الی ہو جو موجب کفر ہوتو اسے ارتداد و کفر کی بنا پر قتل کردیا جائے گااوراگر اس کا جادو درجہ کفر تک نہ پہنچتا ہوتو اس کے شرکو دور کرنے اور مسلمانوں کواس کی اینے اسے حد کے طور پر قتل کیا جائے گا۔

## كياميان بيوى كے درميان جادو كے ذريعے سے اتفاق كروانا جائز ہے؟

<u>سوال</u> میاں ہوی کے درمیان جادو کے ذریعے سے اتفاق پیدا کرنے کے بارے میں کیا تھم ہے؟

ر جواب ہے بھی حرام ہے اور جائز نہیں۔ جادو کی اس قیم کو''عُطفت'' کے نام سے موسوم کیا جاتا ہے اور جس جادو کے ساتھ میاں بیوی میں جدائی اُل دی جائے'ا سے''صُرز ف'' کے نام سے موسوم کیا جاتا ہے اور وہ بھی حرام ہے اور بھی پیکفر اور شرک تک بھی جا پہنچتا ہے' ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿ وَمَا يُعَلِّمَانِ مِنْ أَحَدٍ حَتَىٰ يَقُولاً إِنَّمَا خَنُ فِنْ نَدُّ فَلاَ تَكُفُرُ فَي مَتَعَلِّمُونَ مِنْهُمَا مَا يُفَرَقُونَ بِهِ مِن اَحْدٍ إِلَا بِإِذِنِ اللَّهِ وَيَنَعَلَّمُونَ مَا يَصُرُهُمْ وَلا بَيْنَ الْمَنْ وَوَفَ عِلِهُ عَلَيْ وَمَا هُم بِضَارِينَ بِهِ مِنْ أَحَدٍ إِلَّا بِإِذِنِ اللَّهِ وَيَنَعَلَّمُونَ مَا يَصُرُهُمْ وَلا بَنْ الْمَنْ وَلَمْ اللَّهُ فِي الْلَاحِرَةِ مِنْ خَلَقَ ﴾ (البقرة: ٢/ ١٠٢)

''اوروه دونوں (باروت اور ماروت) کی کو پَحْنِيس سَحات سے جب تک بینہ کہد ہے کہ ہم تو (ذریعہ ) آزمائش بین تم کفر میں نہ پرون غرض لوگ ان سے ایبا (جادو) سیحتے جس سے میاں یوی میں جدائی ڈال دیں اور اللہ کے تم کے سواوہ اس (جادو) سیکھتے جو ان کونقصان ہی پنجاتے اور فائدہ پُحے نہ دیے اور جادو) سے کی کا پُح بھی بگا ڈنہیں سکتے تھے اور پُحا یہ (منز) سیکھتے جوان کونقصان ہی پنجاتے اور فائدہ پُحے نہ دیے اور

وہ جانتے تھے کہ جو محض الی چیزوں ( یعنی سحراورمنتر وغیرہ ) کاخریدار ہوگااس کا آخرت میں کچھ حصنہیں۔''

### کہانت کیا ہے اور کا ہنوں کے پاس جانا کیسا ہے؟

(سوال "كہانت" كے كہتے بيں اور كا ہنوں كے پاس جانے كے بارے يس كياتكم ہے؟

(جوآب) کہانت (آگھیّن) فعل کا مصدر ہے'اس کے معنی اندازہ لگانے اورا پیے امور کے ذریعے سے حقیقت تلاش کرنے کے ہیں جن کی کوئی اساس نہ ہو۔ زبانہ جاہلیت میں پچھلوگوں نے اسے کاروبار کے طور پراختیار کرلیا تھا اوران کا ان شیطانوں سے رابطہ تھا جوآ سان سے چوری چھپے با تمیں سن کر ان لوگوں سے بیان کردیتے تھے اور وہ شیطانوں سے نبی ہوئی اس طرح کی باتوں میں اپنی طرف سے سوسواضا فے کردیتے اور پھرلوگوں سے بیان کرتے اوران میں سے اگر کوئی ایک بات سے گا بت ہوجاتی تو لوگ ان کے بارے میں فریب میں مبتلا ہوجاتے اور اپنے باہمی فیصلوں کے لیے بھی انہی کی طرف رجوع کرتے اور متعقبل کے حالات وواقعات میں بھی ان سے رہنمائی طلب کرتے' اس لیے ہم کہتے ہیں کہ کا بمن وہ ہے جو متعقبل کی غیب کی باتوں کی خبرد سے کا ہنوں کے پاس میں بین دہ ہے جو متعقبل کی غیب کی باتوں کی خبرد سے کا ہنوں کے باس ا

رہلی فرم: کائن کے پاس جاکراس سے سوال تو کرے مگراس کی بات کی تصدیق نہ کرے تو یہ بھی حرام ہے اور ایسا کرنے والے ک سزایہ ہے کہ اس کی حیالیس دن تک نماز قبول نہیں ہوتی 'جیسا کہ شجیم سلم میں ہے کہ نبی علیم اللہ نے فرمایا:

«مَنْ أَتْى عَرَّافًا فَسَأَ لَهُ عَنْ شَيْءٍ لَمْ تُقْبَلْ لَهُ صَلاَةُ أَرْبَعِينَ لَيْلَةً»(صحيح مسلم، السلام، باب تحريم الكهانة وإتيان الكهان، ح: ٢٢٣٠)

" جو شخص کسی کائن کے پاس جا کراس سے کسی چیز کے بارے میں سوال کرنے تواس کی چالیس راتوں تک نماز قبول نہیں ہوتی۔" لاز مرگ فیم: کائن کے پاس جا کراس سے سوال کرے اور پھراس کی تصدیق بھی کرئے تو بیاللہ عزوجل کی ذات پاک کے ساتھ کفر ہے کیونکہ اس نے کائمن کے دعوائے علم غیب کی تصدیق کی ہے اور جو شخص کسی کے دعوائے علم غیب کی تصدیق کرتا ہے تو وہ در حقیقت اللہ تعالیٰ کے اس فرمان کی تکذیب کرتا ہے:

> ﴿ قُل لَا يَعْلَوُ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ٱلْغَيْبَ إِلَّا ٱللَّهُ ﴾ (النمل: ٢٧/ ٦٥) "كهددوكه جوآسانون اورزين مِن مِن الله كسواغيب كى با تين نهين جانت ـ"

### ای کیے محمدیث میں آیا ہے:

"مَنْ أَتَٰى حَائِضًا أَوِ امْرَأَةً فِي دُبُرِهَا أَوْ كَاهِنَا، فَقَدْ كَفَرَ بِمَا أُنْزِلَ عَلَى مُحَمَّدِ»(جامع الترمذي، الطهارة، باب ماجاء في كراهية إتيان الحائض، ح:١٣٥ وسنن ابن ماجه، الطهارة، باب النهي عن إتيان الحائض، ح:٦٣٩ وصححه الألباني رحمه الله في الإرواء، ح:٢٠٠٦)

'' جو شخص حا ئصنہ عورت سے مقاربت (صحبت) کرے یا کسی عورت کی دہر میں جنسی عمل کرے یا کسی کا بمن کے پاس جائے' تو اس نے اس دین کے ساتھ کفر کیا جسے محمد مٹافیظ پر تازل کیا گیا ہے۔'' نبعری فعم: کابمن کے پاس جائے اوراس ہے اس لیے سوال کرے تاکہ لوگوں کے سامنے اس کے حال کو بیان کر سکے اورانہیں بتائے کہ بیکہانت ملمع سازی اور سراسر گمراہی ہے تو اس میں کوئی حرج نہیں۔اس کی دلیل بیہ ہے کہ نبی مُلاَیْزا کے پاس جب ابن صیاد آیا تو آپ نے اپنے ول میں ایک بات کو چھپایا اور پھراس ہے بوچھا کہ وہ یہ بتائے کہ آپ نے اپنے ول میں کس بات کو چھپایا ہے؟اس نے جواب دیا:''دُرُخُ ''اوراس کا اس سے ارادہ سورۃ الدخان کا تھا۔ نبی مُلاَیْزا نے بین کراس سے فر مایا:

«إِخْسَنَا ۚ فَلَنْ تَعْدُو َ قَدْرِكَ»(صحيح البخاري، الجنائز، باب إذا أسلم الصبي فمات، هل يصلى عليه؟

. . . ح: ١٣٥٤ وصحيح مسلم، الفتن، باب ذكر ابن صياد، ح: ٢٩٢٤)

"توذليل ورسوا موجا" توايني هيثيت ستجاوز نبيس كرسك كا"

خلاصه کلام یہ ہے کہ کا بمن کے پاس جانے والوں کے درج ذیل تین حالات ہیں:

- اس کے پاس جائے اس سے سوال کر ہے لیکن اس کی تصدیق نہ کر ہے اور نہ اس کا مقصود اس کا حال بیان کرنا ہوئت سے حرام ہے
   اور ایسا کرنے والے کی سزا ہے ہے کہ اس کی جالیس دنوں تک نماز قبول نہیں ہوتی ۔
- اس سے سوال کرے اور اس کی تصدیق بھی کرے تو بیاللہ عز وجل کے ساتھ کفر ہے انسان کو اس سے تو بہ کر کے اللہ کی طرف رجوع کرنا چاہیے ور نہ وہ کفریر مرے گا۔
- کائمن کے پاس جا کراس لیے سوال کرے تا کہ اس کا متحان کرے اورلوگوں سے اس کا حال بیان کرئے تو اس میں کوئی حرج نہیں۔

# اُس عبادت کا کیا تھم ہے جس میں ریا کی آ میزش ہو؟

- سوال ایی عبادت کے بارے میں کیا حکم ہے جس میں ریا کی آمیزش ہو؟
- (جواب) عبادت میں جب ریا کی آمیزش ہوتو اس کی حسب ذیل تمین صورتیں ہو یکتی ہیں:
- عبادت کے پیچھے کارفر ما جذبہ نمود دنمائش ہو جیسے کوئی لوگوں کے دکھادے کے لیے اس لیے عبادت کرے کہ لوگ نماز کی وجہ سے
  اس کی تعریف کریں تو ایسی ریا کاری سے عبادت باطل ہو جاتی ہے۔
- عبادت کے دوران میں ریا شروع کردئے لینی عبادت کواس نے شروع تو اللہ تعالیٰ کے لیے اخلاص کے طور پر کیا ہولیکن پھر
   عبادت کے دوران ہی میں ریا کا عضر شروع ہوگیا ہوتو ایسی عبادت کی دوحالتیں ہول گی:
- () عبادت کے پہلے جھے کوآخری جھے کے ساتھ نہ ملائے تو اس صورت میں پہلا حصہ یقیناً سیح گرآخری باطل ہوگا۔اس کی مثال
  اس طرح ہے جیسے ایک شخص کے پاس ایک سوریال ہوں' رہ انھیں صدقہ کرنا چاہے تو پچاس ریال اخلاص کے ساتھ صدقہ
  کردے اور پھر باتی پچاس کے بارے میں وہ ریا میں مبتلا ہوجائے تو پہلے پچاس کا صدقہ سیح اور مقبول ہوگا اور باتی پچاس کا صدقہ اخلاص کے ساتھ ریا مل جانے کی وجہ باطل ہوگا۔
  - (ب) عبادت کے پہلے جھے کوآخری جھے کے ساتھ ملادے تواس صورت میں انسان دوباتوں سے خالی نہ ہوگا۔

للبر ریا کودورکردے اس کی طرف مائل نہ ہو بلکہ اسے ناپیند کرتے ہوئے اس سے اعراض کرلے تو اس کا کوئی اثر نہ ہوگا ' کیونکہ نبی مُنْ اِلْحِیْمُ نے فرمایا ہے:

﴿إِنَّ اللهَ تَجَاوَزَ عَنْ أُمَّتِي مَا حَدَّثَتْ بِهِ أَنْفُسُهَا مَا لَمْ تَعْمَلْ أَوْ تَتَكَلَّمُ ﴿(صحيح البخاري، الطلاق، باب الطلاق

'' بے شک اللہ تعالیٰ نے میری امت کے دل میں آنے والی باتوں کونظرانداز فرمایا ہے جب تک اس کے مطابق عمل نہ کرلے یااس کےمطابق بات نہ کرلے۔''

للج ریا کاری ہے مطمئن ہوادراہے دورکرنے کی کوشش نہ کرئے تو اس سے ساری عبادت باطل ہوجائے گی کیونکہ اس کا ابتدائی حصہ آخری جصے کے ساتھ ملا ہوا ہے۔اس کی مثال ایسے ہے جیسے کوئی اخلاص کے ساتھ نماز شروع کرے اور پھر دوسری رکعت میں ریا میں مبتلا ہوجائے تو ابتدائی جصے کے آخری جصے کے ساتھ ملے ہونے کی وجہ سے نماز باطل ہوجائے گی۔

(3) عبادت کے ختم ہونے کے بعدریا طاری ہوتو وہ ریا عبادت پراثر انداز نہ ہوگی اور نہ ایسے ریا سے عبادت باطل ہوگی کیونکہ سے عبادت سیح حالت میں کمل ہوئی ہے لہذا کمل ہونے کے بعدریا کے پیدا ہونے سے بیفاسد نہ ہوگی۔

ریا بینیں ہے کہ انسان اس بات سے خوش ہو کہ لوگوں کو اس کی عبادت کے بارے میں معلوم ہے کیونکہ اس صورت میں سیر بات عبادت سے فراغت کے بعد طاری ہوئی ہے ادریہ بھی ریانہیں ہے کہ انسان اپنے فعل طاعت سے خوش ہو کیونکہ بیتو اس کے ایمان کی دلیل ہے 'جیسا کہ نبی اکرم نائیظ نے فرمایا ہے:

«مَنْ سَرَّتُهُ حَسَنَتُهُ وَسَاءَتُهُ سَيِّئَتُهُ فَلْلِكُمُ الْمُؤْمِنُ»(جامع الترمذي، الفتن، باب ماجاء في لزوم الجماعة، ح:٢١٦٥)

''جس شخص کواپنی نیکی اچھی گئے ادر برائی بری معلوم ہوتو وہ مومن ہے۔''

اس طرح نی مناتیظ سے جب اس بارے میں پوچھا گیا تو آپ نے فرمایا:

«تِلْكَ عَاجِلُ بُشْرَى الْمُؤْمِنِ»(صحيح مسلم، البر والصلة، باب إذا أثني على الصالح، ح:٢٦٤٢) ''يهومن كوجلد نصيب بوجانے والى بثارت بے۔''

# قرآنِ مجيد ك قشم أشانا كيساب؟

سوال قرآن مجید کے ساتھ حلف اٹھانے کے بارے میں کیا تھم ہے؟

رجواب اس وال کا جواب قدرت تفسیل کے ساتھ دیا جائے گا کسی چیز کوشم کھانا اس بات کی ولیل ہے کہ شم کھانے والے کے نزدیک اس چیز کی خاص عظمت ہے جس کی شم کھائی جارہی ہے کہذا کسی کے لیے بید جائز نہیں کہ وہ اللہ تعالیٰ کے اساء میں سے کس اسم یا صفات میں ہے کسی صفت کے بغیر قتم کھائے مثلاً یوں قتم کھائی چا ہیے کہ' اللہ کی قتم! ایسا میں ضرور کروں گا'رب کعبہ کی قتم! میں بید

بلكه نبي مَثَالِيًّا في تويهان تك فرمايا ب:

کام ضرور کروں گا'اللہ کی عزت کی قتم! میں یہ بات ضرور کروں گا'ای طرح اللہ تعالیٰ کی دیگر سفات کے ساتھ قتم کھائی جاستی ہے۔
قرآن مجید اللہ تعالیٰ کا کلام ہے اور اللہ تعالیٰ کا کلام اللہ تعالیٰ کی صفت ہے اور وہ یعنی کلام باری تعالیٰ اللہ تعالیٰ کی ذات نوطی صفت ہے۔ اپنے اصل کے اعتبار سے کلام کی صورت سے ہے کہ اللہ تعالیٰ کی ذات پاک اس صفت سے ہمیشہ موصوف رہی اور ہمیشہ ہمیشہ کے ۔ لیے موصوف رہے گی کیونکہ کلام تو کمال ہے اور اس اعتبار سے بیاللہ تعالیٰ کی ذاتی صفات میں سے ہے' کیونکہ وہ ہمیشہ سے متعلم رہا اور ہمیشہ ہمیشہ کے لیے متعلم رہے گا اور جس کا وہ ارادہ فرمائے اسے کرتا رہے گا اور اپنی مستقل حیثیت کے اعتبار سے کلام اللہ تعالیٰ کی فعلی صفات میں سے ہے کیونکہ وہ اس وقت کلام فرما تا ہے جب وہ جا ہتا ہے۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿ إِنَّهَا آَمْرُهُۥ إِذَا آَرَادَ شَيْعًا آَن يَقُولَ لَمُ كُنْ فَيَكُونُ ١٠٤٠ (بس٢١٨) ٨٢ ١٨٥

''اس کی شان بہ ہے کہ جب وہ کسی چیز کا اراوہ کرتا ہے' تو اس سے فرمادیتا ہے: ہوجا' تو وہ ہوجاتی ہے۔''

اس آیت کریمہ میں قول کوارادے کے ساتھ ملایا گیا ہے تو بیاس بات کی دلیل ہے کہ اللہ تعالیٰ کا کلام اس کے ارادہ ومشیت کے ساتھ متعلق ہے۔ اس کے بارے میں اور بھی بہت می نصوص موجود ہیں۔ جہاں تک کلام باری تعالیٰ کے انفرادی طور پر وقوع کا تعلق ہے تو وہ اس کی حکمت کے نقاضے کے مطابق ظہور پذیر ہوتا ہے۔ اس تفصیل ہے جمیں معلوم ہوا کہ ان لوگوں کا قول باطل ہے جو یہ کہتے ہیں کہ 'اللہ تعالیٰ کا کلام از لی ہے اور ممکن نہیں کہ وہ اس کی مشیت کے تالج ہوا در اس کے قائم بنفسہ ہونے کے بھی یہی معنی بھی البذاوہ کوئی ایسا کلام نہیں ہے جے وہ من لے جس سے اللہ تعالیٰ کلام فرما رہا ہو۔''یہ قول باطل ہے کیونکہ در حقیقت ایسا کہنے والے نے اللہ تعالیٰ کا کیام اسلام ابن تیمیہ رسون نے اپنی ایک کتاب میں جو ایسسے یہ نیستے آ کے نام سے معروف ہے اس قول کونوے (۹۰) وجہ سے باطل قرار دیا ہے۔

«مَنْ حَلَفَ بِغَيرِ اللهِ فَقَدْ كَفَرَ أَوْ أَشْرَكَ»(جامع الترمذي، النذور والأيمان، باب ماجاء في أن سن حلف بغير الله فقد أشرك، ح: ١٥٣٥)

"جس نے غیراللہ کی شم کھائی اس نے تفریا شرک کیا۔"

لبذا اگر کوئی شخص کسی کونی کی یا نبی کی زندگی کی یا کسی اور انسان کی زندگی کی قتم کھاتے ہوئے سئے تو اسے چاہیے کہ وہ اسے اس سے منع کرے اور اسے بیہ بتائے کہ ایسی قتم کھانا حرام ہے جائز نہیں اسے حکمت اور نرمی و شفقت کے ساتھ بیہ بات سمجھا وے ۔ مقصود اس کی خیر خوابی اور اسے اس حرام کام سے دور رکھنا ہو۔ بعض لوگوں کی بی عادت ہے کہ جب آنھیں نیکی کے کسی کام کا تھم دیا جائے اور برائی سے منع کیا جائے تو وہ غیرت میں مبتلا اور ناراض ہوجاتے ہیں ان کا چہرہ سرخ ہوجاتا ہے اور رگیس پھول جاتی ہیں۔ ایسا شخص بسااوقات سے بھی محسوس کرتا ہے کہ اسے محض انتقام کے طور پر منع کیا جارہا ہے لہذا اس کے دل میں شیطان غلط با تیں ڈال دینا ہے۔ اگر لوگوں سے ان کے مراتب کے مطابق سلوک کیا جائے اور آنہیں اللہ تعالیٰ کے وین کی طرف حکمت اور محبت و شفقت سے دعوت دی جائے تو اس بات کا بہت امکان ہوتا ہے کہ وہ آپ کی بات کو توجہ سے من کراسے قبول کرلیں گے۔ نبی گائی آپنے فر مایا ہے:

﴿إِنَّ اللهَ رَفِيقٌ يُحِبُّ الرَّفْقَ وَيُعْطِي عَلَى الرِّفْقِ مَالاً يُعْطِي عَلَى الْعُنْفِ»(صحيح مسلم، البر والصلة، باب فضل الرفق، ح:٢٥٩٣)

''بے شک اللہ تعالیٰ نرم ہے نرمی کو پیند فرما تا ہے اور نرمی پروہ کچھ عطا فرمادیتا ہے جو بختی پر عطانہیں فرما تا۔''

بہت سے لوگوں کواس بدّہ کا واقعہ یقیناً معلوم ہوگا جس نے لوگوں کی موجودگی میں مسجد نبوی میں بییثاب کردیا تھا۔لوگوں نے یہ دیکھا تو چیخ پڑے اوراسے ڈامٹنے گئے، مگر نبی تالینی نے انھیں اس سے منع فرمادیا۔ جب وہ بدّ و بییثاب کرنے سے فارغ ہوگیا تو نبی اکرم تالین نے اسے بلایا اور بے حدیبیار اور شفقت سے فرمایا:

﴿إِنَّ لَهٰذِهِ الْمَسَاجِدَ لاَ تَصْلُحُ لِشَيْءٍ مِّنْ لهٰذَا الْبَوْلِ وَالْقَلَرِ، إِنَّمَا هِيَ لِذِكْرِ اللهِ عَزَّوَجَلَّ وَالطَّلَاةِ وَقِرَاءَةِ الْقُرْآنِ»(صحيح مسلم، الطهارة، باب وجوب غسل البول وغيره من النجاسات ... ح: ٢٨٥)

''ان معجدوں میں بول و براز کرنا درست نہیں ہے میتو صرف اللہ عزوجل کے ذکر 'نماز اور قرآن مجید کی تلاوت کے لیے ہیں۔'' پھرآپ نے صحابۂ کرام ڈیائٹی کو تکم دیا کہ وہ پیشاب پر پانی کا ایک ڈول بہادین'اس سے خرابی کا ازالہ ہو گیااور جگہ پاک ہو گئ اور جاہل بد وکو سمجھانے کا مقصود حاصل ہو گیا۔ ہمیں بھی چاہیے کہ بندگانِ الٰہی کواللہ کے دین کی دعوت دیتے وقت اس اسوہ حسنہ کو پیش نظر رکھیں اور دعوت دین کے لیے ایسے اسلوب کو اختیار کریں جس سے حق بات لوگوں کے ولوں میں اثر کرجائے اور انہیں حق قبول کرنے اور اپنی اصلاح کرنے کی تو فیق میسر آئے۔واللہ المعوفق.

# غیراللہ کی قشم کھانا جائز نہیں ہے

سوال نی سال اور کعب کی ممانے کے بارے میں کیا تھم ہے؟ شرف اور ذھے کے بارے میں تم کھانے کے بارے میں کیا تھم

ہے؟ اورانیان کے بیا کہنے کے بارے میں کیا تھم ہے کہ بیمیرے ذمے ہے؟

(جواب نی نافیاً کوتم کھانا جائز نہیں ہے بلکہ بیشرک کی ایک تم ہے۔اس طرح کعبہ کی قسم کھانا بھی جائز نہیں بلکہ بیھی شرک کی ایک قسم کھانا بھی ایک قسم کھانا بھی ایک قسم کھانا بھی جائز نہیں ہے۔ای طرح شرف یا ذے کی قسم کھانا بھی جائز نہیں ہے کیونکہ نبی نافیاً نے فربایا:

«مَنْ حَلَفَ بِغَيْرِ اللهِ فَقَدْ كَفَرَ أَوْ أَشْرَكَ»(جامع الترمذي، النذور والأيمان، باب ماجاء في أن من حلف بغير الله فقد أشرك، ح: ١٥٣٥)

''جس نے غیراللہ کی شم کھائی' اس نے کفریا شرک کیا۔''

#### اورفرمایا:

﴿لاَ تَحْلِفُوا بِآبَائِكُمْ وَمَنْ كَانَ حَالِفًا فَلْيَحْلِفْ بِاللهِ (صحيَح البخاري، التوحيد، باب السؤال باسماء الله تعالى، ح:٧٤٠١)

'' تم اپنے بابوں کی قتم نہ کھاؤ۔جس نے قتم کھانی ہواسے اللہ ہی کی قتم کھانی جا ہیے۔''

لیکن یہ بات معلوم ہونی چاہیے کہ انسان کا یہ کہنا:'' یہ بات میرے ذھے ہے۔''اس سے ذھے کے ساتھ حلف اور تسم مراد نہیں ہوتی' بلکہ اس سے عہد مراد ہوتا ہے' یعنی اس بات کے بارے میں میراعہد ہے اور یہ میری ذمہ داری ہے ( کہ میں اسے پورا کروں گا) اوراگر اس سے واقعی تشم مراد ہوتو پھر یہ بھی غیر اللہ کی تشم ہونے کی وجہ سے جائز نہ ہوگی' کیکن مجھے بظاہر یہی معلوم ہوتا ہے کہ اس سے لوگوں کا ارادہ تشم کا نہیں ہوتا بلکہ ان کا فرمے سے ارادہ عہد کا ہوتا ہے اور ذمے کا لفظ عہد کے معنی میں استعمال ہوتا ہے۔

### قبروالول سے دعا اور ان کا طواف حرام ہے

ر السوال جو شخص قبروں کی بوجا کرئے ان کے گردطواف کرئے قبر والوں سے دعا کرئے ان کے لیے نذر مانے یا اس تسم کی دیگر عبادات بجالائے اس کے بارے میں کیاتھم ہے؟

ربہلی فلم: جس شخص کا اسلام پرخاتمہ ہوا ہوا درلوگ اس کی تعریف کرتے ہوں'ا لیٹے خض کے لیے خیر و بھلائی کی امید ہے'لین وہ اس بات کا بھی مجتاج ہے کہ مسلمان بھائی اس کے لیے دعا کریں کہ اللہ تعالیٰ اے مغفرت ورحمت سے سرفراز فرمائے۔اییا شخص حسب ذیل ارشادیاری تعالیٰ کے عموم میں داخل ہے:

﴿ وَالَّذِينَ جَآءُو مِنْ بَعَدِهِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَا أَغْفِرْ لَنَ وَلِإِغْوَيْنَا ٱلَّذِينَ سَبَقُونَا بِٱلْإِيمَٰنِ وَلَا تَجْعَلْ فِى قُلُوبِنَا غِلَّا لِيَالَهِ مِنْ الْحِسْرِ: ١٠/٥٩) تَجْعَلْ فِى قُلُوبِنَا غِلَّا لِيَالَذِينَ ءَامَنُواْ رَبَّنَا إِنَّكَ رَهُوثٌ نَجِيمٌ اللَّهِ الحَسْرِ: ١٠/٥٩)

''اور ( مال فے ان کے لیے بھی ہے ) جوان (مہاجرین وانصار ) کے بعد آئے (اور ) وہ دعا کرتے ہیں کہا ہے ہمارے

پروردگار! ہمیں اور ہمارے ان بھائیوں کو جوہم ہے پہلے ایمان لائے ہیں 'معاف فرما اور مومنوں کے لیے ہمارے دل میں کینہ (وحید) نہ پیدا ہونے دے۔ اے ہمارے پروردگار! تو بڑا شفقت کرنے والا 'نہایت مہر بان ہے۔'' شخصی نہ میں میں کہ کریے کہ فوٹن سے میں نہ میں میں ایسان میں میں ایسان کیسے ایکان

و چخص جونوت ہو گیا ہو'وہ خود کسی کوکوئی نفع نہیں دے سکتا' کیونکہ وہ خودا کی بے جان لاشہ ہے۔وہ اپنی یا کسی کی تکلیف کو دور کرنے کی قطعاً کوئی استطاعت نہیں رکھتا اور نہ اپنے آپ کو یا کسی کوکوئی نفع پہنچا سکتا ہے' لہذا وہ اس بات کامختاج ہے کہ اس کے مسلمان بھائی اسے نفع پہنچا کمیں جواپنے مسلمان بھائیوں کوکوئی نفع نہیں پہنچا سکتا۔

افراس کی فعم: اصحاب قبور میں ہے دوسری قتم ایسے لوگوں کی ہے جن کے افعال ایسے فتق و فجور تک پہنچ گئے ہوں جن کی وجہ سے
انسان ملت اسلامیہ سے خارج ہوجاتا ہو' مثلاً وہ لوگ جو یہ دعویٰ کرتے ہوں کہ وہ اولیاء ہیں' غیب جانتے ہیں' بیاری سے شفاعطا
کر سکتے ہیں اور وہ مختلف طریقوں سے نفع پہنچاتے ہیں' جوحی اور شرعی طور پرمعلوم نہیں' تو ایسے لوگوں کا خاتمہ کفر پر ہوا ہے' ان کے
لیے دعا کرنا یا رحمتہ اللہ علیہ کہنا جائز نہیں ہے کیونکہ اللہ تعالیٰ نے ہمیں اس سے منع فر مادیا ہے۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿ مَا كَانَ لِلنَّبِيِّ وَالَّذِينَ الْمَنُوا أَن يَسْتَغْفِرُوا لِلْمُشْرِكِينَ وَلَوْ كَانُوا أُولِي فَرُكَ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَكَّمُ أَنَّهُمْ أَنَّهُمْ أَضَحَبُ لَلْمَحِيدِ ﴿ وَمَا كَانَ أَسْتِغْفَارُ إِبْرَهِيمَ لِأَبِيهِ إِلَا عَن مَوْعِدَةِ وَعَدَدَ إِنَاهُ مِنْكُمْ أَنْهُمْ عَدُولُ لِبَهِ وَمَا كَانَ أَسْتِغْفَارُ إِبْرَهِيمَ لِأَبِيهِ إِلَا عَن مَوْعِدَةِ وَعَدَدًا إِنَاهُ مِنْكُمْ أَنَاهُمْ عَدُولُ لِبَهُ وَمَا كَانَ أَنْهُمْ عَدُولُ لِبَهُ مِنْكُمْ أَنِهُمْ اللَّهُ عَلَيْدُ ﴿ وَعَلَيْمُ اللَّهِ مِنْكُولُوا لِللَّهُ اللَّهُ مِنْكُولُوا لِللَّهُ مِنْكُولُوا لِللَّهُ مِنْكُولُوا لِلْمُ اللَّهُ مِنْكُولُوا لَهُ اللَّهُ مِنْكُولُوا لِلللَّهُ مِنْكُولُوا لِلللَّهُ مِنْكُولُوا لِلللَّهُ اللَّهُ مِنْكُولُوا لِللَّهُ مِنْ لَهُ إِلَّا مِنْ لَكُولُوا لَهُ لِللَّهُ مِنْكُولُوا لِللَّهُ مِنْكُولُوا لَهُ مِنْكُولُوا لَمُ اللَّهُ لِللَّهُ مِنْكُولُوا لَهُ مِنْكُولُوا لِللَّهُ مِنْ أَنْ إِنْكُولُوا لَهُ لِللَّهُ مِنْ مِنْ مِنْ لِللَّهُ مِنْكُولُ لَلْهُمُ اللَّهُ مِنْ لَكُولُوا لَهُ مِنْكُولُ لَيْتُولُوا لَهُ لِللَّهُ لِللَّهُ مِنْ أَنْ مُعِلَمُ اللَّهُ مِنْ أَنْ لِللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ لَلْهُ لِللَّهُ لِلللَّهُ مِنْ لِللَّهُ لِللَّهُ لِللَّهُ لِللَّهُ مِنْكُولُوا لَهُ لِلللَّهُ لِللَّهُ لِللَّهُ مِنْكُولُولُولِي فَلْمُولُولِ لَلْمُ لَلْكُولُولُوا لَهُ لِللَّهُ لِللَّهُ لِللَّهُ لِلَّهُ لِللَّهُ لِلللَّهُ لِلللَّهُ لِلللَّهُ لِللَّهُ لِلللَّهُ لِللَّهُ لِللَّهُ لِللَّهُ لِلللَّهُ لِلللَّهُ لِلللَّهُ لِلْمُ لِلْلِلْمُ لِلللَّهُ لِلللَّهُ لِللللَّهُ لِلللَّهُ لِلللَّهُ لِلَّهُ لِلللَّهُ لِلللَّهُ لِللَّهُ لِلللَّهُ لِلللَّهُ لِلللَّهُ لِلللَّهُ لِلللَّهُ لِللللَّهُ لِلللَّهُ لِلللَّهُ لِلللَّهُ لَ وَمِنْ لِلْمُعْلِمُ لِللَّهُ لِللَّهُ لِلللَّهُ لِلللَّهُ لِلللّهُ لِللللَّهُ لِلللللَّهُ لِللللّهُ لِللللّهُ ل

''پیغیراورسلمانوں کوشایاں نہیں کہ جب ان پرظاہر ہوگیا کہ شرک اہل دوزخ ہیں' توان کے لیے بخشش مانگیں' گودہ ان کے قرابت دار ہی ہوں۔اورابراہیم کا اپنے باپ کے لیے بخشش مانگنا توایک وعدے کے سبب تھا' جودہ اس سے کر چکے تئے' لیکن جب ان کومعلوم ہوگیا کہ وہ اللہ کا لیکادشن ہے تواس سے بیزار ہوگئے ۔کوئی شک نہیں کہ ابراہیم بڑے زم دل ادر شخمل ہتھے۔''
ایسے لوگ کی کو نہ نقصان پہنچا سکتے ہیں اور نہ نفع اور نہ ہی کسی کے لیے بیہ جائز ہے کہ وہ ایسے لوگوں سے امیدیں وابستہ کر ہے۔
اگر ایسا ہو کہ کسی کوان کی پچھر کرایات نظر آتی ہوں مثلاً بیکہ اس نے ان کی قبروں میں نور دیکھا ہویاان کی قبروں سے اچھی خوشبو وغیرہ محسوس کی ہو جب کہ ان کے بارے ہیں مشہور کیے ہوکہ ان کا خاتمہ کفر پر ہوا ہے' تو یہ باتیں ابلیس کا دھوکا اور فریب ہوں گی تا کہ وہ لوگوں کوان قبروں والوں کی وجہ ہے فتنے میں مبتلا کر دے۔

میں اپنے مسلمان بھائیوں کوخبر دار کرتا ہوں کہ وہ اللہ تعالیٰ کے سواکس سے وابستہ نہ ہوں 'کیونکہ اللہ ہی کے ہاتھ میں آسانوں اور زمین کی بادشاہت ہے تمام امور کا انجام اس کے ہاتھ میں ہے۔اللہ تعالیٰ کے سواکوئی کسی مجبور ومصطرکی دعاسن سکتا ہے نہ اس کی تکلیف دور کر سکتا ہے۔ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿ وَمَا بِكُمْ مِن نِعْمَةِ فَمِنَ ٱللَّهِ ثُمَّ إِذَا مَتَكُمُ ٱلضُّرُّ فَإِلَيْهِ تَجْعَرُونَ ﴿ النحل: ٢١/٥٠)

''اور جونعتیںتم کومیسر ہیں'وہ سب اللہ کی طرف ہے ہیں' پھر جب شمصیں کوئی تکلیف پہنچتی ہے تواس کے آگےتم چلاتے ہو۔'' مسلمان بھائیوں کومیری پہنچی تھیجےت ہے کہ دین کے بارے میں وہ رسول اللہ ٹاٹٹیٹا کے سواکسی کی بھی تقلیدییا اتباع نہ کریں' کیونکہ

ارشاد ہاری تعالیٰ ہے:

﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ ٱللَّهِ أَسْوَةً حَسَنَةً لِمَن كَانَ يَرْجُواْ ٱللَّهَ وَٱلْيَوْمَ ٱلْآخِرَ وَذَكَرَ ٱللَّهَ كَدِيرًا ١٩٥٠ (الأحزاب: ٢٢/٢٢)

''یقیناً تمھارے لیے رسول اللہ( کی ذات) میں بہترین نمونہ ہے۔ ہراس شخص کے لیے جواللہ (سے ملاقات) اور یوم آخرت کی امیدرکھتا ہےاور کثرت سے اللہ کا ذکر کرتا ہے۔''

اورارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿ قُلَ إِن كُنتُد تُعِبُونَ اللَّهَ فَاتَّبِعُونِي يُحِيبَكُمُ اللَّهُ ﴾ (آل عمران: ٣١/٣)

''(اے پیغیمر!لوگوں ہے ) کہددو کہ اگرتم اللہ کو دوست رکھتے ہوتو میری پیروی کروُ اللہ بھی شمھیں دوست رکھے گا۔''

تمام سلمانوں کے لیے بیدواجب ہے کہ وہ ولایت کا دعویٰ کرنے والے کے اعمال کا کتاب وسنت کی روشی میں جائزہ لیں۔ اگر وہ کتاب وسنت کے مطابق ہوں تو امید کی جاستی ہے کہ وہ اولیاءاللہ میں سے ہواوراگر وہ کتاب وسنت کے مخالف ہوں تو پھر وہ اولیاءاللہ میں سے ہرگز نہیں ہوسکتا۔اللہ تعالیٰ نے اپنی کتاب میں اولیاءاللہ کی پہچان کے لیے بنی برعدل وانصاف بیمیزان اور بیہ کسوٹی بیان فریادی ہے:

﴿ أَلَآ إِنَّ أَوْلِيَآتُهُ اللَّهِ لَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمَّ يَحْـزَنُونَ ۞ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَكَانُواْ يَنَّقُونَ ۞﴾ (يونس:٦٢/١٠-٣٢)

''سن رکھو! بے شک جواللہ کے دوست ہیں ان کو نہ پچھ خوف ہوگا اور نہ دہ غم ناک ہوں گے (لیعن) وہ جوایمان لائے اور پر ہیز گارر ہے۔''

جو شخص مومن اورمتقی ہو وہ اللہ کاولی ہوگا اور جومومن اورمتقی نہ ہووہ اللہ تعالیٰ کاولی ہرگر نہیں ہوسکتا۔ اگر اس میں ایمان وتقویٰ کا کچھ حصہ ہوتو اس میں ولایت کا بھی کچھ حصہ ہوسکتا ہے لیکن کسی شخص کے بارے میں پورے دثوق کے ساتھ ہم کچھ نہیں کہہ سکتے بلکہ عمومی طور پر ہی ہے کہا جا سکتا ہے کہ جومومن ومتقی ہووہ اللہ کاولی بھی ہوگا۔

معلوم ہونا چاہیے کہ اللہ تعالی بسااوقات ان جیسے امور کے ساتھ انسان کی آزمائش بھی کرتا ہے۔ انسان کسی قبر کے ساتھ وابسة ہو کرصا حب قبر سے دعا کرتایا اس کی مٹی کوتبرک کے طور پر لے لیتا ہے اور اس سے اس کا مطلوب حاصل ہوجاتا ہے کیکن درحقیقت یہ بات اللہ تعالیٰ کی طرف سے آزمائش ہوتی ہے کیونکہ یہ بات ہم جانتے ہیں کہ کوئی صاحب قبر دعا قبول نہیں کرسکتا اور کسی قبر کی مٹی کسی تکلیف کو دور نہیں کرسکتی اور نہ کوئی نفع پہنچا سکتی ہے۔ ہمیں سے با تیں اس لیے معلوم ہیں کہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا ہے:

﴿ وَمَنْ أَضَلُ مِمْنَ يَدْعُوا مِن دُونِ اللَّهِ مَن لَا يَسْتَجِيبُ لَهُ إِلَى يَوْمِ ٱلْقِيسَمَةِ وَهُمْ عَن دُعَآبِهِمْ غَفِلُونَ ﴿ وَمَنْ أَضَلُ مِمْنَ يَدُعُوا لِمِنَا وَيَهِمْ كَفِرِينَ ﴾ (الاحقاف: ٦٥/ ٦٥)

''اور اس مخض سے بڑھ کر کون گمراہ ہوسکتا ہے جوایسے کو پکارے جو قیامت تک اسے جواب نہ دے سکے اوراس کو ان کے پکارنے ہی کی خبر نہ ہو۔اور جب لوگ جمع کیے جا کیس گے تو وہ ان کے دشمن ہوں گے اور وہ ان کی پرستش سے انکار کریں گے۔''

ورفرمايا:

﴿ وَٱلَّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ لَا يَخْلُقُونَ شَيْعًا وَهُمْ يَخْلَقُونَ ۞ آَمُوَتُ غَيْرُ أَخَيَا أَوْ وَمَا يَشَعُرُونَ أَيَّانَ يُبْعَثُونَ ۞ (النحل:٢٠/١٦)

''اور جن لوگوں کو بیاللہ کے سوا پکارتے ہیں وہ کوئی چیز بھی تہ تخلیق نہیں کر سکتے بلکہ وہ خود تخلیق ہوتے ہیں'(وہ)مردہ ہیں زندہ نہیں ہیں۔انھیں تو ریبھی معلوم نہیں کہ وہ اٹھائے کب جا کیں گے۔''

اس مفہوم کی اور بھی بہت ہی آیات کر بھہ ہیں جواس بات کی دلیل ہیں کہ اللہ کے سواجس کسی کو بھی پکارا جائے وہ پکار کو قبول نہیں کرسکتا اور پکار نے والے کو کوئی نفع نہیں پہنچا سکتا' البتہ غیر اللہ کو پکار نے کی صورت میں بھی امتحان و آز ماکش کے طور پر مطلوب عاصل ہو جاتا ہے۔ ہم یہاں بیم عض کریں گے کہ یہ مطلوب دعا کرنے والے کی دعا کے وقت حاصل ہوا ہے جو غیر اللہ ہے کہ گئی تھی' اس محص کی دعا کی وجہ سے نہیں جے اللہ کے سواپکارا جارہا ہے اور کسی چیز کے ساتھ کسی چیز کے حصول اور کسی چیز کے وقت کسی چیز کے ساتھ کسی چیز کے ساتھ کسی چیز کے موقت کسی چیز کے وقت کسی چیز کے ساتھ کسی فرق واضح ہے اور ہمیں علم البقین کی حد تک بیہ بات ان بہت ہی آیات کر بھہ کی روثنی میں معلوم ہے جنسیں اللہ تعالیٰ نے اپنی کتاب میں بیان فر مایا ہے کہ غیر اللہ کو پکارٹا نفع کے حاصل کرنے یا نقصان کے دور کرنے کا سبب نہیں ہوسکتا' لیکن امتحان و آز ماکش کرنا ہے تا کہ آز ماکش کرنا ہے تا کہ معلوم کرے کہاں کا سیابندہ کون ہے اور اپنی خواہشات نفس کا بچاری کون؟

یہود کے ان اصحاب سبت کو دیکھیے جن کے لیے اللہ تعالی نے ہفتہ کے دن میں مجھلیوں کے شکار کو حرام قرار دیا تھا لیکن اللہ تعالی نے ہفتہ کے دن میں مجھلیوں کے شکار کو حرام قرار دیا تھا لیکن اللہ تعالی بہت کثرت کے ساتھ آتی تھیں اور باقی دنوں میں بھپ جاتی تھیں۔ جب یہ صورت حال خاصے طویل عرصے تک رہی تو وہ کہنے گئے کہ آخر ہم اپنے آپ کو ان مجھلیوں سے کیوں محروم رکھیں۔ انھوں نے اس سلسلے میں حیلے بہانے اور تدبیریں سوچنی شروع کر دیں اور پھر کہنے گئے کہ ہم جال جمعے کے دن ڈال دیا کریں گے اور مجھلیوں کو اتو ارکے روز پکڑلیا کریں گے۔ انھوں نے ایسا کیا تو یہ در حقیقت اللہ تعالی کے حرام کر دواکی کام کو حلال قرار دینے کا ایک حیلہ تھا۔ اس لیے (مکافات عمل کے طور پر) اللہ تعالی نے انھیں انسانوں سے ذکیل وخوار بندروں کی صورت میں تبدیل کر دیا۔ ارشاد جاری تعالی ہے:

﴿ وَسَنَلَهُمْ عَنِ ٱلْقَرْبِيَةِ ٱلَّتِي كَانَتْ حَاضِرَةَ ٱلْبَحْرِ إِذْ يَعْدُونَ فِي ٱلسَّبَتِ إِذْ تَسَأْتِيهِمْ حِيتَانُهُمْ يَوْمَ سَبَتِهِمْ شُرَّعُ أَوْيَوْمَ لَا يَسْبِتُونَ لَا تَأْتِيهِمْ كَذَلِكَ نَبْلُوهُم بِمَا كَانُواْ يَشْمُقُونَ اللَّهِ وَالْعَرَافِ: ١٦٣/٧)

''اور (اے نبی!)ان (یہود مدینہ ) سے اس قصبے کا حال تو پوچھو جوسمندر کے کنارے واقع تھا۔ جب بیلوگ ہفتے کے دن کے بارے میں حد سے تجاوز کرنے لگئے جب ان کے ہفتے کے دن مجھلیاںان کے سامنے پانی کے او پر آتیں اور جب ہفتے کا دن نہ ہوتا تو نہ آتیں۔ای طرح ہم ان لوگوں کوان کی نافر مانیوں کے سبب آز مائش میں ڈالنے لگے۔''

#### اور فرمایا:

﴿ وَلَقَدْ عَلِمْتُمُ ٱلَّذِينَ ٱعْتَدَوْا مِنكُمْ فِ ٱلسَّبْتِ فَقُلْنَا لَهُمْ كُونُوا قِرَدَةً خَاسِتِينَ ﴿ فَهَمَلْنَهَا نَكَنَلَا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهَا وَمَا خَلَفَهَا وَمَوْعِظَةً لِلْمُتَّقِينَ ﴿ ﴾ (البقرة: ٢/ ٦٦٦٥)

''اورتم ان لوگوں کوخوب جانتے ہوجوتم میں سے ہفتے کے دن (مچھلی کا شکار کرنے) میں حدسے تجاوز کرگئے تھے تو ہم نے ان سے کہا کہ ذکیل وخوار بندر ہوجاؤ' پھر ہم نے اس قصے کواس وقت کے لوگوں کے لیے اور ان کے بعد آنے والوں کے لیے عبرت اور پر ہیزگاروں کے لیے نصیحت بناویا۔''

دیکھیے اللہ تعالی نے ان کے لیے اس دن ان مجھلیوں تک رسائی کو کیسے آسان بنادیا تھا جس دن ان کے لیے شکار کوممنوع قرار دے دیا گیا تھا؟ لیکن \_العیاذ باللّٰہ . ان لوگوں نے صبر نہ کیااور اللہ تعالیٰ کے حرام کردہ کام کوحلال قرار دینے کے لیے حیلہ تراش لیا۔ پھراس واقعہ کا حضرات صحابۂ کرام ڈی لئے کے اس واقعہ سے نقابل سیجیے کہ جب اللہ تعالیٰ نے ان کی اس طرح آزمائش کی کہ

حالت احرام میں ان کے لیے شکار کرنے کوحرام قرار دے دیا' حالا نکہ شکار ان کی زومیں تھا' لیکن انھوں نے شکار کرنے کی جرات نہ کی کیونکہ اللہ تعالیٰ نے اس سے منع فرما دیا تھا۔ارشاد ہاری تعالیٰ ہے:

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَيَبْلُوَلَكُمُ ٱللَّهُ مِثَى مِ مِنَ ٱلصَّيْدِ تَنَالُهُ آيَدِيكُمْ وَرِمَاحُكُمْ لِيَعْلَمَ ٱللَّهُ مَن يَخَافُهُ بِٱلْفَيْتِ أَيْدِيكُمْ وَرِمَاحُكُمْ لِيَعْلَمَ ٱللَّهُ مَن يَخَافُهُ بِٱلْفَيْتِ فَنَنِ ٱعْتَدَىٰ بَعْدَ ذَالِكَ فَلَهُ عَذَابُ ٱلِيمُ ﷺ (العائدة:٥١٥)

''مومنو! الله اس چیز کے شکار سے جن کوتم ہاتھوں اور نیز وں سے پکڑسکو ضرورتمھاری آ زمائش کرے گا (بیغی حالت احرام میں شکار کی ممانعت سے ) تا کہ معلوم کرے کہ اس سے غائبانہ کون ڈرتا ہے تو جواس کے بعد حد سے گزرے اس کے لیے وکھ دینے والا عذاب (تیار) ہے۔''

شکار حضرات صحابہ کرام ٹٹائٹڑکے ہاتھوں کی پہنچ میں تھا' وہ اسے بآسانی شکار کرسکتے تھے لیکن وہ اللہ ہے ڈر گئے اورانھوں نے قطعاً کسی تشم کا کوئی شکار نہ کیا۔

ای طرح ہرانسان کے لیے بیدواجب ہے کہ جب اس کے لیے کسی حرام فعل کے اسباب میسر ہوں تو وہ اللہ تعالیٰ ہے ڈرے اوراس حرام فعل کا ارتکاب نہ کرے اوراس بات کوخوب جان لے کہ حرام فعل کے لیے اسباب ووسائل کا میسر آنا در حقیقت آنہ مائش اورامتحان ہے لہٰذا حرام فعل کے ارتکاب سے بازر ہے اور صبر کرے کہ اچھا انجام پر ہیزگاروں ہی کونصیب ہوگا۔

## قبر پرمسجداور عمارت یامسجد میں قبر بنا ناحرام ہے

سوال قبروں کے ان پجاریوں کو ہم کیا جواب دیں جو مبجد نبوی میں نبی ٹاٹیٹی کے فن ہونے کوبطور دلیل پیش کرتے ہیں؟ \_\_\_\_\_

جواب اس کے کئی جواب دیے جاسکتے ہیں:

للبه مسجد نبوى قبر برنهيس بنائي كئ تقى بلكه يه سجد تونى عُلَيْنِا كى حيات طيبه مين تغيير كى كُلُ تقى \_

لله نبي تَلْقُوْمُ كومبحد میں دُن نہیں کیا گیا تھا بلکہ آپ کو آپ کے گھر میں دُن کیا گیا تھا'لہٰذااسے نیک لوگوں کومبحد میں دُن کیے جانے

کے لیے دلیل کے طور پر پیش نہیں کیا جاسکتا۔

للبہ نبی ﷺ کے گھروں کو جن میں حضرت عائشہ ٹھٹا کا گھر بھی تھا' معجد میں داخل کرنا تمام صحابہ کرام ٹھائٹی کے اتفاق سے نہیں تھا بلکہ بیتو اکثر صحابہ کرام ڈھائٹی کے رخصت ہوجانے کے بعد تقریباً 94ھ میں ہوا تھا'لہٰذااس کی صحابہ نے اجازت نہیں دی تھی بلکہ بعض نے نخالفت بھی کی تھی۔ مخالفت کرنے والوں میں جلیل التذر تا بعی حضرت سعید بن مستیب بھی تھے۔

للبہ قبر مجد میں نہیں ہے حتی کہ جمرے کو مبعد میں داخل کرنے کے بعد بھی نہیں ہے کیونکہ قبر شریف تو مبعد سے الگ ایک مستقل جمرے میں ہے اور مبعد قبر پرنہیں بنائی گئی تھی۔اسی وجہ سے اس جگہ کوئین دیواروں کے ساتھ محفوظ کر دیا گیا تھا' جو اس کا احاطہ کیے ہوئے ہیں اور دیوار کو ایسا زاویہ دے دیا گیا ہے' جس نے اسے قبلہ سے الگ کر دیا ہے' یعنی میہ شلث شکل میں ہے اور اس کا آیک کنارہ شال زاویے میں ہے کہ نماز پڑھتے ہوئے انسان کا منہ اس کی طرف نہیں ہوتا کیونکہ یہ قبلہ رخ سے ہٹا ہوا ہے' لہذا اہل قبور کا اس شیہ سے استدلال باطل ہے۔

سوال قبروں پر مارت بنانے کے بارے میں کیا تھم ہے؟

<u> سوال</u> مجدوں میں مردوں کے دفن کرنے کے بارے میں کیا حکم ہے؟

جواب نبی طافی کا این محدول میں دفن کرنے اور قبروں پرمجدیں بنانے ہے منع کیا ہے۔ آپ نے اپنے مرض الموت میں ایسا کرنے والوں پرلعنت فرمائی' اپنی امت کواس ہے ڈرایا اور فرمایا کہ یہ یہودو نصار کی کا فعل ہے۔ <sup>©</sup> یہ اللہ تعالیٰ کے ساتھ شرک کا اس لیے وسیلہ بنہ آ ہے کہ لوگ یہ عقیدہ وسیلہ ہے۔ قبروں پرمجدوں کا بنا نا اوران میں مردوں کو فن کرنا اللہ تعالیٰ کے ساتھ شرک کا اس لیے وسیلہ بنہ آ ہے کہ لوگ یہ عقیدہ اختیار کر لیتے ہیں کہ مجدوں میں مدفون یہ لوگ نفع و نقصان کا اختیار رکھتے ہیں یا آخیس سے خاصیت حاصل ہے کہ اللہ کے سواان کی اطاعت کر کے ان کا تقرب حاصل کیا جائے' لہٰذا مسلمانوں پرواجب ہے کہ وہ اس خطرناک کا م سے اجتناب کریں' معجدیں قبروں سے یا کہ ہوں اور آخیس تو حیداور شجے عقید ہے پر بنایا جائے۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿ وَأَنَّ ٱلْمَسَنَجِدَ لِلَّهِ فَلَا تَدْعُواْ مَعَ ٱللَّهِ أَحَدًا ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللهِ ا "اور بيكه مجدين (خاص) الله كي بين ليس الله كساته كسي اوركومت لِكارو ـ "

صحیح البخاری الحنائز باب مایکره من اتحاذ المساحد على القبور عدیث: 1330 وصحیح مسلم المساحد باب النهي عن بناء المساحد على القبور ..... حدیث: 529

لبندا واجب ہے کہ مسجدیں صرف اللہ سبحانہ و تعالیٰ کے لیے ہوں شرک کے تمام مظاہر سے پاک ہوں اوران میں صرف اور صرف اللہ وحدہ لاشریک کی عبادت کی جائے ۔مسلمانوں پریہی واجب ہے۔ والله المعوفق.

## نبی مَالیّنا کی قبری زیارت کے لیے سفر کرنا جائز نہیں

سوال نی تالیم کا قبری زیارت کے لیے سفر کرنے کے بارے میں کیا تھم ہے؟

روا قرول کازیارت کے لیے سامان سفر باندھنا خواہ قبریں کوئی بھی ہوں جائز نہیں ہے کیونکہ خود نی تُلَیُّا نے بیار شاوفر مایا ہے:

اللّ انْسَدُ الرِّحَالُ إِلاَ إِلٰى ثَلاَثَةِ مَسَاجِد، مَسْجِدِي هٰذَا، وَمَسْجِدِ الْحَرَامِ وَمَسْجِدِ

الأَقْصٰى (صحیح البخاری، کتاب وباب فضل الصلاة في مسجد مکة والمدینة، ح:۱۸۹ وصحیح

مسلم، الحج، باب فضل المساجد الثلاثة، ح:۱۳۹۷ واللفظ له)

'' تین سجدوں: میری بیمسجد مسجد حرام اور مسجد اقصی کے سواکسی اور کی طرف سامان سفرنہ باندھا جائے۔''

مقصودیہ ہے کہ عبادت کے قصد واراد ہے سے کئی بھی جگہ جانے کے لیے سامان سفر نہ باندھا جائے کیونکہ صرف تین ہی ایک مخصوص جگہیں ہیں جن کی طرف سامان سفر باندھا جا سکتا ہے اور یہ فدکورہ بالا تین مساجد ہیں اہذاان کے سوادیگر کسی بھی جگہ کی طرف سامان سفر نہ باندھا جائے۔ اسی طرح نبی مُنافِیْم کی قبر کی طرف بسامان سفر نہ باندھا جائے البتہ آپ کی مسجد کی طرف سامان سفر باندھا جاستا ہے اور مسجد میں پہنچنے کے بعد مردوں کے لیے نبی مُنافِیْم کی قبر کی زیارت مسنون ہے جب کہ عورتوں کے لیے آپ باندھا جاسکتا ہے اور مسنون نہیں ہے۔ والله الموفق.

## قبرول سے تبرک اوران کا طواف حرام ہے

سوال قبروں سے تبرک عاصل کرنے طلب حاجت یا تقرب کے ارادے سے ان کے گرد طواف کرنے اور غیر اللہ کی تتم کھانے کے بارے میں کیا تھم ہے؟

جواب قبروں سے تبرک عاصل کرنا حرام اور شرک کی ایک قتم ہے کیونکہ اس طرح ایک چیز سے ایسی تا ثیر وابست کی جاتی ہے جس کی اہلتہ نے کوئک سند نازل نہیں فر مائی ۔ سلف صالحین بھی اس قتم کے کسی تبرک کے قائل نہ نئے 'لہذا اس اعتبار سے بیام بدعت بھی ہے۔ تبرک عاصل کر نے والے کا اگر بیعقیدہ ہو کہ نقصان سے بچانے اور نقع پہچانے میں صاحب قبر کوکوئی تا ثیر یا قدرت عاصل ہے تو بیشرک اکبر ہوگا۔ جب وہ اسے جلب منفعت یا دفع مصرت کے لیے پکارے یا اس کی عبادت کرتے ہوئے اس کے سامنے رکوئی یا تبدہ کرے یا حسول تقرب یا صاحب قبر کی تعظیم کے لیے وہاں جانو رذئ کرے تو یہ بھی شرک اکبر ہے۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿ وَمَن يَدِعُ مُعَ ٱللّٰهِ إِلْنَهُ اَ مَاخَر لَا بُرَهَ اَنَ لَهُ بِدِهِ فَإِنَّما حِسَا ابْهُ عِندَ رَبِّدِ اِلْنَهُ لَا یُفْدِیا کُور اِلْنَهُ اللّٰ اِلْلَالِ اِللّٰ اللّٰ الْنَهُ اِلْنَهُ اللّٰ اللّٰ اللّٰ الْنَعْ اللّٰ اللّ

﴾ وَمَن يَدَعُ مُعُ اللَّهِ إِلَيْهِا ءَاحَرُ لَا بَرَهُمُن لَهُ بِهِءِ فَإِنَّمَا حِسَابُمُ عِنْدُ رَبِيهِ إِلْ الْ ٱلْكَنْفِرُونَ ﴿ الْمُؤْمِنُونَ: ١١٧/٢٣)

''اور جو مخص اللہ کے ساتھ اور معبود کو پکارتا ہے جس کی اس کے پاس کوئی سندنہیں تو اس کا حساب اللہ ہی کے پاس ہے۔ ب

شك كافرفلاح نهيں ياكيں گے۔''

اورفر مایا:

ُ ﴿ فَنَنَ كَانَ يَرْجُواْ لِقَلَةَ رَبِّهِ ـ فَلَيْعَمَلَ عَمَلًا صَالِحًا وَلَا يُشْرِكَ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَكُدًا ۞ (الكهف:١١٠/١٨)

''پس جو خص اپنے پروردگارے ملنے کی امیدر کھے تو اسے چاہتے کہ نیک عمل کرے اور اپنے پروردگار کی عبادت میں کسی کوشریک ن بنا کے ''

'' بلاشبہ جو شخص اللہ کے ساتھ شرک کرے اللہ اس پر بہشت کوحرام کردے گا اور اس کا ٹھکا نا دوزخ ہے اور خالموں کا کوئی مددگارنہیں۔''

جہاں تک غیر اللہ کی قتم کھانے کا سوال ہے' تو اگرفتم کھانے والے کاعقیدہ یہ ہو کہ جس کی وہ قتم کھا رہا ہے اس کا مقد م ومرتبہ اس طرح ہے جس طرح اللہ تعالیٰ کا مقام ومرتبہ ہے' تو اس صورت میں غیر اللہ کی قتم کھانے والاشرک اکبر کا مرتکب ہوگا اوراگراس کا میعقدہ تو نہ ہوئین اس کے دل میں اس کی اس قدر تعظیم ہو' جواسے اس کی قتم کھانے پر مجبور کرتی ہوتو وہ شرک اصغر کا مرتکب ہوگا' کیونکہ نبی تالیٰ بخانے نے فر مایا ہے:

«مَنْ حَلَفَ بِغَيْرِ اللهِ فَقَدْ كَفَرَ أَوْ أَشْرَكَ٩(جامع الترمذي، النذور والأيمان، باب ماجاء في أن من حلف بغير الله فقد أشرك، ح:١٥٣٥)

''جس نے غیراللہ کی قتم کھائی'اس نے گفریا شرک کیا۔''

اس شخص کی تردید واجب ہے جوقبروں سے تیم ک حاصل کرے یا قبروں والوں کو پکارے یا غیر اللہ کی قسم کھائے۔اس کے سامنے یہ واضح کر دیا جائے کہ یہ بات اسے اللہ تعالی کے عذاب سے ہر گزنہ بچاسکے گی کہ'نہم نے یہ چیز اپنے بزرگوں سے اسی طرح حاصل ک ہے۔'' کیونکہ یہ دلیل تو حضرات انبیاء عَلِیہ اُ گئ کہ کہ کرنے والے مشرک بھی چیش کیا کرتے تھے۔ (جیسے اللہ تعالی کا فرمان ہے): ﴿ إِنَّا وَجَدْ فَا عَابِمَا مَا عَلَىٰ أُمَّاتِهِ وَ إِنَّا عَلَىٰ ءَا تَسْرِهِم مُفْتَدُونَ ﴿ وَالرَحْوَ فَ ٢٣/٤٣)

" ہم نے اپنے باپ دادا کوایک راہ پر پایا ہے اور ہم قدم بقدم اٹھی کے بیچھے چلنے والے ہیں۔"

تواس کے جواب میں ان کے رسول نے ان سے فرمایا:

﴿ أَوَلَوْ حِثْثُكُمُ وَأَهَدَىٰ مِمَّا وَجَدِثُمْ عَلَيْهِ ءَابَآءَكُمْ فَالُوَا ۚ إِنَّا بِمَاۤ أُرْسِلْتُم بِهِ. كَفِرُونَ ۞ ﴾ (الزخرف:٢٤/٤٣)

''اگر چہ میں تمھارے پاس اس سے زیادہ راستی کا طریقہ لایا ہوں جس پرتم نے اپنے باپ دادا کو پایا؟ وہ کہنے گلے: یقینا شھیں جس کےساتھ بھیجا گیا ہے ہم تواس کا انکار کرتے ہیں۔''

(اس کے جواب میں) اللہ تعالی نے فرمایا:

﴿ فَٱنْفَقَمْنَا مِنْهُمُّ فَأَنْظُرَ كَيْفَ كَانَ عَنِقِبَةُ ٱلْمُكَذِّمِينَ ﴿ الزخرف: ٢٥/٤٣)

'' پن ہم نے ان سے انتقام لیا' سود کیے لو کہ جمٹلانے والوں کا انجام کیا ہوا؟''

کسی شخص کے لیے یہ بات طال نہیں ہے کہ وہ اپنے باطل موقف کے حق میں یہ دئیل دے کہ اس نے اپ باپ دادا کوائ طرح کرتے دیکھا ہے یا بیاس کی عادت ہے۔ اگر وہ کوئی الین دلیل دے گا تو وہ اللہ تعالیٰ کے ہاں ایک بودی دلیل ہوگی جواس کے قطعاً کام نہ آئے گی۔ اس طرح کی باتوں میں مبتلا لوگوں کوفور اُاللہ تعالیٰ کی طرف توجہ کرنی چا ہے اور اُنھیں حق کی پیروی کرنی چا ہے خواہ وہ کہیں بھی ہو کسی ہے بھی ملے یا کسی وفت بھی ملے حق قبول کرنے سے لوگوں کی عاد تیں یا عوام کی ملامت کر کی طامت کو فاطر میں نہ لائے اور کوئی رکا وٹ اسے دین سے دور نہ کر سکے۔ کے وفکہ ہے ہمون وہ ہے جواللہ تعالیٰ ہر وہ کام کرنے کی تو فیق عطا فرمائے جس میں اس کی رضا ہواور ہر اس کام سے محفوظ رکھے جو اس کی ناراضی اور سراکا سب بے۔

# د بواروں پرتصویریں لٹکانے اورتصویر والے کپڑے استعمال کرنے کا تھم

سوال ایے کپڑے پہننے کے بارے میں کیا تھم ہے جن پر حیوان یا انسان کی تصویر بنی ہو؟

رومال و نیرہ اوڑ ھنا بھی جائز نہیں جس پر کسی انسان یا حیوان کی تصویر بنی ہو۔ایسے ہی سرخ یا سفید رومال و نیرہ اوڑ ھنا بھی جائز نہیں جس پر کسی انسان یا حیوان کی تصویر بنی ہو کیونکہ حدیث سے ثابت ہے کہ نبی سُلٹی کے فرمایا:

﴿إِنَّ الْمَلاَثِكَةَ لاَ تَدْخُلُ بَيْتًا فِيهِ صُورَةً ۗ(صحيح البخاري، اللباس، باب من كره القعود على الصور، ح:٥٩٥٨ وصحيح مسلم، اللباس والزينة، باب تحريم تصوير صورة الحيوان، ح:٢١٠٦)

"بِشَكَ فرشت السي كَى كُفر مِين داخل نہيں ہوتے جس مِين كوئى تصوير ہو۔"

اہذا کی کو بھی یادگار کے طور پراپنے پاس نصویری نہیں رکھنی چاہمیں۔ جس کے پاس یادگار کے طور پرتصویریں ہوں اسے انھیں تلف کر دینا چاہیئے خواہ اس نے نصویروں کو دیوار پر لٹکایا ہویا انھیں البم میں سجایا ہویا کسی اور جگہ رکھا ہو کیونکہ نصویروں کی موجودگی گھر والوں کو رشتوں کی آمد سے محروم کر دیتی ہے اور خدکورہ بالا حدیث جس کی طرف میں نے اشارہ کیا ہے نبی سُلُیْمُ کی سی حدیث ہے۔ واللّٰہ اعلم،

سوال دیواروں پرتصوری اٹکانے کے بارے میں کیاتھم ہے؟

جواب دیواروں پرتصورین خصوصاً بڑی بڑی تصویریں لٹکا ناحرام ہے خواہ ان میں جسم کا پکھ حصہ اور سر ہی نظر آتا ہواوراس سے تعظیم کا متصد صاف ظاہر ہے۔شرک کی جڑی بھی غلو ہے جبیبا کہ حضرت ابن عباس ڈاٹٹھنے روایت ہے کہ انھوں نے ان بتوں کے بارے میں فرمایا جن کی نوح علیما کی قوم عبادت کرتی تھی کہ یہ نیک لوگوں کے نام تھے جن کی انھوں نے اس لیے تصویریں بنائی تھیں

تا کہ انھیں دیکھ کران کی عبادت یا د آ جائے اور پھر جب عرصہ دراز گزر گیا تو انھوں نے انہی بتوں کی بوجاشروع کر دی تھی۔ 🌣

# کیا کیمرے کے ساتھ بنائی گئی تصویر جائز ہے؟

ر السوال فوری فوٹو گرافی کے آلے (کیمرے) کے ساتھ تصویر کے بارے میں کیا تھم ہے؟

(جواب نوری نوٹوگرافی کے آلے (کیمرے) کے ساتھ تصویر بنانا ، جس میں ہاتھ سے کام کی ضرورت نہ ہواس میں کوئی حرج نہیں کوئکہ یہ یہ سے کوئکہ یہ یہ یہ یہ اس نوٹوگرافی سے مقصود کیا ہے۔ اگر مقصود نوٹوگرافی کے ذریعے سے بنائی گئی تصویروں کو بطوریادگار محفوظ کرنا ہے تو پھریہ فوٹوگرافی حرام ہوگی کیونکہ وسائل کے لیے وہی تھم ہوتا ہے جو مقاصد کا ہوتا ہے اور یادگار کے لیے تصویروں کورکھنا حرام ہے کیونکہ نی مُنافِیْن نے جمیں پینچردی ہے:

﴿ إِنَّ الْمَلَاثِكَةَ لَا تَدْخُلُ ۚ بَيْنَا فِيهِ صُورَةً »(صحيح البخاري، اللباس، باب من كره القعود على الصور، ح:٥٩٥٨ وصحيح مسلم، اللباس والزينة، باب تحريم تصوير صورة الحيوان، ح:٢١٠٦)

"باشبرفر شة ايسكى گريل فرشة داخل نبيل بوت جس ميل كوكى تصوير مو"

اس سے معلوم ہوا کہ گھروں میں تصویروں کور کھنا حرام ہے اور انہیں دیواروں پر لٹکا نا بھی حرام ہے جائز نہیں اور گھر میں فرشتے داخل ہی نہیں ہوتے جس میں کوئی تصویر ہو۔

## بدعت کی وضاحت اورعیدمیلا د کاحکم

سوال بهم ان الل بدعت كى كس طرح ترويدكرين جوائي بدعات كيسلسط بين اس حديث سے استدلال كرتے بين كه «مَنْ سَنَّ فِي الإِسْلاَمِ سُنَّةً حَسَنَةً (صحيح مسلم، الزكاة، باب الحث على الصدقة ولو بشق تعرة، حين المادة ولو بشق تعرة، حين ١٠١٧)

... ''جس نے اسلام میں کوئی اچھا طریقہ شروع کیا۔''

جواب اس کے جواب میں ہم یہ کہیں گے کہ جس نے بیفر مایا ہے:

«مَنْ سَنَّ فِي الْإِسْلَامِ سُنَّةً حَسَنَةً فَلَهُ أَجْرُهَا وَأَجْرُ مَنْ عَمِلَ بِهَا بَعْدَهُ"(صحيح مسلم، الزكاة، باب الحث على الصدقة ولو بشق تمرة، ح:١٠١٧)

"جس نے اسلام میں کوئی اچھا طریقہ شروع کیا'اے اس کا اوراس کے بعد اس کے مطابق عمل کرنے والوں کا اجرو

ثواب ملےگا۔''

صحیح البخاری التفسیر ، باب: ﴿ وَدًّا وَلَا سُوا عا وَلَا يَغُونُ كَ وَيَعُوثَ ﴾ حدیث: 4920

<sup>©</sup> فاضل مفتی بڑھٹے کا بیمونف دیگرعلائے اسلام کےمونف کے خلاف ہے۔ دوسرے تمام علاء کیمرے اور ہاتھ سے بنی ہوئی تصویر میں کوئی فرق نہیں کرتے' وہ دونوں کو بکساں حرام قرار دیتے ہیں'اس لیے کہ نصل شری کاعموم ہرتیم کی تصویر کوشامل ہے اور یہی مونف سیح ہے۔ (ص'ی)

ای ذات گرامی مُثَاثِیًا نے بیہ بھی فرمایا ہے:

«عَلَيْكُم بِسُنَّتِي وَسُنَّةِ الْخُلْفَاءِ الرَّاشِدِينَ الْمَهْدِيِّيْنَ وَإِيَّاكُمْ وَمُحْدَثَاتِ الْأَمُورِ، فَإِنَّ كُلَّ مُحْدَثَةٍ بِذْعَةٌ، وَكُلَّ بِدْعَةٍ ضَلَالَةٌ٥(سنن أبي داود، السنة، باب في لزوم السنة، ح:٤٦٠٧ وسنن ابن ماجه، المقدمة، باب اتباع سنة الخلفاء الراشدين المهديين، ح:٤٣)

'' تم میری اور میرے راشد اور ہدایت یا فتہ خلفاء کی سنت کولازم پکڑو .....اور نئے نئے امور سے بچو کیونکہ ہرنیا کام بدعت اور ہر بدعت گمراہی ہے۔''

لبذاآب كفرمان:

«مَنْ سَنَّ فِي الْإِسْلَامِ سُنَّةً حَسَنَةً »(صحيح مسلم، الزكاة، باب الحث على الصدقة ولو بشق تمرة، ح:١٠١٧)

"جس نے اسلام میں کوئی اچھا طریقہ شروع کیا۔"

کواس مدیث کے سبب کے تناظر میں لیاجائے گااوروہ یہ کہ نبی تَالَّیْنَ نے خاندان مصر کے ان لوگوں برصدقہ کی ترغیب دی تھی جوانتہائی شدید صرورت اور فاقے کی حالت میں آپ کی خدمت میں حاضر ہوئے تھے۔ تب ایک شخص چاندی کی ایک تھیلی لے کرآیا اور اس نے اے نبی مُنْالِیْنَ کے آگے رکھ دیا' تو آپ نے فرمایا:

«مَنْ سَنَّ فِي الْإِسْلَامِ سُنَّةً حَسَنَةً فَلَهُ أَجْرُهَا وَأَجْرُ مَنْ عَمِلَ بِهَا بَعْدَهُ»(صحيح مسلم، الزكاة، باب الحث على الصدقة ولو بشق تمرة، ح:١٠١٧)

'' جس نے اسلام میں کوئی اچھا طریقہ شروع کیا' اسے اس کا اوراس کے بعد اس کے مطابق عمل کرنے والوں کا اجرو نثوں ملکگا''

جب ہم نے اس حدیث کا سبب اوراس کا مفہوم ہجھ لیا تو معلوم ہوا کہ طریقہ شروع کرنے سے مراداس کے مطابق عمل شروح کرنا ہے اسے ایجاد کرنا مقصود نہیں ہے کیونکہ کسی عمل کا حکم تو اللہ اوراس کے رسول ہی کی طرف سے ہوسکتا ہے لہٰذا اس حدیث کے معنی یہ ہوئے کہ جو محص کسی سنت کے مطابق عمل کا آغاز کر ہے اور لوگ اس میں اس کی اقتدا کریں تو اسے اس سنت کے مطابق عمل کرنے کا اجر ملے گا اور ان لوگوں کے اجر و ثو اب کے برابر بھی اجر و ثو اب ملے گا جو اس کے مطابق عمل کریں گے۔ اس حدیث کے متعین معنی یہی ہیں یا اس حدیث سے مراداس فعل یا و سلے کو اختیار کرنا ہے جس کے ساتھ عبادت اوا کی جاستے اور پھر لوگ بھی اس فعل یا و سلے کے اختیار کرنے میں اس کی اقتدا کریں مثلا و بنی کتب تصنیف کرنا 'علم کے ابواب قائم کرنا 'وینی مدارس بنانا اور دیگر کام کرنا جو کسی ایسے و سلے کو اختیار کرنے جس سے شریعت میں منع نہ کیا گیا ہوتو وہ بھی اس حدیث میں داخل ہوگا۔

اً گراس مدیث کے بیمعنی مراد لیے جائیں کہانسان جو چاہے شریعت میں ایجاد کرسکتا ہے تواس کے معنی بیہوں گے کہ رسول الله ظافیر آم کی حبات طیبہ میں گویادین اسلام کممل نہیں ہوا تھا' لہٰذا ہر جماعت کو اپنا اپنا الگ طریقہ ادر راستہ اختیار کرنے کی اجازت ہے' اس طرح کا گمان کر کے اگر کوئی فخص کوئی بدعت ایجاد کرتا اورا سے سنت حسنہ قرار دیتا ہے تو اس کا بیر گمان بے حد غلط ہے کیونکہ رسول اگرم مُثاثِیْزُم کا بیفر مان اس کی تکذیب کرتا ہے:

> ﴿ كُلُّ بِدْعَةٍ ضَلَالَةٌ ﴾ (صحيح مسلم، الجمعة، باب تخفيف الصلاة والخطبة، ح: ٨٦٧) "بربرعت مرابي ہے۔"

> > ر النائی منانے کے بارے میں کیا حکم ہے؟

دوسری بات مید که شرعی اعتبار سے عید میلا دمنانا ہی بے اصل ہے کیونکدا گراللہ تعالیٰ کا بیتھم ہوتا تو نبی اکرم مَثَاثِیَّا ضرور عید میلاد مناتے اوراپنی امت کوبھی ایسا کرنے کا تھم فرماتے۔اگر آپ نے بیکام خود کیا ہوتا یا امت کواس کے کرنے کا تھم دیا ہوتا تو میتھم ضرور محفوظ ہوتا' کیونکدار شاد باری تعالیٰ ہے:

﴿ إِنَّا نَعْنُ نَزَّلْنَا ٱلَّذِكُرَ وَإِنَّا لَهُ لَمَ نَظُونَ ۞﴾ (العجر: ٩/١٥)

" بِ شِک بدر کتاب) نصیحت ہم ہی نے اتاری ہے اور ہم ہی اس کے مگہبان ہیں۔"

جب یہ بات معلوم ہوگئ کہ اللہ کے دین میں عید میلا دمنانے کا کوئی تصور نہیں ہے۔ تو ہمارے لیے یہ جائز نہیں ہے کہ اسے ہم اللہ تعالیٰ کی عبادت اور اس کے تقرب کے حصول کا ذریعہ قرار دیں۔ اللہ تعالیٰ نے اپنی ذات پاک تک رسائی کا ایک معین طریقہ مقرر فرمادیا ہے اور وہ معین طریقہ وہ ہے جور سول اللہ طُلِقَامُ لے کر دنیا میں تشریف لائے سے کہ لہٰذا ہم بندے از خود کوئی ایسا طریقہ کیسے ایجاد کر سکتے ہیں جو ہمیں اللہ تعالیٰ تک پہنچا دے؟ یہ تو اللہ تعالیٰ کی جناب میں گستاخی ہے کہ اس کے دین میں ہم اپنی طرف سے کوئی ایسی چیز ایجاد کر دیں جس کا دین سے کوئی تعلق نہ ہو۔ ایسا کرنے سے اللہ تعالیٰ کے اس فریان کی تکذیب بھی لازم آتی ہے:

﴿ ٱلْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَنْمَتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي ﴾ (المائدة: ٣/٥)

" آج میں نے تمھارے لیے تمھارادین کامل کردیااورا پی فعمتیں تم پر پوری کردیں۔"

ہم عرض کریں گے کہ اگر عید میلا دمنانے کا تعلق اس کامل دین ہے ہے تو رسول اللہ مُثَاثِیْم کی وفات ہے پہلے اے موجود ہونا چاہیے اورا گر اس دین کامل میں اس کا کوئی وجو ذہیں ہے تو یہ ممکن ہی نہیں کہ اس کا تعلق دین ہے ہو کیونکہ ارشاد باری تعالیٰ ﷺ ﴿ اَلْیَوُ مَ أَکُمَلُتُ لَکُمُ وِیُنَکُمُ ﴾'' آج میں نے تمھارے لیے تمھارا دین کامل کردیا ہے۔''

، آر وں حص بیرگمان کرے کہ اس کا تعلق تو کمال دین ہے ہے لیکن بیر چیز رسول اللہ مٹاٹیج کے بعد پیدا ہوئی ہے تو اس کی بیہ بات اس آیت مریمہ کی مٹلذ بب پرمشمل ہے۔اس میں پچھے شک نہیں کہ عید میلا دمنانے والے لوگ رسول اللہ مٹاٹیج کی تعظیم' آپ ہے محبت کا اظہار رئیدمیلا کے ذریعے ہے آپ ہے دلی وابسٹگی کے جذبات کو بیدار کرنا چاہتے ہیں اور بیتمام امورعبادات سے تعلق رکھتے ہیں۔ نبی مُلافیخ سے محبت عبادت ہے بلکہ اس وقت تک ایمان کمل ہی نہیں ہوتا جب تک نبی مُلافیخ کی ذات گرامی اپنی جان'ا پی اولا دُا ہے والدین اور دیگر سب لوگوں سے زیادہ محبوب نہ ہو۔ نبی مُلَّاقِیْم کی تعظیم بھی عبادت ہے'اسی طرح نبی اکرم مُنَّاقِیْم کی محبت کے لیے جذبات کو ابھارنے کا تعلق بھی دین سے ہے کیونکہ اس طرح آپ کی لائی ہوئی شریعت کی طرف میلان ہوتا ہے۔ یوں عیدمیلا دہمی تقرب اللی کے حصول اوررسول الله تالیّنی کی تعظیم کی وجہ سے عبادت ہے اور جب بیرعبادت ہے تو کسی کو ہرگز ایسی عباوت کی اجازت نہیں دمی جاسکتی کہ وہ اللہ کے وین میں کوئی ایسی چیز ایجاد کرے جس کا دین سے تعلق نہ ہولیعنی اللہ اوراس کے رسول تَاللَّهُ نے اس کا تھم نددیا ہو جیسا کہ عیدمیلا دکا دین سے کوئی تعلق نہیں اور جب اس کا دین میں کوئی تصور نہیں ، تو معلوم ہوا کہ بد بدعت اورحرام ہے۔ پھر ہم یہ بھی سنتے رہتے ہیں کہ عیدمیلا دکی محفلوں میں ایسے بڑے بڑے منکرات کا ارتکاب کیا جاتا ہے جنھیں شری حسی یاعقلی طور پر جائز قرار نہیں ویا جاسکتا۔ان محفلوں میں گا گا کرائی نعتیں پڑھی جاتی ہیں جن میں نبی نتائی کے بارے میں بہت غلوبے کام لیا گیا ہوتا ہے حتی کہ ..... نبعو ذیالٹ مستر پکواللہ تعالی کی ذات یاک ہے بھی بڑا ثابت کیاجا تا ہے۔ عیدمیلا دمنانے والوں کی اس بے وقوفی کے بارے میں ہم سنتے رہتے ہیں کدان محفلوں میں ولا دت کا قصہ بیان کرنے والے جب پیر کہتے ہیں کہ پھرمصطفیٰ مُلٹینیم کی ولا دت ہوگی تو اس لمحےسب لوگ کھڑے ہوجاتے ہیں اور کہتے ہیں کہ اس محفل میں رسول الله مُلٹینیم کی روح بھی تشریف لے آتی ہے اور ہم اس کے احترام میں کھڑے ہوتے ہیں طالانکدیہ بے وقوفی کی بات ہے اور پھریداد بنہیں ہے کہ اس لمحے سب لوگ کھڑے ہوں' آپ تو اپنے لیے لوگوں کے کھڑے ہونے کوسخت ناپبند فرمایا کرتے تھے۔ یہی وجہ ہے کہ حضرات صحاب کرام ٹنائٹی جنہیں تمام لوگوں کی نسبت رسول الله مُالثین سے شدیدمجت تھی اور وہ ہم سے کہیں بڑھ کررسول الله مُناتِیْن کی تغظیم بجالانے والے تھے ان کا رسول اللہ ٹائٹیٹر کو دکھی کر کھڑے ہونے کامعمول نہ تھا کیونکہ آخیس بیمعلوم تھا کہ آپ اسے ناپسند فرماتے ہیں۔ ① اگر آپ اپنی حیات طیبہ میں اسے ناپسند فرماتے تھے تو آپ کی وفات کے بعدان محفلوں میں کھڑا ہونا کس طرح بیندیده توسکتا ہے؟

عیدمیلا دمنانے کی اس بدعت کا رواج پہلی تین افضل صدیوں کے بعد شروع ہوا ہے اور پھران محفلوں میں اس طرح کے مشکر امور کا ارتکاب کیا جاتا ہے جس سے دین میں خلل پیدا ہوتا ہے۔ان محفلوں میں مردوں ادر عورتوں کا اختلاط بھی ہوتا ہے اور دیگر گئ غلط کا موں کا ارتکاب بھی کیا جاتا ہے گہذا اضیں قطعاً جائز قرار نہیں دیا جاسکتا۔

## عيدالام اورسالگره منانے كاحكم

سوال "عیدالام" کے نام سے منائی جانے والی عید کے بارے میں کیا تھم ہے؟

جواب تمام عیدیں جوشرع عیدوں کے مخالف ہیں وہ سب بدی اور نوایجاد ہیں 'جو کہ سلف صالحین کے عہد میں معروف نتھیں۔اس بات کا بھی امکان ہے کہ ان میں سے پچھ عیدیں غیر مسلموں کی ایجاد ہوں 'پھران میں اللہ سجانہ و تعالیٰ کے دشمنوں کے ساتھ مشابہت

الأدب باب ماجاء في كراهية قيام الرجل للرجل حديث: 2754,2755

بھی موجود ہے جبکہ شرعی عیدیں اہل اسلام کی مشہور ومعروف ہیں اور وہ ہیں ① عیدالفطر ② عیدالاضیٰ اور ③ ہفت روز ہ عید لیعنی جمعة المبارک\_ان تین عیدوں کے سوااسلام میں کسی اور عید کا کوئی تصور نہیں' لہٰذاان کے علاوہ جوعیدیں بھی ایجاد کی گئی ہیں وہ سب مردوداوراللہ سبحانہ وتعالٰی کی شریعت میں باطل ہیں کیونکہ نبی مُظَیِّظ نے فرمایا ہے:

لاَمَنْ أَحْدَثَ فِي أَمْرِنَا لهٰذَا مَا لَيْسَ مِنْهُ فَهُو رَدَّهُ (صحيح البخاري، الصلح، باب إذا اصطلحوا على صلح جور فالصلح مردود، ح:٢٦٩٧ وصحيح مسلم، الأقضية، باب نقض الأحكام الباطلة، ح:١٧١٨)

" جس نے ہمارے اس دین میں کوئی ایسی چیز ایجاد کی جواس میں سے نہ ہوتو وہ مردود ہے۔"

میعنی اے اس کے منہ پروے مارا جائے گا اوراللہ کے ہاں وہ مقبول نہ ہوگی۔ ایک روایت میں الفاظ یہ ہیں:

«مَنْ عَمِلَ عَمَلًا لَيْسَ عَلَيْهِ أَمْرُنَا فَهُو َرَكُّ»(صحيح مسلم، الأقضية، باب نقض الأحكام الباطلة. ح:١٧١٨)

> ۔ ''جس شخص نے کوئی ایساعمل کیا جس کے بارہے میں ہماراامر نہ ہوتو وہ مردود ہے۔''

جب یہ بات واضح ہوگئ تو اس ہے معلوم ہوا کہ سوال میں مذکور اور''عیدالام' (ماں کی عید) کے نام ہے موسوم عید جائز نہیں ہے' لہذا اس میں عید جیسے شعائر مثلاً خوثی و مسرت کا اظہار اور تھا نف وغیرہ و بنا جائز نہیں ۔ مسلمان کے لیے واجب ہے کہ وہ اپند رین کوعزت کا ذریعہ سمجھئا ہی کو باعث فخر جانے' اللہ تعالی اور اس کے رسول منافیۃ کم مقرر کروہ صدود کی پابند کی کرے اور اس دین قیم سے وابستہ ہوجائے جسے اللہ تعالی نے اپنے بندوں کے لیے پسند فر مایا ہے' اس میں اپنی طرف سے کوئی کی بیشی نہ کرے۔ مسلمان کو یہ بھی جا ہے کہ وہ اندھا مقلد بن کر جرکس و ناکس کے پیچھے نہ چلے بلکہ اسے جا ہے کہ وہ اپنی شخصیت کو اللہ تعالیٰ کی شریعت کے تقاضے یہ بھی خاری مضابق مضبوط بنائے تاکہ وہ لوگوں کا متبوع ہے ان کا تابع نہ بنے لوگوں کے لیے نمونہ بن ان کو اپنے لیے نمونہ نہ بنائے کے مطابق مضبوط بنائے تاکہ وہ لوگوں کا متبوع ہے جیسا کہ ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿ اَلْيَوْمَ أَكُمَلَتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتَمَتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمْ اَلْإِسْلَامَ دِينَا ﴾ (المائدة: ٥/٣)

"آج میں نے تمھارے لیے تمھارا دین کامل کرویا اورا پی تعتیں تم پر پوری کرویں اور تمھارے لیے اسلام کو بطوروین پسند
کیاہے۔''

ماں کااس سے کہیں زیادہ حق ہے کہ سال میں صرف ایک دن اس کے نام کیاجائے 'بلکہ ماں کا پنی اولا دیر بیر حق ہے کہ دہ اس کا پورا پورا خیال رکھیں' اس کے اوب واحتر ام کو بجالا ئیں' اس کی ضروریات کو پورا کریں اور ہرجگہ اور ہر دفت اس کی اطاعت بجالا ئیں بشرطیکہ اللہ تعالیٰ کی نافر مانی لازم نہ آتی ہو۔

<u>سوال</u> بچوں کی ولادت یاشادی کی مناسبت سے عید (سالگرہ) منانے کے بارے میں کیا حکم ہے؟

جواب اسلام میں ہفت روزہ عید'' جمعۃ المبارک'' رمضان کے بعد شوال کی کیم تاریخ کو''عیدالفطر''اوردس فروالمحبرکو' عیدالانٹی''

کے سوا اور کسی عید کا کوئی تصور نہیں ہے البتہ'' یوم عرفہ'' کواہل عرفہ کے لیے عید کے نام سے موسوم کیا جاتا ہے جب کہ ایا م تشریق کو عیدالاضیٰ کی متابعت میں ایا م عید قرار دیا جاتا ہے۔ کسی مخف کا اپنی یا اپنے بچوں کی ولادت یا شادی کی سالگرہ منانا غیر شرع ہے اور سے جواز کی نسبت بدعت کے زیادہ قریب ہے۔

# گھرسے بدشگونی لینے اور اسے منحوں خیال کرنے کا حکم

ر ایک فخض نے ایک گھر میں سکونت اختیار کی جہاں وہ بہت می بیار یوں اور مصیبتوں میں مبتلا ہو گیا جس کی وجہ سے وہ اور اس کے گھر والے اس گھر کومنحوں سجھتے ہیں تو کیااس وجہ ہے اس کے لیے اس گھر کوچھوڑ نا جائز ہے؟

(جواب) ابااوقات بعض گھریا بعض سواریاں یا بعض ہویاں منحوں ہوسکتی ہیں جن کی رفاقت اللہ تعالیٰ کی حکمت کے ساتھ نقصان دہ ثابت ہوسکتی ہے باجن کی وجہ سے منفعت ختم ہوسکتی ہے 'لہذا اس گھر کو بچ کر کسی دوسرے گھر میں منتقل ہونے میں کوئی حرج نہیں۔ ہوسکتا ہے بنس نئے گھر میں وہ منتقل ہوا سے اللہ تعالیٰ باعث خیرو برکت بنادے۔ حدیث میں ہے کہ نبی تُلَاثِیُّا نے فرمایا:

﴿ إِنَّمَا الشُّوْمُ فِي ثَلَاثَةٍ فِي الْفَرَسِ وَالْمَرْأَةِ وَالدَّارِ (صحيح البخاري، الجهاد والسير، باب ما ذكر في شؤم الفرس، ح: ٢٨٥٨ وصحيح مسلم، السلام، باب الطيرة والفأل وما يكون فيه الشؤم، ح: ٢٢٢٥) ''برشُّكونى صرف تين چيزوں:گھوڑے'عورت اورگھر ہيں ہے۔''

یعنی بعض سوار یوں بعض ہویوں اور بعض گھروں میں بدشگونی ہوسکتی ہے۔ اگر انسان اس طرح کی کوئی چیز دیکھے تو جان لے کہ بیالڈعز وجل کی تقذیر کے ساتھ ہے۔اللہ سجانہ وتعالی نے اپنی حکمت کے ساتھ اسے مقدر کیا ہے تا کہ انسان کسی دوسری جگہ نتقل ہوجائے۔ واللہ اعلم.

وسلي كے احكام

سوال ویلے کے بارے میں کیاتھم ہے؟

(جواب یہ بہت اہم سوال ہے البذاہم چاہتے ہیں کہ قدر تفصیل کے ساتھ اس کا جواب دیں۔ "قو سُّل" تَوَسَّلَ یَتُو سَّلُ کا مصدر ہے جس کے معنی ایسا وسیلہ اختیار کرنے کے ہیں جو مقصود تک پہنچا دے۔ گویا اس کا اصل معنی منزل مقصود تک پہنچنے کو طلب کرنا ہے۔ توسّل کی ووسمیں ہیں:

( ( ) صحیح وسیلہ: ایساضیح وسیلہ اختیار کرنا جومطلوب تک پہنچادے اس کی کئی صورتیں ہیں جن میں سے چند حسب ذیل ہیں:

🛈 الله تعالى كے اسمائے حسلی كے ساتھ وسليد: اس كى دوصورتيس ہيں:

للبہ عمومی طور پڑ جبیبا کہ حضرت عبداللہ بن مسعود ڈاٹٹؤ سے مروی حہ بیث میں غم وفکر کے دور کرنے کی بید دعا ہے:

﴿ اللَّهُمَّ إِنِّي عَبْدُكَ، وَابْنُ عَبْدِكَ، وَابْنُ أَمَتِكَ، نَاصِيتِي بِيكِكَ، مَاضِ فِيَّ حُكْمُكَ، عَدْلُ فِيَّ قَضَاوُكَ، أَسْأَ لُكَ بِكُلُ اسْمِ هُوَ لَكَ سَمَّيْتَ بِهِ نَفْسَكَ، أَوْ عَلَّمْتَهُ أَحَدًا مِّنْ خَلْقِكَ، أَوْ أَنْزَلْتَهُ فِي كِتَابِكَ أَوِ اسْتَأْثُونَ بِهِ فِي عِلْمِ الْغَيْبِ عِنْدَكَ أَنْ تَجْعَلَ الْقُوْآنَ رَبِيعَ قَلْبِي وَنُورَ صَدْرِي وَجِلاَءَ خُزْنِي وَذَهَابَ هَمِّي ٩(مسند احمد: ١/٣٩١)

''اے اللہ! بے شک میں تیرابندہ ہوں' تیرے بندے کا بندہ ہوں' تیری باندی کا بیٹا ہوں' میری پیشانی تیرے ہاتھ میں ہے' میرے بارے میں تیراعکم جاری ہے' میرے بارے میں تیرا فیصلہ بنی برعدل وانصاف ہے۔ اے اللہ! میں تجھ سے تیرے ہر اس پاک نام کے وسیلے سے سوال کرتا ہوں جو تیرا نام ہے اور جس سے تو نے اپنی ذات کوموسوم کیا ہے یا جو تو نے اپنی مخلوق میں ہے کسی کو بھی سکھایا ہے' یا جو تو نے اپنی کتاب میں نازل فر مایا ہے یا جھے تو نے اپنے پاس علم غیب میں رکھنے کو ترجی دی ہے کہ قرآن مجید کو میرے دل کی بہار' میرے سینے کا نور اور میرے نموں اور دکھوں کو دور کرنے والا بنادے۔'

اس دعا میں عمومی طور پراللہ تعالیٰ کے اسائے حتیٰ کے وسلے کو اختیار کیا گیا ہے: (اَسْتَلُكَ بِكُلِّ اَسْمِ هُوَ لَكَ سَسَّيْتَ بِهِ نَسفُسكَ) "میں تھے سے تیرے ہراس اسم پاک کے وسلے سے سوال کرتا ہوں جو تیرانام ہے اور جس سے تونے اپنی ذات گرامی کو موسوم کیا ہے۔''

للى خصوص طور پر اوروه اس طرح كدانسان ابنى كى خاص حاجت كے ليے الله تعالى كى ايے خاص اسم پاك كے وسليے كو اختيار كرے جو اس حاجت كے مناسب حال ہوجيا كه حضرت ابو بكر را الله كا سے مروى حديث ميں ہے كه جب انھوں نے بى اكرم مَا الله كَا الله كَا كَ خدمت ميں عرض كيا كه آپ مجھے كوئى الى وعاسكھا ويں جے ميں نماز ميں مانگا كروں تو آپ نے فر مايا بيد عاما رُكا كرو: «اللّه ممّ اللّه ممّ اللّه مَا نَفْسِي ظُلُمًا كَثِيرًا وَلاَ يَغْفِرُ الذَّنُوبَ إِلاَّ أَنْتَ، فَاغْفِرْ لِي مَغْفِرَةً مِّنْ عِنْدِكَ، وَارْحَمْنِي إِنْكَ أَنْتَ الْغَفُورُ الرّحِيمُ "(صحيح البخاري، الأذان، باب الدعاء قبل السلام،

ح: ٨٣٤ وصحيح مسلم، الذكر والدعاء، باب الدعوات والتعوذ، ح: ٢٧٠٥)

''اے اللہ! بے شک میں نے اپنی جان پر بہت بہت ظلم کیا اور تیرے سوا کوئی گناہ نہیں بخش سکتا' پس تو اپنی خاص مغفرت سے میرے سارے گناہ معاف فرمادے اور مجھ پررحم فرما' بے شک تو ہی بہت مغفرت کرنے والا اور رحم فرمانے والا ہے۔'' اس دعا میں اللہ تعالیٰ کے دوایسے پاک ناموں کے وسلے کے ساتھ مغفرت و رحمت کو طلب کیا گیا ہے جو اس مطلوب کے مناسب حال ہیں اور وہ ہیں ''غفور''اور ''ر حیہ ۔''

وسله کی مقتم حسب ذیل ارشاد باری تعالی میں داخل ہے:

﴿ وَلِلَّهِ ٱلْأَسْمَاءُ ٱلْمُسْتَىٰ فَأَدْعُوهُ بِهَا ﴾ (الأعراف:٧/١٨٠)

''اوراللہ کے سب نام اچھے ہیں اچھے ہیں 'سواس کواس کے ناموں سے پکارا کرو۔''

یہاں پکارنے کالفظ دعا کرنے اور عبادت کرنے کے دونوں معنوں کوشامل ہے۔

🕥 الله تعالی کی صفات کے ساتھ وسیلہ: اساء کے ساتھ وسیلے کی طرح اس کی بھی دو قسمیں ہیں:

للج عموی طور پر'مثلاً آپ میرکہیں کہ'' اے اللہ! میں تیرےاسائے حسنی اور صفات علیا کے وسیلے سے تجھ سے بیسوال کرتا ہوں'' اور پھراس کے بعداینے مطلوب کوذکر کریں۔ للبہ خصوصی طور پڑیہ کہ اپنے خاص مطلوب کے لیے کسی مخصوص اور معین صفت کے وسیلے سے دعا کریں جیسا کہ حدیث میں بیدعا آتی ہے:

«الكَّهُمَّ بِعِلْمِكَ الْغَيْبِ، وَقُلْرَبِكَ عَلَى الْخَلْقِ، أَحْيِنِي مَا عَلِمْتَ الْعَيَاةَ خَيْرًا لَي،

وتَوَوَّفِنِي إِذَا عَلِمْتَ الْوَفَاةَ خَيْرًا لِي (سن النساني، السهو، باب نوع آخر من الدعاء، ح: ١٣٠٦)

"العاله بين تير علم غيب اور مخلوق پر قدرت كے وسلے سے تجھ سے بيدعا كرتا ہوں كہ جب تك تير علم كے مطابق مير سے ليے زنده رہنا بہتر ہے جھے زنده ركھ اور جب تير علم كے مطابق مير سے ليے مرنا بہتر ہوتو جھے فوت كرد ہے۔ اس دعا عين الله تعالى كى صفت علم وقدرت كے وسلے سے دعاكى كى ہے اور بيدونوں صفات مطلوب كے مناسب حال ہيں۔ اس دعا عين الله تعالى كى صفت علم وقدرت كے وسلے سے دعاكى كى ہے اور بيدونوں صفات مطلوب كے مناسب حال ہيں۔ اس قبيل ميں سے بيھى ہے كہ كى صفت فعل كا وسلم اختيار كيا جائے۔ مثلًا: [اللّهُ مَّ صَلّ عَلَى مُحَمَّدٍ وَّ عَلَىٰ آلِ اللهُ مَّ صَلّ عَلَى مُحَمَّدٍ وَّ عَلَىٰ آلِ مُحَمَّدٍ كَمَا صَلَّيْتَ عَلَى إِبْرَاهِيمَ وَ عَلَىٰ آلِ إِبْرَاهِيمَ ] "اسے الله! تو محمد تَافِيْمُ اورآل ابراہيم پر دحمت نازل فرمائی تھی۔ "اسے الله! تو محمد تَافِيْمُ اورآل ابراہيم پر دحمت نازل فرمائی تھی۔"

الله عزوجل كى ذات كرامى پرايمان اوراس كرسول پرايمان كا وسيله: مثلا يوس كه كه "اك الله! يمس تجه پراور تيرك رسول پرايمان الايا بهون تو مجه بخش در يا بجهاس كام كي تين عطافر بادر -" بايد كه كه "اك الله! بمس تجه پراور تيرك رسول پرايمان لا نه كروس تجه سيوال كرتا بهول " حسب ذيل ارشاه بارى تعالى بي بهى دسيلى بي صورت فه كور به اي اي اي في خلق السّتكون و وَالْمَرْضِ وَاخْتِلْفِ اللّيها و وَالنّها و النّها و اللّه وَلِي اللّه اللّه و اللّه و اللّه و اللّه و الله و الله

" بے شک آسانوں آورز مین کی پیدائش اوررات اورون کے بدل بدل کر آنے جانے میں عقل والوں کے لیے نشانیاں ہیں '
جو کھڑے اور بیٹھے اور لیٹے (ہر حال میں) اللہ کو یاد کرتے ہیں اور آسانوں اورز مین کی پیدائش میں سوج بچار کرتے ہیں (وہ
کہتے ہیں:) اے ہمارے پروردگار! تو نے یہ سب کچھ بے فائدہ پیدائیس کیا تو پاک ہے بس تو ہمیں آگ کے عذاب سے
بچا۔ اے ہمارے پروردگار! بے شک جس کو تو نے ووزخ میں ڈال دیا تو تو نے اسے رسوا کردیا اور ظالموں کا کوئی مددگار
نہیں۔ اے ہمارے پروردگار! ہم نے ایک ندا کرنے والے کوسنا کہ ایمان کے لیے پکار رہا تھا (لیمن) اپنے پروردگار پر
ایمان لاؤتو ہم ایمان لے آئے اے ہمارے پروردگار! ہمارے گناہ معاف فرما اور ہماری برائیوں کو ہم سے کوکر اور ہم کو دنیا
سے نیک بندوں کے ساتھ اٹھا۔"

اس آیت میں عقل والوں نے اللہ تعالیٰ کی ذات گرامی پراپنے ایمان کے وسلے سے بیدعا کی کہ دوان کے گناہوں کومعاف فرماد نے ان کی خطاوَں کومعاف فرماد ہے اورانہیں اپنے نیک بندوں کے ساتھ دنیا سے اٹھائے۔ ﴿ عمل صالح کا وسیلہ: جیما کہ ان تین لوگوں کا واقعہ ہے جورات بسر کرنے کے لیے ایک غار میں آگئے تھے اور غار کے منہ پر
ایک بھاری پھر گرگیا تھا جے وہ وور ہٹانے کی استطاعت نہیں رکھتے تھے پھران میں سے ہرایک نے اپنے عمل صالح کا وسیلہ پیش
کیا تھا' ان میں سے ایک نے اپنے والدین کے ساتھ نیکی کے مل صالح کا' ووسرے نے اپنی عفت و پاک وامنی کا اور تیسرے
نے اپنے مزدور کو پوری پوری مزدور کی دینے کا وسیلہ پیش کیا تھا۔ ان میں سے ہرایک نے اپنی عفت و پاک وامنی کا اور تیسرے
کہا تھا: ''اے اللہ اگر رہے کا میں نے تیری رضا کیلئے کیا تھا تو تو ہماری اس مشکل کو دور فرما دے جس میں ہم مبتلا ہیں۔ اس سے
وہ بھاری پھر غار کے منہ سے ہے گیا تھا۔ ⊕ چنا نچہ یہ ہے مل صالح کے ساتھ اللہ تعالیٰ کی بارگاہ میں وسیلہ اختیار کرنے کی مثال۔
﴿ اپنی عاجزی اور حالت کا وسیلہ: اپنے حال کو ذکر کرکے اللہ تعالیٰ کی بارگاہ میں وسیلہ پیش کرئے یعنی اپنی حاجت وضرورت کو
ہیان کرے جیما کہ حضرت موئی علیا ہے نے اپنی حالت کو ذکر کرتے ہوئے یہ دعائی تھی۔

﴿ رَبِّ إِنِّي لِمَا أَنْزَلْتَ إِلَّ مِنْ خَيْرِ فَقِيدٌ ١٤/٢٨)

"اے میرے پروردگارا بے شک تو میری طرف جوبھی خیر نازل کرے میں اس کامختاج ہوں۔"

ا پنے حال کا ذکر کرے انھوں نے وسلہ پیش کیا تا کہ اللہ تعالی ان پر اپنی نعمت کو نازل فر مادے۔حضرت زکر یا علیقا کی بید عامجھی اس اسلوب میں ہے:

﴿ قَالَ رَبِّ إِنِي وَهَنَ ٱلْعَظْمُ مِنِي وَأَشْتَعَلَ ٱلرَّأْسُ شَيْبًا وَلَمْ أَكُنْ بِدُعَآبِكَ رَبِّ شَقِيتًا اللهُ ﴿ قَالَ رَبِ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ الل

''انہوں نے کہا: اے میرے پروردگار! میری ہٹریاں (بڑھاپے کے سبب) کمزور ہوگئی ہیں اور میرا سربڑھاپے (کی سفیدی) سے شعلہ مارنے لگاہے اور اے میرے پروردگار! میں تجھ سے مانگ کر بھی محروم نہیں رہا۔''

و سلے کی بیتمام تشمیں جائز ہیں کیونکہ حصول مقصود کے لیے ان میں جن اسباب کواختیار کیا گیا ہے وہ درست ہیں۔

﴿ نَيُكَ آدى كَى دَعاكَا وسيله: الله تعالى كل طرف كى اليه نيك آدى كى دعاكا وسيله اختياركيا جائے جس كى دعاكا وسيله اختياركيا جائے جس كى دعاكا وسيله اختياركيا جائے جس كى دعاكا وسيحين ميں ہو۔ حضرات صحابه كرام شائين أكرم ظائين سے عام اور خاص ہرفتم كى دعاكے ليے درخواست كياكرتے ہے جيئا كہ صحيمين ميں حضرت انس بن مالك دائلت الله بالك وقت محجد نبوى ميں واضل ہوا جب نبى ظائين خطبه ارشاد فرمارہ ہے ہے اس نے عرض كيا: اے الله كے رسول! مال ہلاك ہو گئے اور رستے منقطع ہو گئے ہيں أب الله تعالى سے دعا فرما كي روہ ہم پر بارش نازل فرمائے۔ بين كر نبى ظائين نے اپنے دونوں ہاتھا تھاد بے اور بيدعاكى: [اكر الله مَّمَ الله عَلَى ال

صحيح البخاري البيوع باب إذا اشتراى شيئاً لغيره بغيرإذنه فرضى حديث : 2215

تعالیٰ سے دعا فر مائیں کداب وہ ہم سے بارش کوروک دے۔ نبی مُلَّاثِیُّا نے اپنے دونوں ہاتھ اٹھائے اور بید عاکی:[اَلـلَّهُمَّ حَوَ الْیُنَا وَ لَا عَـلَیْنَا]''اے اللہ! (بارش کو) ہمارے گردو پیش کے جااور اب ہم پر نہ برسا۔'' آپ بید عافر ماتے ہوئے آسان کی جس طرف بھی اشارہ کرتے بادل حیث جاتاحتی کہلوگ مسجد سے نکل کردھوپ میں چلنے لگے۔''<sup>©</sup>

ای طرح بہت ہے واقعات ہے بیٹا بت ہے کہ حضرات صحابہ کرام ٹائٹی نے بی اکرم ٹائٹی کی خدمت میں بدورخواست کی کہ آپ ان کے لیے بطور خاص دعا فرما کیں مثلاً بی اکرم ٹائٹی نے جب بید ذکر فرمایا کہ آپ کی امت کے سر ہزار افراد جنت میں کسی حساب وعذاب کے بغیر واغل ہوں گے اور بیدوہ لوگ ہوں گے جو ندوم کرواتے ہیں ندداغ لگواتے ہیں ند بط گونی پکڑتے ہیں اوراپ رب بول گا وی بر بھر وسار کھتے ہیں تو عکا شد بن محصن ٹائٹو نے کھڑے ہو کر عرض کیا: ''اے اللہ کے دسول! آپ اللہ تعالیٰ ہے دعا فرما کمیں کہ وہ جھے بھی انھی لوگوں میں سے بنادے۔'' آپ نے فرمایا: آئنت مِنهُ مُن آپ نصورت ہے کہ انسان اس شخص ہو علی درخواست کرے جس کی دعا کی قبولیت کی امید ہواور سائل کو چا ہے کہ اس کا ارادہ اپنی آپ کو اوراپ اس بھائی کو نفع پہنچا تا ہو جس سے اس نے دعا کا مطالبہ کیا ہو لیعنی وہ صرف اپنی ہی لیے دعا کا خواستگار نہ ہو کو کہ کہ تو لیت کی امید ہواور سائل کو چا ہے کہ اس کا ارادہ اپنی آپ کا ارادہ یہ ہوگا کہ آپ کے بھائی کو ناکہ ہی پنچا اور آپ کو بھی تو یہ آپ کی طرف سے بھائی کے ساتھ احسان ہو جائے وہائی آپ کی طرف سے بھائی کے ساتھ احسان ہو جائے وہائی آپ کی طرف سے ہو جاتا ہو اور اللہ تعالیٰ آپ کی دعا کر حو وہ احسان کرنے والوں میں سے ہو جاتا ہو اور اللہ تا ہو اور کی پند فرما تا ہے۔ ' ® اس طرح دعا کر کے وہ احسان کرنے والوں میں سے ہو جاتا ہے اور اللہ اس میں کے نوالی اور اس میں سے ہو جاتا ہو اور اللہ اور اس میں سے ہو جاتا ہو اور اللہ اور اللہ کی پند فرمان کرنے والوں کو پند فرمان کرنے والوں کو پند فرمان کرنے والوں کو پند فرمانا ہے۔

(ح) غیرضیح وسیلہ: اس کی صورت یہ ہے کہ انسان اللہ تعالیٰ کی طرف کی ایسی چیز کا وسیلہ پیش کر ہے جو وسیلہ ہے ہی نہیں کی تعنی جس کا وسیلہ ہو نا شریعت میں ٹابت ہی نہیں کیونکہ اس طرح کا وسیلہ لغؤ باطل ادر معقول و منقول کے خلاف ہو تا ہے 'مثلاً کوئی انسان اللہ تعالیٰ کی طرف کسی میت کی دعا کا وسیلہ پیش کرے بعنی وہ اس میت سے یہ مطالبہ کرے کہ وہ اس کے لیے اللہ تعالیٰ سے دعا کرے تو یہ صحیح اور شرئی وسیلہ نہیں ہے بلکہ بیتو کسی انسان کی بے وقونی کی دلیل ہے کہ وہ میت سے یہ مطالبہ کرے کہ وہ اس کے لیے اللہ تعالیٰ سے دعا کرے کیونکہ جب کوئی انسان فوت ہوجا تا ہے تو اس کا عمل منقطع ہوجا تا ہے لہذا کسی انسان کے لیے یہ ممکن ہی نہیں کہ وہ اپنی وفات کے بعد کسی کے دعا فرما ئیں۔ وفات کے بعد کسی کے لیے دعا فرما ئیں۔ یہی وجہ ہے کہ حضرات صحابہ کرام می گئی نے آپ کی وفات کے بعد آپ کی وعا ہے و سیلے کو اللہ تعالیٰ کی بارگاہ میں چیش نہیں کیا۔ حضرت عمر فاروق ڈوائٹو کے دور میں جب قحط سالی پیدا ہوئی تو انھوں نے اس طرح دعا کی:

صحيح البخارى الاستسقاء باب الاستسقاء في المسجد الجامع حديث:1014 وصحيح مسلم صلاة
 الاستسقاء باب الدعا في الاستسقاء حديث: 897

صحيح البخاري الطب باب من اكتوى أو كوئ غيره ....حديث: 5705 وصحيح مسلم الإيمان باب الدليل
 على دخول طوائف من المسلمين الجنة بغير حساب حديث: 220 واللفظ له\_

اله تن الد داه دا اله تن باب الدعا بظهر الغيب حديث: 1534

﴿ اَللَّهُمَّ إِنَّا كُنَّا نَتَوَسَّلُ إِلَيْكَ بِنَبِيَّنَا ﷺ فَتَسْقِينَا، وَإِنَّا نَتَوَسَّلُ إِلَيْكَ بِعَمَّ نَبِينًا فَاسْقِنَا ﴾ (صحبح البخاري، الاستسقاء، باب سؤال الناس الإمام الاستسقاء إذا قحطوا، ح: ١٠١٠)

''اےاللہ! پہلے ہم تیرے نبی مُلَیْمُۃ سے بارش کی دعا کرواتے (جب وہ زندہ ہم میں موجود تھے) تو تو ہمیں بارش عطافر ما دینا تھا۔اب(جبکہ نبی مُلَیْمُۃ ہم میں موجود نہیں ہیں) تیرے نبی کے چپا کو ہم (دعا کے لیے) بطور وسلہ پیش کر کے دعا کر رہے ہیں پس تو ہمیں بارش عطافر مادے۔''

اس کے بعد حضرت عباس بڑا ٹیؤ کھڑے ہو گئے اور انہوں نے دعافر مائی۔اگرمیت سے دعا کا مطالبہ کرنا تھے ہوتا اور بیتھے وسلہ ہوتا تو حضرت عمر بڑا ٹیؤاور آپ کے ساتھ دیگر صحابہ کرام بڑا ٹیؤارسول اللہ شکاٹیؤ کی وفات کے بعد بھی آپ ہی سے دعا کا مطالبہ کرتے کیونکہ حضرت عباس بڑاٹیؤ کی دعا کی نسبت آپ کی دعا کی قبولیت کی بہر حال زیادہ امیر تھی۔خلاصۂ کلام بیر کہ سی میت کی دعا کے وسلے کو اللہ تعالیٰ کی طرف پیش کرنا ایک باطل وسلہ ہے جوقطعاً حلال اور جائز نہیں۔

اس طرح غیرضیح و سلے کی ایک صورت میں ہے کہ کوئی انسان نبی ٹاٹیٹی کی جاہ (مرتبہ) کے وسلے کو پیش کرے کیونکہ دعا کرنے والے کے لیے نبی ٹاٹیٹی کی جاہ مفید نہیں ہے۔ جاہ کا فائدہ تو خودرسول اکرم ٹاٹیٹی کی ذات گرامی کو ہے دعا کرنے والے کو اس کا فائدہ نہیں ہے کہ وہ اسے وسلے کے طور پر پیش کر ہے اور یہ لباازیں بیان کیا جا چکا ہے کہ توسل سیح اور ٹمر باروسیلہ اختیار کرنے کو کہتے ہیں۔رسول اللہ ٹاٹیٹی کواگر اللہ تعالیٰ کے ہاں بہت عظیم الشان جاہ (مرتبہ) حاصل ہے تو آپ کواس سے کیا فائدہ؟

اگرآپ اللہ تعالیٰ کی بارگاہ میں سیح وسلہ پیش کرنا جاہتے ہیں تو یوں کہیں کداے اللہ! میں آپ پر اور آپ کے رسول پر ایمان کے وسلے سے بید عاکرتا ہوں' یا یوں کیے کداے اللہ! مجھے آپ کے رسول سے جومحبت ہے' میں اس کے واسطہ سے تجھ سے بید عاکرتا ہوں' تو اس طرح کا وسیلہ اختیار کرنا صحح اور ثمر بارہے۔

### وَلاءاور بَراء كاكيامطلب ہے؟

سوال ولاءاور براءے کیامرادہ؟

(جواب براءاورولاء الله سبحانه وتعالیٰ ہی کے لیے ہونی چاہیے۔ براء کے معنی یہ ہیں کہ انسان ہراس چیز سے براءت کا اظہار کردے جس سے اللہ تعالیٰ نے اظہار براءت فر مایا ہے جسیا کہ ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿ قَـدٌ كَانَتْ لَكُمُ أُسْوَةً حَسَنَةً فِي إِنْزِهِيمَ وَٱلَّذِينَ مَعَهُ وإِذْ قَالُواْ لِقَوْمِهِمْ إِنَّا بُرَيَا وَالْمِيمَ وَيَمَّا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ كَفَرْنَا بِكُرْ وَبَدَا بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمُ ٱلْعَدَاوَةُ وَٱلْبَغْضَكَآةُ أَبَدًا﴾ (الممتحنة: ٢٠/١)

''یقینا تمھارے لیے بہترین نمونہ ہے ابراہیم اوران لوگوں میں ہے جواس کے ساتھ تھے جب انھوں نے اپنی قوم سے کہا تھا: بے شک ہم تم سے اوران سے برمی ہیں جن کی تم اللہ کے سوا عبادت کرتے ہو۔ ہُم تم سے منکر ہوئے' ہمارے اور تمھارے درمیان ہمیشہ کے لیے دشنی اور بغض ظاہر ہوگیا ہے۔''

یعنی مشرک قوم سے براءت کا اظہار کیا گیا ہے جیسا کہ حسب ذیل ارشاد باری تعالی میں ہے:

﴿ وَأَذَنُّ مِنَ ٱللَّهِ وَرَسُولِهِ إِلَى ٱلنَّاسِ يَوْمَ ٱلْحَيْجِ ٱلْأَحْتَبِ أَنَّ ٱللَّهَ بَرِيَّ مُ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينُ وَرَسُولُهُ ﴾ (النوبة : ٢/٩)

''اور حج اکبر کے دن اللہ اوراس کے رسول کی طرف سے لوگوں کو آگاہ کیا جاتا ہے کہ اللہ مشرکوں سے بیزار ہے اوراس کا رسول بھی (ان سے دست بردار ہے۔)''

پس ہرمومن پریدداجب ہے کہ وہ ہرمشرک و کا فرسے اشخاص کے لحاظ سے براءت کا اظہار کرے۔ای طرح ہرمسلم کے لیے یہ بھی واجب ہے کہ وہ ہر اس عمل سے بیزار ہو جائے جسے اللہ اور اس کا رسول مُلَّاثِیْم پسندنہیں فرماتے ہیں' خواہ وہ کفرنہ ہو بلکہ فسق و عصمان ہو' جیسا کہ اللہ سجانہ و تعالیٰ نے فرمایا ہے:

''لیکن اللہ نے تمھارے لیے ایمان کوعزیز بنادیا اور اس کوتمھارے دلوں میں سجادیا اور کفر اور گناہ اور نافر مانی کوتمھارے لیے نالپندیدہ بناویا' یہی لوگ راہ ہدایت والے ہیں۔''

اگر کسی مومن میں ایمان بھی ہواوروہ گناہوں کا ارتکاب بھی کرتا ہوتو اس کے ایمان کی وجہ سے ہم اسے پند کریں گے اوراس کے گناہوں کی وجہ سے اسے ناپند کریں گے۔ ہماری زندگی میں بھی اس طرح کے گئی معاملات پیش آتے ہیں جن میں بیک وقت پنداور ناپیند کے دونوں پہلو ہو سکتے ہیں' مثلاً ایسی دوا جس کا ذائقہ اچھانہ ہو' بدذا گقہ ہونے کی وجہ سے آپ اسے ناپند کرتے ہیں۔ اور اس میں شفا ہونے کی وجہ سے اسے پند کرتے ہیں۔

بعض لوگ گناہ گارمومن کو ایک کافر کی نسبت زیادہ نالپند کرتے ہیں تو یہ بہت عجیب اور حقائق کو بدل دینے والی بات ہے۔ کافر تو اللہ تعالیٰ اس کے رسول اور مومنوں کا دشمن ہوتا ہے لہذا ہمارے لیے واجب ہے کہ ہم اسے دل کی گہرائیوں سے نالپند کریں۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَنَخِذُوا عَدُوِى وَعَدُوَّكُمْ أَوْلِيَاءَ تُلَقُّرِتَ النَّهِم بِالْمَوَدَّةِ وَقَدْ كَفَرُوا بِمَا جَاءَكُمْ مِّنَ الْمَوَدِّةِ بَعْرَجُونَ الرَّسُولَ وَإِيَّاكُمْ أَن تُؤْمِمُوا بِاللَّهِ رَبِّكُمْ إِن كُنتُمْ خَرَجْتُمْ جِهَدُا فِي سَيِيلِي وَآيَئِهُمْ أَن تُوْمِمُوا بِاللَّهِ رَبِّكُمْ إِن كُنتُمْ خَرَجْتُمْ جِهَدُا فِي سَيِيلِي وَآيَئِهُمْ أَن تُومِمُوا بِاللَّهِ رَبِّكُمْ إِن كُنتُمْ خَرَجْتُمْ جِهَدُا فِي سَيِيلِي وَآيَا أَعَلَمُ بِمَا أَخْفَيْتُمْ وَمَا أَعْلَمُ مُن يَفْعَلُهُ مِنكُمْ فَقَدْ صَلَّ سَوَآءَ السَيلِ ١٤٥٥ لِيمتِحنهُ ١٢٠٠)

''اے مومنو! اگرتم میری راہ میں لڑنے اور میری خوشنووی طلب کرنے کے لیے (کے سے) نکلے ہوتو میرے اوراپ دوشنوں کو دوست نہ بناؤ ہم تو ان کو دو ت کے پیغام بھیج ہواور وہ (دین) حق سے جو تمھارے پاس آیا ہے ممکر ہیں اوراس دوتی کے دجہ سے کہتم اپنے پروردگاراللہ پرایمان لائے ہوئی پیغیمرکواور تم کو جلاوطن کرتے ہیں ہم ان کی طرف پوشیدہ پوشیدہ دوتی کے پیغام بھیج ہواور جو کوئی تم میں سے ایسا کرے گا وہ بیغام بھیج ہواور جو کوئی تم میں سے ایسا کرے گا وہ سید ھے رہتے سے بھٹک گیا۔''

اور فرمایا:

﴿ هَ يَتَأَيُّا الَّذِينَ ءَامَنُوا لَا نَتَخِذُوا الْيَهُودَ وَالنَّمَنُويَ أَوْلِيَّاتُهُ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَّاهُ بَعْضُ وَمَن يَتَوَلَّهُمْ مِنكُمْ فَإِنَّهُ مِنهُمُّ إِنَّ اللَّهِ وَ النَّهُ وَمَن يَتَوَلَّهُمْ مِنكُمْ فَإِنَّهُ مِنهُمُّ إِنَّ اللَّهِ وَ النَّهُ وَمَن يَلُومِهِم مَرضُ يُسَدِعُونَ فِيمِمْ يَقُولُونَ نَخْشَىٰ أَن تُعِيبنا دَآيِرَةٌ فَمَسَى اللَّهُ أَن يَأْتِي بِالْفَتْحِ أَوْ أَمْرِ مِنْ عِندِهِ فَيُصَبِحُوا عَلَى مَا أَسَرُّوا فِي أَنفُسِمِمْ نَدِمِينَ آلِيَ اللَّهُ اللهِ مِن اللهِ مِن اللهِ مَن عِندِهِ فَيصَبِحُوا عَلَى مَا أَسَرُّوا فِي أَنفُسِمِمْ نَدِمِينَ آلِيَ اللهُ اللهِ مِن اللهِ مِن اللهِ مِن اللهُ مَن عِندِهِ فَيصَسِحُوا عَلَى مَا أَسَرُّوا فِي أَنفُسِمِمْ نَدِمِينَ آلِي اللهُ اللهِ مِن اللهُ مِن اللهِ مِن اللهُ مِن اللهِ مِن اللهُ مَن اللهُ مَن اللهُ مَن اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ا

''اے ایمان والو! یہود اور نصار کی کو دوست نہ بناؤ' یہ ایک دوسرے کے دوست ہیں اور جوشخص تم میں سے ان کو دوست بنائے گا وہ بھی انھیں میں سے ہوگا۔ بیٹک اللہ ظالم لوگوں کو ہدایت نہیں دیتا۔ سوجن لوگوں کے دلوں میں (نفاق کا) مرض ہم تاکے گا وہ بھی آخیں میں دوڑ دوڑ کر ملے جاتے ہیں' کہتے ہیں کہ ہمیں خوف ہے کہ کہیں ہم پرز مانے کی گرد ژن نہ آجائے۔ سوقریب ہے کہ اللہ فتح بھیجے یا اپنے ہاں سے کوئی اور امر (نازل فرمائے) پھریدا پنے دل کی باتوں پڑجووہ چھپایا کرتے تھے' پشمان ہوکررہ جا کیں گیر گے۔''

یہ کا فرتو آپ ہے بھی خوش ہو ہی نہیں سکتے سوائے اس کے کہ آپ ان کی ملت کا انتباع کریں اور اپنے دین کو نچ دیں۔ (جیسے ارشاد باری تعالٰی ہے ):

﴿ وَلَن رَّضَىٰ عَنكَ ٱلْيَهُودُ وَلَا ٱلنَّصَارَىٰ حَتَّى تَنَّبِعَ مِلْتُهُم ﴾ (البقرة: ٢/ ١٢٠)

"اورتم سے نہتو یہودی کبھی خوش ہوں گے اور نہ عیسائی یہاں تک کہ آپ ان کے ند ہب کی پیروی اختیار کرلیں۔"

اورفرمایا:

﴿ وَدَّ كُمَّ مِّن مِّن أَهْ لِ ٱلْكِنَابِ لَوْ يَرُدُّونَكُم مِّن بَعْدِ إِيمَانِكُمْ كُفَّالًا ﴾ (البقرة: ١٠٩/٢)

"بہت سے اہل کتاب میچاہتے ہیں کہ تمہارے ایمان لا بھنے کے بعد تمہیں پھر کا فربنادیں۔"

اوراس کاتعلق کفری تمام قسموں مثلاً جھگڑ ہے'ا نکار' تکذیب'شرک اورالحاد سے ہے۔ جہاں تک اعمال کاتعلق ہے' تو ہم ہرحرام عمل سے براءت کا اظہار کریں گے۔حرام اعمال سے محبت کرنا اور انھیں اختیار کرنا ہمارے لیے جائز نہیں ہے۔ گناہ گار مومن کے گناہ ہے ہم بے زار ہوں گےلیکن اس کے ایمان کی وجہ ہے ہم اس سے دوستی اور محبت کریں گے۔

کفار کے ملک میں جانا'ان ہے استفادہ کرنایاان کے ساتھ کام کرنا کیسا ہے؟

سوال کفار کے ممالک کی طرف سفر کرنے کے بارے ہیں کیا تھم ہے؟ سفرا گرسیاحت کے لیے ہوتو پھر کیا تھم ہے؟

رجواب کفار کے ممالک کی طرف تین شرطوں کے بغیر سفر جائز نہیں ہے اور وہ تین شرطیں حسب ذیل ہیں: ﴿ انسان کواس قدر علم ہو َ جس سے وہ کفار کے شبہات کا جواب دے سکے۔ ﴿ اس کے دین کا پہلواس قدر غالب ہو جواسے شہوات سے روک سکے۔

﴿ اسے سفر کی کوئی واقعی ضرورت ہو۔

اگر بیشرطین موجود نه مون تو پھر کفار کے ممالک کی طرف سفر کرنا جائز نہیں کیونکہ اس میں فتنہ یا خوف فتنہ ہے نیز اس میں مال

کا ضیاع بھی ہے کہ اس طرح کے سفروں پر بہت سامال خرج کرنا پڑتا ہے۔ اگر علاج یا ایک تعلیم حاصل کرنے کے لیے ان ممالک میں جانے، کی ضرورت ہوجوا پنے ملک میں حاصل کرناممکن نہ ہوتو پھر بھی جیسا کہ ہم نے ذکر کیا اس کے پاس علم اور دین ہوتو پھر اس میں کوئی حرج نہیں۔ جہاں تک کفار کے ممالک میں سیروسیاحت کیلئے جانے کا تعلق ہےتو اس کی کوئی ضرورت نہیں ہے۔ سیروسیاحت کیلئے اسلامی ممالک میں جانا چاہیے جہاں کے باشندے شعائر اسلام کی پابندی کرتے ہوں۔ ہمارے شہر سب حدمداللہ مسلام اب تفریحی مقامات بن چکے چیں' لہذا چھٹیوں کے زمانے میں ان تفریحی مقامات کی طرف جاسکتے ہیں۔

سوال فضيلة الشيخ! ايك مخص كفار كساته كام كرتاب أب اس كيانفيحت فرما كيس ك؟

ر جواب کفار کے ساتھ کام کرنے والے اس بھائی کوہم پر نفیحت کریں گے کہ وہ کوئی ایسا کام تلاش کرلے جس میں اللہ تعالی اوراس کے رسول مَنْ اللہ علی میں اللہ تعالی اوراس کے رسول مَنْ اللہ علی اللہ تعالی میں سے کوئی نہ ہو۔ اگر ممکن ہوتو ایسا ہی کرنا جا ہے اورا گر میمکن نہ ہوتو پھر کوئی حرج نہیں کیونکہ وہ اپنے کام میں ہیں بشر طیکہ اس کے دل میں ان کی محبت مودت اور دوئی نہ ہو۔ سلام کہنے جواب دینے اور دیگر امور میں شریعت کی پابندی کرے۔ ای طرح ان کے جنازوں میں شرکت نہ کرئے ان کی عیدوں میں شامل نہ ہواور نہ افسیں ان کی مبارک باود ہے اوراس کے ساتھ ساتھ مقد ور کھر کوشش کرکے انھیں اسلام کی دعوت بھی دیتار ہے۔

سوال کفار کے پاس جو پچھ موجود ہے کسی ممنوع چیز کاارتکاب کیے بغیر ہم اس سے کس طرح استفادہ کر سکتے ہیں؟ کیااس میں ''مُصَالِح مُرْسَلہ'' کا بھی دخل ہے؟

(جواب) الله تعالی کے دعمن اور ہمارے دعمن کیعنی کفار جو پچھ کرتے ہیں اس کی حسب ذیل تین اقسام ہیں: ﴿عبادات ﴿عادات ﴿ عادات ﴾ صنعت وحرفت کے اعمال ۔ جہاں تک عبادات کا تعلق ہے تو یہ بات ہر شخص کو معلوم ہے کہ کسی بھی مسلمان کے لیے ان کی عبادات کی مشابہت اختیار کر ہے گا' وہ ایک ایسے عظیم خطرے میں مبتلا عبادات کی مشابہت اختیار کر ہے گا' وہ ایک ایسے عظیم خطرے میں مبتلا ہے جو اسے دائر ہ اسلام سے نکال کر کفر تک پہنچا سکتا ہے۔ اس طرح عادات مثلاً لباس وغیرہ میں ان کی مشابہت بھی حرام ہے۔ کیونکہ نبی علاقیا نے فرمایا:

«مَنْ تَشَبَّهَ بِقَوْمٍ فَهُو مِنْهُمْ السن أبي داود، اللباس، باب ماجاء في لبس الشهرة، ح: ٤٠٣١) "جوكى قوم كى مشابهت اختياركر ي وه بھى انہى ميں سے ہے۔"

جہاں تک الی صنعت وحرفت کا تعلق ہے جس میں مصالح عامہ ہوں تو اسے ان سے سیھنے اور استفادہ کرنے میں کوئی حرج نہیں۔ یہ مشابہت اختیار کرنے کے قبیل سے نہیں ہے بلکہ یہ اعمال نافعہ میں مشارکت کے باب سے ہے کہ ان میں شریک ہونے والا ان کے ساتھ مشابہت اختیار کرنے والاقر ارنہیں یا تا۔

جہاں تک سائل کی اس بات کاتعلق ہے کہ'' کیااس میں مصالح مرسلہ کا بھی وخل ہے؟'' تو ہم عرض کریں گے کہ مصالح مرسلہ کومتقل دلیل قراز نہیں دینا چاہیے کیونکہ مصالح مرسلہ کے بارے میں اگر بیٹا بت ہوجائے کہ یہ'' مصالح'' ہیں اور شریعت ان کی صحت و قبولیت کی شاہد ہے تو پھران کا تعلق شریعت ہی ہے ہے اوراگر شریعت ان کے باطل ہونے کی گواہی دے تو پھر یہ مصالح مرسانہیں خواہ ان کے مطابق عمل کرنے والا انھیں مصالح مرسلہ ہی کیوں نہ گمان کرے اور اگر ان مصالح کا ان دونوں باتوں میں کے کی ایک سے بھی تعلق نہ ہوتو پھریدا ہے اصل کی طرف را جع ہوں گی اور دہ یہ کہ اگر ان کا تعلق عبادات سے ہے تو عبادات میں اصل حرمت ہے اور اگر ان کا تعلق غیر عبادات سے ہے تو پھر ان میں اصل حلت ہے۔ اس تفصیل سے یہ بات بھی معلوم ہوگئ کہ'' مصالح مرسلہ'' کوئی مستقل دلیل نہیں ہیں۔

# غيرمسلمون كوجزيرة العرب مين بلانا كيساب؟

سوا غیرمسلموں کے جزیرة العرب میں بلانے کے بارے میں کیاتھم ہے؟

جوآب غیر مسلموں کے جزیرۃ العرب میں بلانے کی صورت میں مجھے بیخدشہ ہے کہ اس سے رسول الله تَالَّيْنَا کی مخالفت لازم آئے گی کیونکھی بخاری میں ہے کہ رسول الله تَالِيْنَا نے مرض الموت میں فرمایا تھا:

الْمُشْرِكِينَ مِنْ جَزِيرَةِ الْعَرَبِ (صحيح البخاري، الجهاد والسير، باب هل يستشفع إلى أَخْرِجُوا الْمُشْرِكِينَ مِنْ جَزِيرَةِ الْعَرَبِ (صحيح البخاري، الجهاد والسير، باب هل يستشفع إلى أهل الذمة؟ . . . ح:٣٠٥٣)

''مشركون كوجزيرة العرب سے نكال دو۔''

ای طرح صحیح مسلم میں ہے کہ آپ نے فر مایا تھا:

الأُخْرِجَنَّ الْيَهُودَ وَالنَّصَارِيٰ مِنْ جَزِيرَةِ الْعَرَبِ حَتَّى لاَ أَدَعَ إِلاَّ مُسْلِمًا»(صحيح مسلم، الجهاد والسير، باب إخراج اليهود والنصاري من جزيرة العرب، ح:١٧٦٧)

'' میں یہود ونصاریٰ کو جزیرۃ العرب ہے نکال دوں گاحتی کہ میں یہاں مسلمان کے سواکسی کو نہ چھوڑ وں گا۔''

### کیادین ترقی کی راہ میں رکاوٹ ہے؟

سوال فضیلۃ اشنے! بعض لوگوں کا دعویٰ ہے کہ مسلمانوں کی پسماندگی کا سبب ان کے اپنے دین سے وابنتگی ہے اور وہ اس سلسلے میں شبہ یہ پیش کرتے ہیں کہ مغرب نے جب دین کو خیر باد کہ کر آزاوی حاصل کرلی تو انھوں نے بے پناہ ماوی ترقی کی ای طرح اپنے شبہ کی تائید میں وہ یہ بات بھی پیش کرتے ہیں کہ مغرب میں بہت بارشیں اور بہت فصلیں ہوتی ہیں تو آنجناب کی اس بارے میں کہا رائے ہے؟

رجوب الی بات وہی شخص کہ سکتا ہے جس کا ایمان کم ورجو یا جوایمان سے محروم ہؤتاری کے بارے میں جائل اور اسباب نصرت سے ناوا تقف ہو۔ اسلام کے ابتدائی دور میں امت اسلامیہ جب اپنے دین سے وابستہ تھی تو اسے عزت وسر بلندی توت اور زندگ کے تمام میدانوں میں غلبہ حاصل تھا، بلکہ بعض لوگ تو یہ بھی کہتے ہیں کہ مغرب نے تمام علوم وفنون میں سلمانوں کی ابتدائے اسلام کی ترقی ہی سے استفادہ کیا ہے کہتے میں سلمانوں نے جب اپنے دین کے بہت سے حصے کوچھوڑ دیا اللہ تعالی کے دین میں عقیدے اور قول وفعل کے اعتبار سے بہت ہی الی باتیں ایجاد کرلیس جن کا دین سے کوئی تعلق نہ تھا، تو اس کی وجہ سے وہ ترقی کے میدان میں بہت چھچے رہ کر پسماندگی کا شکار ہو گئے ۔ جمیں بھی طور پرعلم ہے اور ہم اللہ تعالی کوگواہ بنا کر ہے کہہ سے ہیں کہ اگر ہم اپنے اسلاف کی طرح اپنے دین سے وابستہ ہوجا میں تو جمیں بھی عزت وسر بلندی اور تمام لوگوں پر غلبہ حاصل ہوسکتا ہے۔ ابو سفیان ڈائٹو نے برقل شاہد رہم ہے ہو کہ سے دیں کہ اللہ تعالی کوگوں کے دربار سے با برنکلاتو کہ کہا تھا: '' تم جو کچھ کہ رہے ہو اگر وہ بات تجی ہے جتو وہ میرے ان دونوں قدموں کے بینچ کی زمین کا عظر سے با برنکلاتو کہنے لگا کہ ابن ابی کبشہ کا معالمہ بہت مضبود ہوگیا ہے کہ درمیوں کا با دشاہ بھی ان سے ڈرنے لگا ہے۔ 

اللہ مصبود ہوگیا ہے کہ درمیوں کا با دشاہ بھی ان سے ڈرنے لگا ہے۔ 

اللہ مصبود ہوگیا ہے کہ درمیوں کا با دشاہ بھی ان سے خرائے لگا ہے۔ 

اللہ مصبود ہوگیا ہے کہ درمیوں کا با دشاہ بھی ان سے ڈرنے لگا ہے۔ 

اللہ مصبود ہوگیا ہے کہ درمیوں کا با دشاہ بھی ان سے ڈرنے لگا ہے۔ 

السے مصبود ہوگیا ہے کہ درمیوں کا با دشاہ بھی ان سے ڈرنے لگا ہے۔ 

السے مصبود ہوگیا ہے کہ درمیوں کا با دشاہ بھی ان سے ڈرنے لگا ہے۔ 

السے مصبود ہوگیا ہے کہ درمیوں کا با دشاہ بھی ان سے خرائے لگا ہے۔ 

السے مصبود ہوگیا ہے کہ درمیوں کا با دشاہ بھی ان سے خرائے لگا ہے۔ 

السے مصبود ہوگیا ہے کہ درمیوں کا با دشاہ بھی ان سے خرائے لگا ہے۔ 

السے مصبود ہوگیا ہے کہ درمیوں کا با دشاہ بھی بیا ہو کہ بالے سے بیا ہو کہ بیاں کیا تھا ہے۔ 

السے مصبود ہوگیا ہے کہ درمیوں کا بادشاہ بھی بیاں کیا تھا ہوں کیا تھا ہے۔ 

السے مصبود ہوگیا ہے کہ درمیوں کا بادشاہ بھی بیاں کیا تھیں کے دو اور سے بیاں کیا کیا کیا کہ کیا کہ کو سے کرنے لگا ہے کہ کیا کہ کو سے کرنے لگا کہ کیا کہ کیا

مغرب کی کافراور ملحد حکومتوں کو صنعتوں وغیرہ میں جوتر تی حاصل ہوئی ہے تو ہمارا دین اس سے مانع نہیں ہے۔ اگر ہم اس کی طرف توجہ کریں تو ہم بھی ترقی کر سکتے ہیں لیکن افسوس کہ ہم نے دنیا کو بھی ضائع کر دیا اور دین کو بھی ورنہ دین اسلام دنیوی ترقی کا مخالف نہیں ہے۔ ارشاد باری تعالی ہے:

﴿ وَأَعِيدُواْ لَهُم مَّا ٱسْتَطَعْتُم مِن قُوَةٍ وَمِن رِّبَاطِ ٱلْخَيْلِ تُرْهِبُونَ بِهِ، عَدُوَّ ٱللَّهِ وَعَدُوَّكُمْ ﴾ (الأنفان: ٨/ ٦٠)

''اوران ( کا فروں کے مقابلے ) کے لیے تم مقدور بھر قوت اور جنگی گھوڑے تیار رکھو جن ہے تم اللہ کے دشمنوں اور اپنے دشمنوں کو ڈرائے رکھو۔''

اورفر مایا:

﴿ هُوَ ٱلَّذِي جَعَكَ لَكُمُ ٱلْأَرْضَ ذَلُولًا فَٱمْشُوا فِي مَنَاكِيهَا وَّكُلُواْ مِن رِّذْقِيدٍ ﴾ (الملك: ١٥/٦٧)

'' وہی تو ہے جس نےتمھارے لیے زمین کونرم ( تابع ) کیا'لہٰذاتم اس کی راہوں میں چلو پھرواوراللّٰہ کا دیا ہوارزق کھاؤ۔''

اور فرمایا:

﴿ هُوَ ٱلَّذِي خَلَقَ لَكُم مَّا فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيعًا ﴾ (البقرة: ٢٩/٢)

'' وہی تو ہے جس نے سب چیزیں' جوز مین میں ہیں'تمھارے لیے پیدا کیں۔''

علاوہ ازیں اور بھی بہت ہی آیات کریمہ ہیں جو واشگاف انداز میں بیاعلان کررہی ہیں کہانسان کو کمانا جاہیے عمل کرنا جاہیے

صحیح البخاری بدء الوحي باب کیف کان بدء الوحي إلى رسول الله تائیل ..... حدیث: 7

اور فائدہ حاصل کرنا چاہیےلیکن دین کو ہاتھ سے چھوڑ کرنہیں۔ جہاں تک ان کافرامتوں کا تعلق ہےتو بیا پی اصل ہی کے اعتبار سے کافر ہیں پہس دین کے بیدوعو ہے دار ہیں وہ دین ہی باطل ہے۔ان کا دین اورالحاد برابر ہیں'ان میں کوئی فرق نہیں' چنانچہ اللہ تعالیٰ نے فریا ہے:

﴿ وَمَن يَبْتَغِ غَيْرَ ٱلْإِسْلَيْمِ دِينَا فَلَن يُقْبَلَ مِنْهُ ﴾ (آل عمران: ٣/ ٨٥)

''اور جی خض اسلام کے سواکسی اور دین کا طالب ہوگا'وہ اس سے ہرگز قبول نہیں کیا جائے گا۔''

اہل کتا بیعنی بیہودونصاریٰ کو دیگر کفار کی نبست اگر چہ کچھا متیاز حاصل ہے' کیکن آخرت کے اعتبار سے ان میں اور دیگر کفار میں کوئی فرق نبیں' اسی لیے نبی طافیظ نے قسم کھا کر فر مایا تھا'' کہ اس امت کا جو بیہودی یا عیسائی میرے بارے میں سنے اور نیمرمیرے لائے ہوئے دین کی بیروئ نہ کرے تو وہ جہنمی ہوگا۔' <sup>©</sup> بہر حال بیسب لوگ کا فر بین خواہ وہ بیہودی ہوں یا عیسائی یا وہ ان کی طرف منسوب نہ ہوں لیمنی کسی اور عقیدے سے تعلق رکھتے ہوں۔

جہاں تک بارشوں وغیرہ کی کثرت کا تعلق ہے تو یہ انھیں ابتلاء وآ زبائش کی صورت میں حاصل ہوتی ہیں اور پھران کے جھے کی اچھی اچھی اچھی چیزیں انھیں و نیا ہی میں حاصل ہوجاتی ہیں جب کہ آخرت میں ان کے لیے پچھے نہ ہوگا جیسا کہ نبی اکرم مُنافِیْنِا نے حضرت عمر بن خطاب ڈاٹیٹو سے اس وقت فرمایا جب انھوں نے آپ کو دیکھا کہ چٹائی پر لیٹنے کی وجہ سے آپ کے جسم اطہر پرنشان پڑ چکے ہیں ۔ یو کھی کر حضرت عمر ڈاٹیٹورو نے لگے اور عرض کرنے لگے: اے اللہ کے رسول! ایرانی ورومی تو عیش وعشرت کی زندگی بسر کررہے ہیں اور آپ سال میں ہیں ۔ تو آپ مُنافِیْق نے فرمایا:

﴿ وَ فِي شَكِّ أَنْتَ يَا ابْنَ الْخَطَّابِ؟ أُولَٰئِكَ قَوْمٌ عُجِّلَتْ لَهُمْ طَيْبَاتُهُمْ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْبَا» (صحيح البخاري، المظالم، باب الغرفة والعُلْية المشرفة ... ح:٢٤٦٨)

ایک روایت میں میالفاظ میں کو نے فرمایا:

«يَا ابْنَ الْخَطَّابِ! أَلَا تَرْضٰى أَنْ تَكُونَ لَنَا الآخِرَةُ وَلَهُمُ الدُّنْيَا»(صحيح مسلم، الطلاق، باب ني الإيلاء واعتزال النساء . . . ح:١٤٧٩)

''اے خطاب کے بیٹے! کیاتم اس بات سے خوش نہیں کہ ہمیں آخرت مل جائے اور انہیں دنیا۔''

پھران ملکوں میں قبط' آفتیں' زلز لے اور ہلاکت خیز آندھیاں بھی تو آتی رہتی ہیں جن کی خبریں ریڈیؤٹی وی اور اخبارات کے ذریعے سے دنیا بھر میں نشر ہوتی رہتی ہیں' لیکن معلوم ہوتا ہے کہ سوال کرنے والا نامینا ہے۔اللہ تعالیٰ نے اسے بھیرت سے محروم کردیا ہے اور وہ واقعہ اور حقیقت کو قطعانہیں عبانتا۔ میری نفیحت سے ہے کہ اسے فوراً ان تصورات سے تو بہ کرنی چاہیے قبل اس کے اسے اور وہ اپنے اور وہ اپنے رب کی طرف لوٹ جائے۔اسے اس حقیقت کو اچھی طرح معلوم کرلینا چاہیے کہ ہمیں عزت '

سر بلندی نظبہ اور قیادت دین اسلام کی طرف حقیقی طور پر رجوع کرنے ہی ہے حاصل ہو کئی ہے جس میں قول وفعل میں ہم آ ہنگی ہو اور ہمیں بے حقیق اللہ علیہ اور ہمیں بے حقیق اللہ علیہ اسلام کی طرف حقیقی طور پر رجوع کرنے ہی ہے حاصل ہو کئی ہے جسیا کہ اللہ تعالیٰ نے اپنی کتاب میں اور اپنی رسول اللہ علیہ ہمیں بے بات بنائی ہے۔ اللہ تعالیٰ نے اضیں دنیا میں جوخوش حالی عطا فر مائی ہے بی آز مائش اور امتحان ہے اور ان کے جسے کی اچھی چیزیں اضیں دنیا ہی میں دے دی گئی ہیں حتی کہ جب وہ مرجا ئیں گے اور ان خوش حالیوں کو چھوڑ جا ئیں گے تو ان کا محکانا جہنم ہوگا، جس کی وجہ سے ان کی حسرت اور غم وحزن میں بے پناہ اضافہ ہو جا کی اسلام کی حکمت ہے کہ آخیس دنیا میں نفت وں سے نواز دیا گیا ہے لیکن اس کے باوجود بیز لڑلوں کی طسالیوں آندھیوں طوفانوں اور سیلا بوں وغیرہ سے محفوظ نہیں ہیں۔ میں اللہ تعالیٰ سے دعا کرتا ہوں کہ وہ اس سوال کرنے والے کو ہدایت و تو فیق عطافر مائے مواحد سے داخ محربے دوران کی جسیرت سے سرفراز فرمائے ۔ اِنہ جواحد سے داخل کو بدایت و تو فیق عطافر مائے مواحد محربے میں۔

# نیت صحیح ہونے کا بیمطلب نہیں کہ زبان سے جو حیا ہو کہو

ر سوال بعض لوگ کہتے ہیں کہ اگر دل میں خلوص ہوتو الفاظ کی صحت کی خاص اہمیت نہیں ہے آپ کی اس بارے میں کیا رائے ہے؟ رجواب صحت الفاظ سے مراد اگران کا عربی زبان کے مطابق استعال ہے تو یہ بات صحیح ہے سلامتی عقیدہ کے اعتبار سے اس ک زیادہ اہمیت نہیں ہے اگر معنی ومفہوم صحیح ہواور الفاظ عربی زبان کے مطابق نہ بھی ہوں تو اس میں کوئی حرج نہیں۔

اگر تھیجے الفاظ سے مراد ایسے الفاظ کوترک کرنا ہے جو کفر وشرک پر دلالت کرتے ہوں تو کہنے والے کی بات درست نہیں ہے۔ ایسے الفاظ کی تھیجے کی بہت اہمیت ہے لہندامیمکن نہیں کہ ہم ریکہیں کہ اگر نیت صبح ہوتو زبان سے جو پچھ چاہوکہو (اجازت ہے) بلکہ کہنا یہ چاہیے کہ الفاظ بھی اسلامی شریعت کے مطابق ہونے چاہمییں۔

# "أَدَامَ اللَّهُ أَيَّامِكَ" يا "أَطَالَ اللَّهُ بَقَاءَ كَ"كَ الفاظ كَمْ عَاكَمُم

روال اس طرح كالفاظ استعال كرنى ك بار يين كياتكم ب:" أَدَامُ اللَّهُ أَيًّا مَكَ"؟

جواب یہ بات کہنا:"اَدَامَ اللّٰهُ اَیّا مَكَ" (الله تعالی تعصیں ہمیشہ ہمیشہ کے لیے زندہ رکھے۔) یہ دعا میں زیادتی ہے کیونکہ دنیا کی زندگی میں دوام اور بیشگی محال اور حسب ذیل ارشاد باری تعالی کے منافی ہے:

﴿ كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانِ ١ وَيَهْ فَى وَجَهُ رَبِّكَ ذُو ٱلْجَلَالِ وَٱلْإِكْرَامِ ١٤٤ (الرحمن: ٢٧-٢٧)

''جو (مخلوق) زمین پر ہے' سب کوفنا ہونا ہے اورتمھارے پروردگار'جوصا حب جلال وعظمت ہے' کا چہرہ ہاتی رہےگا۔''

#### اور فرمایا:

﴿ وَمَا جَعَلْنَا لِبِشَرِ مِن قَبْلِكَ ٱلْحُلَّدُ أَفَإِين مِّتَ فَهُمُ ٱلْخَلِدُونَ ﴿ ﴿ (الْانبِياء: ٢١/٣٤)

"اور (اے پیغیبر!) ہم نے تم سے پہلے کس آ دمی کو بقائے دوا منہیں بخشا۔ بھلا اگرتم مرجاؤ تو کیا پہلوگ ہمیشہ رہیں گے؟"
سوال پہ کہنے کے بارے میں کیا تھم ہے: (اَطَالَ اللّٰهُ بَقَاءَ كَ) یا (طَالَ عُمُرُك) "الله تعالیٰ آپ کوطویل عمرعطافر مائے۔"؟

جواب طول بقائے مطلق دعانہیں کرنی چاہیے کیونکہ طول بقا تو خیر بھی ہوسکتی ہے اور شربھی۔وہ آ دمی سب سے براہہ جس کی عمر طویل اور عمل براہو' لہٰذااگر ہے کہددے کہ اللہ تعالیٰ آپ کواپنی اطاعت میں درازعمر عطافر مائے تو اس میں کوئی حرج نہیں ہے۔

# الله تعالیٰ کا واسطہ دے کر کسی معمولی چیز کا سوال نہیں کرنا جا ہے

سوال بعض لوگ اللہ تعالیٰ کی ذات کے واسطے سے سوال کرتے ہوئے یہ کہتے ہیں: '' میں تجھ سے اللہ کی ذات کے واسطے سے یہ سوال کرتا ہوں ۔'' تو اس کے بارے میں کیا حکم ہے؟

جواب الله کی ذات اس سے کہیں عظیم ہے کہ انسان اس کے داسطے سے دنیا کا کوئی سوال کرے اور اسے حصول مقصود کے لیے وسیلہ بنائے ' لہٰذاکسی کواس طرح سوال نہیں کرنا چاہیے کہ تختجے اللہ کی ذات کا واسطہ یا اللہ کی ذات کے داسطے سے جھے سے بیسوال کرتا ہول وغیرہ۔

# كيا" الله" اور" رسول" كالفاظ آمنے سامنے لكھ سكتے ہيں؟

سوال بم اکثرید کیصتے ہیں کہ دیواروں پرایک طرف لفظ "اللّٰه" کھا ہوتا ہے اور دوسری طرف لفظ"م حصار مُنْ الْفِیْم" یا چارٹوں' کابوں یا قرآن مجید کے بعض نسخوں پراس طرح لکھا ہوتا ہے تو کیااس طرح ان الفاظ کا لکھنا سیجے ہے؟
جواب ان الفاظ کا اس طرح لکھنا سیجے نہیں ہے کیونکہ اس طرح تو نبی مُنافِقِیْم کو اللہ تعالیٰ کے شریک اور مساوی اور مماثل سمجھ گا'لہٰذارسول اللہ ان الفاظ کو اس طرح لکھا ہوا دیکھے اور اسے یہ معلوم نہ ہو کہ ان کا سمجی کون ہے تو وہ ان دونوں کو مساوی اور مماثل سمجھ گا'لہٰذارسول اللہ مناقع کے اسم گرا می کو حذف کر دینا واجب ہے اور اب رہ گیا اللہ کا اسم پاک تو اس کلے کوصوفیاء ذکر کے طور پر استعال کرتے ہوئے کہتے ہیں: اللہ اللہ کا اسے بھی حذف کر دیا جائے' چنا نچہ اس طرح دیواروں اور چارٹوں وغیرہ پر'' اللّٰہ" اور"م حصد مُنْقِیْم" کے الفاظ نہ لکھے جائیں۔

# كيااييا كہنا جائز ہے كه 'اللّٰه آپ كا حال يو چھتا ہے؟''

سوال ان الفاظ کے بارے میں کیا تھم ہے: ' اللہ آپ کے حال کے بارے میں پوچھتا ہے؟''

جواب یہ الفاظ استعال کرنا جائز نہیں کہ''اللہ آپ کے حال کے بارے میں بوچھتا ہے۔'' کیونکہ ان سے یہ معلوم ہوتا ہے کہ .....نعو ذیباللہ ..... اللہ تعالی کومعلوم نہیں البذا سے بوچھنے کی ضرورت ہے اور یہ بہت غلط بات ہے' گو قائل کا بیارا دہ نہ بھی ہو کہ اللہ ہے کوئی چیز مخفی ہے اور وہ بوچھنے کامختاج ہے' لیکن اس عبارت سے یہ معلوم ہوتا ہے' لبذا اسے ترک کرنا واجب ہے اور اس کے بجائے اس طرح کے الفاظ استعال کرنے چاہئیں کہ' میں اللہ تعالی سے دعا کرتا ہوں کہ وہ آپ کی حفاظت فرمائے'' اور' میں دعا کرتا ہوں کہ وہ آپ کی حفاظت فرمائے'' اور' میں دعا کرتا ہوں کہ اللہ تعالی اپنے لطف وکرم سے تعصیں نواز ہے۔'

# کسی کو' مرحوم' کہنے کے بارے میں کیا تھم ہے؟

<u>سوال</u> کسی کو'' مرحوم'' کہنا یا یہ کہنا کے' اللہ نے اسے اپنی رحمت سے ڈھانپ لیا ہے'' یا یہ کہنا کے'' وہ اللہ کی رحمت کی طرف منتقل

ہوگیا ہے۔''اس طرح کے الفاظ استعال کرنے کے بارے میں کیا تھم ہے؟

(جوآب) کسی کو'' مرحوم'' کہنے یا یہ کہنے میں کوئی حرج نہیں کہ اللہ نے اسے اپنی رحمت سے ڈھانپ لیا ہے' کیونکہ یہ تفاؤل اور امید کے باب ہے ہے خبر کے باب سے نہیں ہے' لہذا تفاؤل اور امید کے طور پر اس طرح کے الفاظ استعال کرنے میں کوئی حرج نہیں۔ اس طرح یہ الفاظ بھی کہ''وہ اللہ کی رحمت کی طرف نتقل ہوگیا ہے۔'' تفاؤل کے باب سے بین خبر کے باب سے نہیں ہیں' کیونکہ اس طرح کی باتوں کا تعلق امور غیب سے ہے' لہذا وثوت کے ساتھ اس طرح کی بات کہنا ممکن نہیں' اس طرح یہ بھی نہیں کہنا چاہیے کہ وہ رفیق اعلیٰ کی طرف نتقل ہوگیا ہے۔

# کیاالیا کہنا جائز ہے کہ 'وطن کے نام سے' بیکام کرتا ہوں؟

سوال اس طرح کی عبارتیں استعال کرنے کے بارے بیں کیا تھم ہے کہ'' وطن کے نام سے' قوم کے نام سے' عربیت کے نام سے''؟ جواب اگر اس طرح کی عبارتوں سے انسان کی مرادعر ب یا اہل شہر ہوں تو اس میں کوئی حرج نہیں اورا گرمقصود تیرک واستعانت ہوتو سے شرک کی ایک قتم ہے اورا گر کہنے والے کے دل میں ان چیزوں کی عظمت ہوتو اس طرح کے الفاظ کا استعال شرک اکبر بھی ہوسکتا ہے۔

# کیاکسی آ دمی کا آناباعث برکت ہوسکتا ہے؟

سوال عام اوگ جویہ کہددیتے ہیں کہ آپ کا آنا ہمارے لیے باعث برکت ہے یا یہ کہددیتے ہیں کہ برکت ہمارے پاس آگئ ہے' اس کے بارے میں کیا تھم ہے؟

رجوان عام اوگ جو یہ کہتے ہیں کہ آپ کا آنا ہمارے لیے باعث برکت ہے تو اس سے ان کا بیارادہ نہیں ہوتا جو اللہ تعالیٰ کے حوالے سے برکت کا لفظ استعال کرنے میں ہے بلکہ ان کامقصود یہ ہوتا ہے کہ آپ کے آنے کی وجہ سے ہمیں برکت حاصل ہوگئ ہے۔ انسان کی طرف بھی برکت کی نبیت صحیح ہے۔ حضرت عاکشہ ڈاٹٹا کے ہار کے کم ہوجانے کے موقع پر جب تیم کی آیت نازل ہوئی تو حضرت اُسید بن حضیر ڈاٹٹو نے کہا تھا:

«مَا هِيَ بِأُوَّلِ بَرَكَتِكُمْ يَا آلَ أَبِي بَكْرٍ!»(صحيح البخاري، التيمم، باب:١، ح:٣٣٤ وصحيح مسلم، الحيض، باب التيمم، ح:٣٦٧)

"اے آل ابی بحرایہ آپ کی پہلی برکت نہیں ہے۔"

طلب برکت دو با توں ہے خالی نہیں ہے: ۞ طلب برکت کسی معلوم شرقی امر' مثلاً قر آن کریم کے ساتھ ہو کیونکہ قر آن کریم کے بارے میں اللہ تعالیٰ نے فر مایا ہے:

﴿ وَهَاذَا كِتَنْبُ أَنزَلْنَاهُ مُبَارَكُ ﴾ (الأنعام: ١/ ٩٢)

"اوریکاب (قرآن مجید) جے ہم نے نازل کیا ہے باہر کت ہے۔"

اوراس کی برکت سے ہے جو محض اس کتاب کو لے لے اور اس کے ساتھ جہاد کرے تواسے فتح حاصل ہوگ ۔اللہ تعالیٰ نے

اس کتاب کی برکت سے بہت می امتوں کوشرک سے نجات بخشی اور اس کی ایک برکت سیبھی ہے کہ ایک حرف کے بدلے دس نیکیاں ملتی ہیں' اس سے انسان کی کوشش اور وقت میں اضافہ ہوجا تا ہے۔

السب برکت کی معلوم حسی امر کے ساتھ ہو مثلاً بیعلم کہ فلاں انسان کے علم اوراس کی دعوت خیر کے ساتھ برکت حاصل کی جاسکتی ہے۔ اسید بن حفیر ٹالٹونٹ نے فر مایا تھا: ' اے آل الی بکر! بیرآ پ کی پہلی برکت نہیں ہے۔' کیونکہ اللہ تعالیٰ بعض لوگوں کے ہاتھوں جاری نہیں ہوتے۔
لوگوں کے ہاتھوں ایسے امور خیر کو جاری فر ما دیتا ہے جو دوسروں کے ہاتھوں جاری نہیں ہوتے۔

برکت کی پچے موہوم اور باطل صور قیم بھی ہیں جیسا کہ دجال (اور جھوٹے) قتم کے لوگ کہتے ہیں کہ فلال میت جے وہ ولی سبجھتے ہیں 'نے تم پراپی برکت نازل کی ہے' تو یہ باطل برکت ہے جس کا کوئی اثر نہیں۔اس طرح کے کام میں شیطان کا اثر ہوسکتا ہے اوران کے حسی آ فار بھی ہو سکتے ہیں اور وہ یہ کہ اس شخ کی طرف سے شیطان خدمت سرانجام و سے سکتا ہے اوراس طرح بیہ بہت بڑا فتنہ ہوسکتا ہے۔رہی اس بات کی پہچان کہ کیا یہ برکت باطل ہے یا صبح 'یہا سے خصل سے معلوم ہوسکتی ہے۔اگر اس کا تعلق اللہ تعالی اس کے مال سے معلوم ہوسکتی ہے۔اگر اس کا تعلق اللہ تعالی اس کے ہاتھوں سے ایک تعلق اللہ کے اور برکت کو خل ہر کرسکتا ہے جو دوسروں کے ہاتھوں جاری نہیں ہوسکتی اوراگر وہ شخص کتاب وسنت کے مخالف ہو یا باطل کی طرف دعوت دیتا ہوتو اس کی برکت موہوم ہوگی اوراس باطل کام میں شیطان بھی اس کی مدد کرسکتا ہے۔

# کسی بات کے لیے تقدیر کوکہاں تک بنیاد بنایا جاسکتا ہے؟

سوال لوگوں کی اس طرح کی بات کے بارے میں کیا تھم ہے کہ''اس بات میں تقدیر نے مداخلت کی ہے''اور''اس میں اللہ تعالی کی عنایت نے مداخلت کی ہے؟''

ر بات کن اس میں تقدیر نے مداخلت کی ہے' درست نہیں ہے کیونکہ اس کے معنی یہ ہیں کہ تقدیر نے مداخلت کر کے زیادتی کی ہے' واست نہیں ہے کیونکہ اس کے معنی یہ ہیں کہ تقدیر ہی تواصل ہے' لہذا ہی کہ بول کہا جائے کہ تفدیر نے مداخلت کی ہے؟ لہذا زیادہ سیح یہ ہی کہ بول کہا جائے کہ تفدیر نازل ہوئی ہے یا یہ کہ تقدیر نالب آگئ ۔ اس طرح یہ کہنا کن اللہ تعالی کی عنایت نے مداخلت کی ہے' اس سے زیادہ بہتر یہ ہے کہ یوں کہا جائے کہ اللہ تعالی کی عنایت حاصل ہوگئ ہے یا یہ کہ اللہ تعالی کی عنایت کا تقاضا یہ ہے۔

# حریت فکر کا نظریه کهال تک درست ہے؟

سوال ہم'' حریت فکر'' کے الفاظ سنتے اور پڑھتے ہیں اور یہ' حریت اعتقاد'' کی طرف گویا دعوت ہے'اس کے بارے میں آپ کی کیارائے ہے؟

جواب اس بارے میں ہماری رائے یہ ہے کہ جو تخص اس بات کو جائز سمجھتا ہے کہ انسان اعتقاد میں آزاد ہے وہ جو چاہے دین اختیار کر بے تو وہ کافر ہے کیونکہ جو تخص بھی یہ عقیدہ رکھے کہ دین مجمد مُلَّاتِیْجا کے سواکسی اور دین کو اختیار کرنا بھی جائز ہے وہ اللّٰہ عز وجل کے ساتھ کفر کرتا سرًا ہیں ہے تو کا مطالبہ کیا جائے گا۔وہ تو یہ کرلے تو درست ورندا ہے تل کرنا واجب ہوگا۔ ادیان افکار نہیں ہیں بلکہ یہ تو وجی الی ہیں جے اللہ تعالی اپ رسولوں پر نازل فرما تا ہے تا کہ بندے اس کے مطابق زندگی بسرکریں اور یہ لفظ<sup>دد</sup> فکر''جس سے مقصود دین ہوتا ہے واجب ہے کہ اسے اسلامی لغت کی کتابوں سے حذف کر دیا جائے کیونکہ یہائی فاسد معنی کی طرف اشارہ کرتا ہے اور اس کے اعتبار سے گویا اسلام ایک فکر ہے۔ نصرانیت' جسے لوگ مسیحیت کے نام سے پہچانے ہیں بھی ایک فکر ہے اور یہودیت بھی ایک فکر گویا پیشریعتیں محض زمینی افکار ہیں جنھیں جولوگ چاہیں اختیار کر سکتے ہیں' حالانکہ امرواقع ہیں' بھی ایک فکر ہے اور یہودیت بھی ایک فکر' گویا پیشریعتیں محض زمینی افکار ہیں جنھیں جولوگ جاہیں اختیار کر حمل ہی خازل کردہ دین ہیں' لہذا انسان کوان کے بارے میں یہ عقیدہ رکھنا چاہیے کہ یہ وتی اللی ہیں جنھیں اللہ تعالیٰ نے اس لیے نازل فرمایا ہے تا کہ ان کے مطابق اس کے بندے اس کی عبادت کریں' لہذا انھیں'' فکر' نہیں کہنا چاہیے۔ (بیہ اللہ بات ہے کہ یہودیت اور عیسائیت دونوں اپنی اصل یعنی اسلام پر قائم نہیں' لہذا حضرت محمد مُلَّا ﷺ کا دین اسلام ہی سیچا دین اور بی نوع انسان کے لیے واجب الانتباع ہے۔)

خلامہ َ جواب یہ ہے کہ جوشخص بھی بیعقیدہ رکھے کہ ہرشخص کے لیے بیہ جائز ہے کہ دہ جو جا ہے دین اختیار کرےاسے مکمل آزادی حاصل ہے' تووہ کا فر ہے کیونکہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا ہے:

﴿ وَمَن يَبْتَغِ عَيْرَ ٱلْإِسْكَلِمِ دِينًا فَكَن يُقْبَلَ مِنْهُ ﴾ (آل عمران: ١/ ٨٥)

''اور: وُحض اسلام کے سواکسی اور دین کا طالب ہوگا' و واس سے ہرگز قبول نہیں کیا جائے گا۔''

ورفر ماما:

﴿ إِنَّ ٱلدِّينَ عِندَ ٱللَّهِ ٱلْإِسْلَامُ ﴾ (آل عسران:١٩/٦)

'' دین تواللہ کے نز دیک اسلام ہی ہے۔''

لہٰذائسی کے لیے یہ جائز نہیں کہ وہ یہ عقیدہ رکھے کہ اسلام کے سواکسی اور دین کو اختیار کرنا بھی جائز ہے کیونکہ اگر کوئی شخص سے عقیدہ رکھے تو اہل علم کی صراحت کے مطابق وہ کا فراور دائر ہُ اسلام سے خارج ہوجائے گا۔

# کیامفتی ہے کہا جاسکتا ہے کہ'اسلام کااس بارے میں کیا حکم ہے؟''

سوال کیابیجائز ہے کہ انسان مفتی سے بیہ کہے کہ اس بارے میں اسلام کا کیاتھم ہے؟ یاس کے بارے میں اسلام کی کیارائے ہے؟
جواب یہ نہیں کہنا جا ہے کہ اس کے بارے میں اسلام کا کیاتھم ہے یا اس کے بارے میں اسلام کی کیارائے ہے کیونکہ ہوسکتا ہے کہ
وہ جواب دینے میں نلطی کرے للہٰ داممکن ہے کہ وہ جو جواب دے وہ اسلام کا تھم نہ ہوا ور اگر تھم نصر سی ہوتو پھر کوئی حرج نہیں مثلاً
اگر یہ کہا جائے کہ مردار کھانے کے بارے میں اسلام کا کیاتھم ہے؟ تو ہم کہ سکتے ہیں کہ مردار کھانے کے بارے میں اسلام کا بیتھم
ہے کہ دہ حرام ہے۔

# "زمانے اور حالات نے جاہا" جیسے الفاظ کہنا جائز نہیں

رَسُاءَ تِ الظُّرُوفُ أَنُ يَكُحصُلَ كَذا) "طالت نے جاہاتواس طرح ہوگیا" یا (شَاءَ تِ الْأَقْدَارُ كَذَاوَكَذَا)

"تقدرين جإباتواس طرح بوكيا"اس طرح كالفاظ كين كي بار يس كياتكم بع؟

جواب اس طرح کے الفاظ مشکر ہیں کیونکہ ظروف ، ظرف کی جمع ہے اوراس کے معنی زبانے کے ہیں اور زبانے کی اپنی کوئی مشیت نہیں ہوتی ۔ اللہ عز وجل ہی کی ہے۔ ہاں! اگر انسان یہ کیے کہ اللہ تعالیٰ کی تقدیر کی طرف اضافت کی مشیت کے کہ اللہ تعالیٰ کی تقدیر کی طرف اضافت کی حائے کیونکہ مشیت کے معنی ارادہ کے ہیں اور ارادہ وصف کا نہیں بلکہ موصوف کا ہوتا ہے۔

# كياكس شخص كو''شهيد' كهنا جائز ہے؟

سوال کی کوشہید کہنے کے بارے میں کیاتھم ہے؟

واللہ کے رہے میں باراجائے وہ شہید ہے جواہی ہیں: ﴿ اے وصف کے ساتھ مقید کیاجائے مثلاً یوں کہاجائے کہ ہر وہ شخص جواللہ تعالیٰ کے رہے میں باراجائے وہ شہید ہے جو طاعون کے مرض سے فوت ہوجائے وہ شہید ہے تو اس طرح کہنا جائز ہے جیسا کہ نصوص میں آیا ہے کیونکہ آپ تو اس بات کی شہاوت و سے رہے ہیں جو رسول اللہ طاقیٰ کے ۔ ' یہ جائز ہے' کہنے کے معنی ہی ہیں کہ ایسا کہنا ممنوع نہیں ہے کیونکہ رسول اللہ ظافیٰ کی خبر کی تقعہ یق کرتے ہوئے اللہ طاقیٰ ہے نے فربائن ہے کہ معنی ہی ہیں کہ ایسا کہنا ممنوع نہیں ہے کیونکہ رسول اللہ ظافیٰ کی خبر کی تقعہ یق کرتے ہوئیں کہ وہ شہید ہے تو یہ جائز ہیں سوائے اس کے جس کے بارے میں نہی طاقیٰ نے نہاوت وی ہویا جس کی شہادت پر امت کا سوت میں کہ ایسا کہ ایسا کہ طال سے کہنا کہ وہ شہید ہے تو یہ جائز ہے کہ اس بات کا عنوان اس طرح تا انم کیا ہے: (باب لایقال فلان شہید) '' یہ نہ کہا جائے کہ فلال شہید ہے' اور حافظ ابن مجر شرائیڈ نے اس باب کے تحت لکھا ہے کہ تو کہ ایسا کہ معنی شخص کے بارے میں قطعی طور پر بینہ کہا جائے اللہ یہ کہ دی سے خور وات میں کہتے ہو کہ فلال شہید ہے' فلال شہاوت کی موت مرائے' ہو سکتا ہے کہ وہ صواری سے گر کرم اہو لہذاتم اس طرح نہ کہا کہ وہ بیا کہ وہ بیا کہ وہ بیا کہ وہ بیا کہ دو میں اللہ تا گائی نے فر بایا ہے: '' جو شخص اللہ تعالیٰ کہ وہ سواری سے گر کرم اہو لہذاتم اس طرح نہ کہا کہ وہ بید ہے۔ '' یہ تو کہ مال اللہ تا ہوئی نے فر بایا ہے: '' جو شخص اللہ تعالیٰ کے درجے میں فوت ہویا قبل ہو وہ شہید ہے۔ '' یہ حدیث حسن ہے۔ امام احمدادر سعید بن مصور وغیرہ نے فر بایا ہے '' جو شخص اللہ تعالیٰ کے درجے میں فوت ہویا قبل ہو وہ شہید ہے۔ '' یہ حدیث حسن ہے دام ماحمدادر سعید بن مصور وغیرہ نے لیا تھریں تی تھر میں سے حضرے میں فوت ہویا قبل ہو وہ شہید ہے۔ '' یہ حدیث حسن ہے۔ انام ماحمدادر سعید بن مصور وغیرہ نے لیا تھر بی تی تھر میں سے حضرے میں فوت ہویا قبل ہو وہ شہید ہے۔ '' یہ حدیث حسن ہے دان ما محمد ادر سعید بن مصور وغیرہ نے لیا تھر بیا تھر میں سے دیا ما محمد ادر سعید بن مصور وغیرہ نے لیا تھر بیا تھر بیا ہے۔ '' محمد کے میں سوت مرائے کو سوت مرائے کو سوت مرائے کو سوت مرائے کہ کہ کیا ہے۔ ۔ '' یہ حدیث کے درائی کے کہ کیا ہے۔ ۔ '' یہ حدیث کے درائی کے کہ کی کے کہ کے کہ کیا ہے۔ ۔ '' یہ حدیث کی کر کر

نمی چیز کی شہادت اس کے بارے میں علم ہی کی بنیاد پر ہو یکتی ہے اور کسی انسان کے شہید ہونے کی شرط ہیہ ہے کہ اس نے اس لیے لڑائی کی ہوتا کہ اللہ تعالیٰ کے کلے کو سر بلندی حاصل ہواور اس کا تعلق باطنی نیت سے جے معلوم کرنے کی کوئی کسوٹی نہیں۔ اس لیے نبی تاہی اس کی طرف اشارہ کرتے ہوئے فرمایا ہے:

«مَثَلُ الْمُجَاهِدِ فِي سَبِيلِ اللهِ وَاللهُ أَعْلَمُ بِمَنْ يُجَاهِدُ فِي سَبِيلِهِ»(صحيح البخاري، الجهاد والسير، باب أفضل الناس مؤمن مجاهد بنفسه وماله في سبيل الله، ح:٢٧٨٧)

<sup>110/6 :</sup> فتح البارى : 110/6

"الله تعالی کرست میں جہاد کرنے والے کی مثال یہ ہے .....اور بیاللہ ہی بہتر جانتا ہے کداس کے رہتے میں جہاد کرنے والا کون ہے؟"

#### اورفر ماما:

رَّتُهُ ﴿وَالَّذِي نَفْسِي بِيكِهِ لاَ يُكْلَمُ أَحَدٌ فِي سَبِيلِ اللهِ، وَاللهُ أَعْلَمُ بِمَنْ يُكْلَمُ فِي سَبِيلِهِ إِلاَّ جَاءَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَاللَّوْنُ لَوْنُ الدَّمِ، وَالرِّيحُ رِيحُ الْمِسْكِ»(صحيح البخاري، الجهاد والسير، باب من يجرح في سبيل الله عزوجل، ح:٢٨٠٣)

''اس ذات کوشم جس کے ہاتھ میں میری جان ہے' جسے اللہ تعالیٰ کے رہتے میں زخم گئے۔۔۔۔۔اور بیاللہ ہی بہتر جانتا ہے کہ اس کے رہتے میں سے زخم لگتا ہے۔۔۔۔۔وہ روز قیامت اس طرح آئے گا کہ اس کا رنگ خون کا رنگ ہوگا اورخوشبوکستوری کی خرشبو ہوگی''

حضرت ابو ہر پرہ ڈائٹیؤے مروی ان دونوں حدیثوں کو امام بخاری ڈلٹیز نے روایت فرمایا ہے۔ جوخص بظاہر نیک ہواس کے لیے ہم یہ امید کر سکتے ہیں ۔ امیدان دونوں مرتبوں کے بارے میں کوئی بدگمانی کر سکتے ہیں۔ امیدان دونوں مرتبوں کے درمیان کا ایک مرتبہ ہے۔ ہاں! ایسے شخص کے بارے میں دنیا میں معاملہ احکام شہداء کے مطابق کیاجائے گا لینی اگر وہ اللہ تعالیٰ کے رہتے میں جہاد کرتے ہوئے قتل ہوتو اسے اس کے خون آلود کپڑوں میں دنن کیاجائے گا اوراس کی نماز جنازہ بھی نہیں پڑھی جائے گی اوراگر اس کا تعلق دوسرے شہداء سے ہوتو پھراسے عسل دیاجائے گا' کفن دیا جائے گا اوراس کی نماز جنازہ بھی پڑھی جائے گی اوراگر اس کا تعلق دوسرے شہداء سے ہوتو پھراسے عسل دیاجائے گا' کفن دیا جائے گا اوراس کی نماز جنازہ بھی پڑھی جائے گی۔

اگر کسی معین شخص کے بارے میں ہم بیشہادت ویں کہ وہ شہید ہے تواس شہادت سے بدلازم آتا ہے کہ ہم اس کے جنتی ہونے
کی شہادت دے رہے ہیں اور یہ بات اہل سنت کے فد ہب کے خلاف ہے کہ وہ کسی کے قطعی جنتی ہونے کی شہادت دے بیس اور یہ بات اہل سنت کے فد ہب کے خلاف ہو گئے سے کہ وہ کسی کے قطعی جنتی ہونے کی شہادت دی ہو۔ پچھلوگوں
سوائے اس کے جس کے بارے میں نبی اکرم مُنافیظ نے وصف بیان کر کے یاشخص طور پر اس کا تعین فرما کر شہادت دی ہو۔ پچھلوگوں
نے ایسے خص کے بارے میں شہادت دینے کو بھی جائز قرار دیا ہے جس کی تعریف پر امت کا اتفاق ہو۔ شخ الاسلام ابن تیمیہ بڑائے کا
جس کی بی فد ہب ہے۔

اس تفصیل ہے معلوم ہوا کہ نص یا اتفاق امت کے بغیر کسی معین فخص کے شہید ہونے کی شہادت دینا جا رَنہیں البتہ جو شخص بظاہر نیک ہوتو اس کے لیے ایسی امید کی جاسکتی ہے جیسا کہ قبل ازیں بیان کیا گیا ہے ادراس کی منقبت کے لیے یہی کافی ہے ادراس کا علم تواس کے خالق و مالک سبحانہ و تعالیٰ ہی کے پاس ہے۔

# كيا" اتفاق سے ایسے ہوا" كہنا جائز ہے؟

سوال لفظ "اتفاق ے"استعال كرنے كے بارے ميں كيا تھم ہے؟

رجواب ہاری رائے میں اس لفظ کے استعمال کرنے میں کوئی حرج نہیں۔ میر بے خیال میں کئی احادیث میں بھی اس طرح ک

تعبیر موجود ہے کہ'' ہم اتفاق ہے رسول اللہ مُنَائِمُ کی خدمت میں حاضر ہوئے'' اور'' اتفاق ہے رسول اللہ مُنَافِیْم ہمارے باس تشریف لے آئے'' لیکن اس سلسلہ میں مجھے اب کوئی معین حدیث یا دنہیں آ رہی۔ <sup>©</sup>

انسان کے حوالہ سے کسی چیز کا اتفاق سے پیش آ جانا امر واقع ہے کیونکہ انسان غیب نہیں جانا۔ اسے غیر شعوری اور غیر متوقع طور پر اتفاق سے کوئی چیز پیش آسکتی ہے کیکن اللہ تعالی کے حوالے سے ایسانہیں ہوتا کیونکہ اللہ تعالی کوقو ہر چیز معلوم ہے اس کے ہال ہر چیز کا ایک اندازہ مقرر ہے۔ اس کے ہاں بھی کوئی چیز اتفاق سے پیش نہیں آتی ' لیکن جھے اور آپ کوکوئی چیز کسی وعدہ ' سی شعور اور کسی بیش کی اطلاع کے بغیر پیش آسکتی ہے ایسے موقع پر کہتے ہیں کہ یہ چیز اتفاق سے پیش آگئی ہے لہذا ایسا کہنے میں کوئی حرج نہیں کسی پیشگی اطلاع کے بغیر پیش آسکتی ہے' ایسے موقع پر کہتے ہیں کہ یہ چیز اتفاق سے پیش آگئی ہے' لہذا ایسا کہنے میں کوئی حرج نہیں کسی بیشگی اطلاع کے بغیر پیش آسکتی ہے' ایسا طرح کے الفاظ کا استعمال ممنوع اور نا جائز ہے۔

# "اسلامی فکر" یا" اسلامی مفکر" کی اصطلاح استعال کرنا کیساہے؟

سوال ''اسلای فکر' یا''اسلام مفکر'' کی اصطلاح کے استعال کے بارے میں آپ کی کیارائے ہے؟ جزا کہ الله حبراً! جواب ''اسلای فکر'' کے الفاظ کے استعال سے اجتناب کرنا چاہیے کیونکہ ان الفاظ کے معنی بیر ہیں کہ اسلام کوہم نے گویا ایسے افکار سے تعبیر قرار دیا ہے جنسیں قبول بھی کیا جاسکتا ہے اور رد بھی ۔ بیا یک بہت خطرناک بات ہے جسے دشمنان اسلام نے غیر شعوری طور پر ہم میں داخل کر دیا ہے' البتہ'' اسلای منکر'' کے الفاظ میں مجھے کوئی حرج نظر نہیں آتا کیونکہ بیتو ایک مسلمان شخص کی صفت ہے اور ایک مسلمان شخص مفکر ہوسکتا ہے۔

# دین کو چھلکے اور مغز میں تقسیم کرنا باطل تقسیم ہے

سوال ہم نے دین کو چیکے اور مغز میں تقسیم کررکھا ہے جیسا کہ داڑھی کے مسکے پر بات کرتے ہوئے لوگ اس قتم کی تقسیم کا حوالہ دیا کرتے ہیں تو کیا بیربات صحیح ہے؟

اس بارے بیں صحیح بخاری اور صحیح سلم میں روایات موجود ہیں مثلًا صحی بخاری کے الفاظ ہیں: [أَنَّ فَاطِمةَ اللَّهِ اَللَّهِ عَلَيْهُ اَللَّهِ عَلَيْهُ اللَّهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّ

(جوب دین کو تھلکے اور مغز میں تقتیم کرنا ایک فلط اور باطل تقتیم ہے کیونکہ دین تو سارے کا سارا ہی مغز سارے کا سارا ہی انسانیت

کے لیے نافی سارے کا سارا ہی تقرب الہی اور حصول ثو اب کا ذریعہ ہے۔ انسان میں جس قدر ایمان اور اپنے رب کی طرف رجو م زیادہ ہوگا وہ ای قدر زیادہ فائدے میں رہے گا۔ انسان اگر اپنے رب کے تقرب کے حصول کے لیے اور اس کے رسول اللہ تولیق کا اسان کرتے ہوئے لباس اور وضع قطع ہے متعلق مسائل کی پابندی کر بے تو اس ہے بھی اسے بقینا اجروثو اب ملے گا 'جب کہ ہمیں سے معلوم ہے کہ تھلکے میں تو کوئی فائدہ نویس ہوتا 'اس لیے تو اسے پھینک دیا جاتا ہے۔ دین اسلام یا اسلامی شریعت کی کوئی بات بھی تھلکے کی طرح بے فائدہ نہیں کہ اسے بھینک دیا جائے بلکہ شریعت تو ساری کی ساری مغز اور انسانیت کے لیے منفعت بخش ہے 'بشر طیکہ نیت طرح بے فائدہ نہیں ہواور عمل رسول اللہ تا پھی اُس احتیا نا مارات کا اجاع میں احسن انداز سے کیا جائے۔ جولوگ اس قتم کی باتیں پھیلاتے ہیں انھیں خوب غور وفکر سے کام لینا جا ہے ہتا کہ وہ حق وصواب کو بچھان لیس' پھر اس کا اجاع کریں اور اس طرح کی تعبیرات کو ترک کردیں۔ یہ ضوب غور وفکر ہے کہ دین اسلام میں بہت سے امور اہم 'بڑے اور عظیم ہیں' مثلاً اسلام کے ارکان خسہ جضیں رسول اللہ تا پھی آئے اس حدیث میں بیان فرمایا ہے:

''اسلام کی بنیاد پانچ با توں پر ہے: اس بات کی گواہی دینا کہ اللہ کے سوا کوئی معبود نہیں اور محمد مُثَاثِیْجَ اللہ کے رسول ہیں' نماز تائم کرنا'ز کو قادا کرنا' جج کرنا اور رمضان کے روز ہے رکھنا۔''

اوراسلام کی کچھ باتیں الی ہیں جوان سے کمتر اہمیت کی ہیں لیکن دین کی کوئی بات الی نہیں جو تھلکے کی طرح بے فائدہ ہوادر اسے چھینک دیا جائے۔

جہاں تک داڑھی کے مسلے کا تعلق ہے تو لاریب داڑھی رکھنا عبادت ہے کیونکہ نبی اکرم ٹاٹیٹی نے اس کا تھم دیا ہے اور ہروہ چیز جس کا نبی مُؤٹیٹی نے تھم دیا ہے وہ عبادت ہے اس سے انسان اپنے رب کا تقر ب حاصل کرسکتا ہے کیونکہ اس سے وہ اپنے نبی مُٹٹیٹی کی اطاعت بجالاتا ہے اور داڑھی رکھنا نبی مُٹٹیٹی اور دیگرتمام انبیائے کرام بیٹی کی سنت ہے جبیا کہ اللہ تعالی نے حضرت ہارون طیئل کے بارے میں فرمایا ہے کہ انھوں نے مولی علینلاسے کہا:

﴿ يَبْنَقُمُ لَا تَأْخُذُ بِلِحِيمَةِى وَلَا بِرَأْمِينَ ﴾ (طه: ٢٠/ ٩٤) "جانی! میری داڑھی اور سر (کے بالوں) کونہ پکڑیے۔"

حدیث سے ثابت ہے کہ نبی سُلِّیْنِ نے فر مایا کہ داڑھی کا بڑھانا اس فطرت میں سے ہے جس پر اللہ تعالیٰ نے لوگوں کو بیدا فر مایا ہے للبذا داڑھی رکھنا عبادت ہے عادت نہیں اور نہ یہ چھلکا ہے جیسا کہ بعض لوگوں کا گمان ہے۔

# کیااییا کہنا کہ''وہ اپنی آخری جگہ دفن ہو گیا'' جائز ہے؟

سوال یدالفاظ کہنے کے بارے میں کیا حکم ہے کہ 'وواپی آخری جگه میں فن ہوگیا ہے۔''؟

(جواب یہ کہنا کہ وہ اپنی آخری جگہ میں دُن ہوگیا ہے جرام اور ناجائز ہے کیونکہ آخری جگہ کے الفاظ استعال کرنے کے معنی یہ ہیں گویا قبر ہی آخری جگہ ہے الفاظ استعال کرنے کے معنی یہ ہیں گویا قبر ہی آخری جگہ ہیں بعث کا انکار ہے جب کہ یہ بات عام سلمانوں کو بھی معلوم ہے کہ قبر آخری جگہ نہیں ہے البت جولوگ آخرت پر ایمان نہیں رکھتے وہ قبر ہی کو آخری ٹھکا ناسیجھتے ہیں جب کہ مسلمان قبر کو آخری ٹھکا نانہیں سجھتا۔ جب ایک بدّ و نے ایک آخری کو ان آبات کی تلاوت کرتے ہوئے سنا:

﴿ أَلَّهَا كُمُّ ٱلتَّكَاثُورُ ۚ إِنَّ حَتَّى زُرْتُمُ ٱلْمَقَابِرَ إِنَّ ﴾ (التكاثر: ١٠١٠ ١-٢)

''(لوگو!) تم کوزیادہ (مال) کی طلب نے عافل کردیا میہاں تک کہتم نے قبریں جادیکھیں۔''

تو وہ بے ساختہ کہنے لگا کہ اللہ کا تسم اجود کیھنے والا ہودہ مقیم نہیں ہوتا کیونکہ جود کیھنے اور زیارت کرنے والا ہوتا ہے وہ تو چلا جاتا ہے لہذا ضروری ہے کہ ایک دن قبروں سے اٹھایا جائے گا اور یہی بات صحح ہے۔ لہذا اس قسم کے الفاظ سے اجتناب کرنا چاہیے اور قبر کو آخری ٹھکانا قرار نہیں دینا چاہیے کیونکہ آخری ٹھکانا تو روز قیامت جنت ہے یا جہنم۔

# نصرانی اور سیحی میں فرق

<u>سوال</u> کیانصرانیت کومیحیت اورنصرانی کومیحی قرار دیناصح ہے؟

رجواب اس میں پھوٹک نہیں کہ نبی ٹائیا کی بعثت کے بعد نصاریٰ کا مسے طلبا کی طرف انتساب سیح نہیں ہے کیونکہ اگران کا یہ انتساب سیح ہوتا یعنی وہ مسے کے سیچ پیرو کار ہوتے تو یہ لوگ حضرت محمد ٹائیلی پرایمان لے آتے 'پھران کا حضرت محمد ٹائیلی پر ایمان لانا' حضرت عیسیٰ ابن مریم طببا پر ایمان لانا ہوتا' کیونکہ اللہ تعالی نے فر مایا ہے:

﴿ وَإِذْ قَالَ عِسَى آبَنُ مَرْيَمَ يَنَبَيْ إِسْرَهِ بِلَ إِنِّى رَسُولُ ٱللَّهِ إِلَيْكُمْ مُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَىَّ مِنَ ٱلنَّوْرَئِيةِ وَمُبَيِّرًا رَسُولِ يَأْتِى مِنْ بَعْدِى ٱسْمُهُ وَأَحَدُّ فَلَمَّا جَاءَهُم بِٱلْبَيِّنَتِ قَالُواْ هَذَا سِحْرٌ مُبِينٌ ﴿ الصف: ٢١/٦)

''اور (وہ وفت بھی یاد کرو) جب مریم کے بیٹے عیسیٰ نے کہا کہا ہے بنی اسرائیل! میں تمھارے پاس اللہ کا بھیجا ہوا آیا ہوں (اور ) جو (کتاب) تورات مجھ سے پہلے آ جگی ہے اس کی تصدیق کرتا ہوں اورا کی پیغمبر جو میرے بعد آئیں گے جن کا نام احمہ ہوگا' ان کی داریں والے میں دکھری جے دروں اور لوگوں کر اس کھلی نشاز لاں لرک آئی ٹرنسر گگری تو صریح جادوں ہے''

ان کی بشارت سنا تا ہوں (پھر) جب وہ ان لوگوں کے پاس کھلی نشانیاں لے کرآئے تو کہنے لگے کہ بیتو صریح جادو ہے۔''
حضرت مسیح عیسیٰ ابن مریم ﷺ نے انھیں حضرت محمد مُنالِیُّا کی آمد کی بشارت اسی لیے تو سنائی تھی کہ وہ آپ کے لائے ہوئے
دین کو قبول کرلیں کیونکہ الیمی بشارت جو بے فائدہ اور لغوہووہ تو کوئی اونی ورجے کی عقل والا انسان بھی نہیں و بے سکتا' لہٰذا حضرت عیسیٰ ابن مریم ﷺ جیسے اولوالعزم پنج ببرائی بشارت کیسے و بے سکتے تھے؟ حضرت عیسیٰ ابن مریم ﷺ جیسے اولوالعزم پنج ببرائی بشارت کیسے و بے سکتے تھے؟ حضرت عیسیٰ ابن مریم ﷺ جیسے اولوالعزم پنج ببرائی بشارت کیسے و بے سکتے تھے؟ حضرت عیسیٰ ابن مریم ﷺ فیالگواہ نے بنی اسرائیل کو جن کی آمد کی بشارت دی تھی' وہ حضرت میں فیالگواہ اللہ اسٹ مرتبی ہوئی۔ اور بیارشاد باری تعالیٰ: ﴿ فَ لَسَمّا جَاۤ ءَ هُمُ بِالْبَیّانِ قَالُو اُہلاَ اسِٹُورٌ مُّبِیُورٌ ﴾ ''پھر

جب وہ ان اوگوں کے پاس کھلی نشانیاں لے کرآئے تو کہنے لگے کہ بیتو صریح جادو ہے۔'اس بات کی دلیل ہے کہ حضرت عیسیٰ نے جن کی آمد کی بشارت سنائی تھی' وہ تشریف لا چکے ہیں کیکن عیسائیوں نے ان کا انکار کیا اور کہا کہ بیتو صریح جادو ہے۔ پس جب انھوں نے حضرت محمد منافیظ کا انکار کیا تو بیہ حضرت محمد منافیظ کی آمد کی بشارت سنائی تھی ' لہذا عیسائیوں کا حضرت مسیح ملیفا کی طرف انتساب صحیح نہیں ہے اور انہیں مسیحی کہنا ورست نہیں ہے کیونکہ اگر یہ سے مسیحی ہوتے تو اس نبی آخر الزماں پرضرور ایمان لاتے جن کی تشریف آوری کی حضرت عیسیٰ ملیفا نے بشارت سنائی تھی۔ اللہ تعالی نے حضرت عیسیٰ ابن مریم طبیفا اور دیگر انبیائے کرام عبیلا سے بیعبدلیا تھا کہ وہ حضرت محمد منافیظ کے ساتھ ایمان لا کیں گئے جیسا کہ ارشاد ہاری تعالی ہے:

﴿ وَإِذْ أَخَذَ اللّهُ مِيثَقَ النَّبِيِّ مَنَ لَمَا آءَاتَيْتُكُم مِن كِتَبْ وَحِكْمَة ثُمَّ جَآءَ كُمْ رَسُولٌ مُصَدِّقٌ لِمَا مَعَكُمْ لَتُوْمِنُ لَلّهُ مِيثَقَ النَّبِيِّ لَمَا آءَاتَيْتُكُم مِن كِتَبْ وَحِكْمَة ثُمَّ جَآءَ كُمْ رَسُولٌ مُصَدِّقٌ لِمَا مَعَكُمْ لِتَوْمِنُ لَقُولًا أَقْرَرُنَا قَالَ فَاشْهَدُوا وَأَنَا مَعَكُمْ لِنَ وَلِيكُمْ إِصْرِيٌّ قَالُوا أَقْرَرُنَا قَالَ فَاشْهَدُوا وَأَنَا مَعَكُم مِن الشَّلَهِدِينَ الشَّهِدِينَ الشَّهُ وَال عمران: ٣/ ٨١)

''اور جب اللہ نے پینمبروں سے عہدلیا کہ جب بین تم کو کتاب اور دانائی عطا کروں' پھرتمھارے پاس کوئی پینمبرآئے جو تمھاری کتاب کی تصدیق کرے تو شمصیں ضروراس پرایمان لا ناہو گا اور ضروراس کی مدوکرنی ہوگی۔اور (عہد لینے کے بعد) پوچھا کہ بھلاتم نے اقرار کیا اوراس اقرار پرمیراؤ مدلیا (یعنی مجھے ضامن تھہرایا)؟ انھوں نے کہا: (ہاں) ہم نے اقرار کیا۔ اللہ نے فرمایا: تم (اس عہدو پیان پر) گواہ رہواور میں بھی تھارے ساتھ گواہ ہوں۔''

اوروہ پنجبر جوتشریف لائے اور جنھوں نے ان کی کتابوں کی تصدیق کی وہ حضرت محمد منتظم میں ۔ارشاد باری تعالی ہے:

﴿ وَأَنزَلْنَا ۚ إِلَيْكَ ٱلْكِتَلَبَ بِٱلْحَقِّ مُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ ٱلْكِتَبِ وَمُهَيْمِنًا عَلَيْهِ فَأَحْتُمُ وَأَنزَلَنَا ۚ إِلَيْكَ ٱلْكِتَبِ وَمُهَيْمِنًا عَلَيْهِ فَأَحْتُمُ مَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ ٱلْحَقِّ ﴾ (المائدة: ١٨/٥)

" اور (ائے پیغبر!) ہم نے تم پر سچی کتاب نازل کی ہے جواپنے سے پہلی کتابوں کی نصدیق کرتی ہے اوران (سب) پر نگہبان ہے 'تو جو تکم اللہ نے نازل فرمایا ہے اس کے مطابق ان کا فیصلہ کرنا اور جو حق تمصارے پاس آ چکا ہے اس کوچھوڑ کران کی خواہشوں کی پیروی نہ کرنا۔''

خلاصۂ کلام یہ کہ نصاریٰ کی میں عیسیٰ ابن مریم ﷺ کی طرف نسبت امر واقع کے خلاف ہے کیونکہ انھوں نے حضرت عیسیٰ ملیقا کی اس بثارت کا انکار کیا ہے جو انھوں نے حضرت محمد رسول اللہ مُلِّاثِیْم کی آمد کے بارے میں دی تھی کہذا ان کا حضرت محمد سُلِیْم کا انکار کرنا حضرت عیسیٰ ابن مریم فیٹلام کا انکار کرنا ہے۔

### ''الله تعالی معاف نه کریے'' کہنا جائز نہیں

سوال اسعبارت كے بارے من آپى كيارائے ہے كـ"الله تعالى معاف ندكرے"؟

(جواب) میں اس کو مکروہ سمجھتا ہوں کہ کوئی ہے ہے کہ 'اللہ تعالی معاف نہ کرے'' کیونکہ ان الفاظ سے بیروہم ہوتا ہے گویا کوئی اللہ تعالیٰ کوکسی چیز پرمجبور کرسکتا ہے جب کہ اللہ عزوجل کوکوئی مجبور نہیں کرسکتا جیسا کہ رسول اللہ سُلُقَیْرا نے فرمایا ہے: «لاً مُكْرِهَ لَهُ»(صحيح مسلم، الذكر والدعاء باب العزم بالدعاء، ح:٢٦٧٩)

"اسے کوئی مجبور نہیں کرسکتا ہے۔" نیز رسول الله تالیّا نے فرمایا:

"وَلَكِنَّ لِيَعْزِمُ الْمَسْأَلَةَ وَلْيُعَظِّمِ الرَّغْبَةَ فَإِنَّ اللهَ لاَ يَتَعَاظَمُهُ شَيْءٌ أَعْطَأُه (صحيح مسلم، الذكر والدعاء، باب العزم بالدعاء ولا يقل أن شنت، ح:٢٦٧٩)

''ات بورے وثو ق اور بڑی رغبت سے دعا کرنی چاہیے کیونکہ اللہ کیلئے اسے کسی چیز کا عطافر مانا کوئی بڑی بات نہیں ہے۔'' لہذا''اللہ تعالی معاف نہ کرے'' جیسے الفاظ استعال کرنے کے بجائے بیزیادہ بہتر ہے کہ یوں کیے:''اللہ ایسا نہ کرے'' کیونکہ یہ الفاظ اس وہم سے بہت دور ہیں جواللہ تعالی کے ق میں جائز نہیں۔

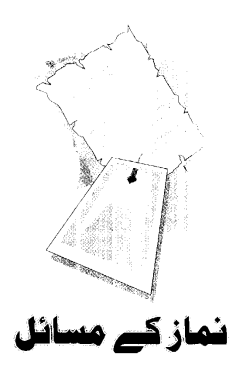
# کسی معین شخص کو''اےاطمینان پانے والی روح''نہیں کہنا جاہیے

سوال جب كوئى مخص فوت ہوجاتا ہے تو بعض لوگ بيآيات پڑھتے ہيں: ﴿ يَأَيَّتُهَا النَّفُسُ الْمُطْمَئِنَةُ ۞ الْرَحِعِيُ إِلَى رَبَّكِ رَاضِيَةً مَّرُضِيَّةً ﴾ ''اے اطمینان پانے والی روح! اپنے پروردگار کی طرف لوٹ چل تواس سے راضی وہ جھے سے راضی ۔''اس کے بارے میں کیا تھم ہے؟

(<u>جواب</u> ان آیات کا کسی مخصوص مخض پر اطلاق جائز نہیں کیونکہ اس طرح بیر گویا اس بات کی شہادت ہوگی کہ وہ قطعی طور پرلوگوں کی اس صف میں شامل ہے جن سے بونت وفات بیرکہا جاتا ہے۔



ww.KitaboSunnat.com



# نا یا کی اور نجاست سے طہارت کی بنیاد پانی ہے

سوال ایا کی اورنجاست سے طہارت حاصل کرنے میں اصل کیا ہے؟

نجاست سے طہارت حاصل کرنے کے حوالہ سے تھم ہیہ ہے کہ پانی یا جو چیز بھی نجاست کو زائل کردئے اس سے طہارت حاصل ہو جائے۔ جب عین ہو جائے گی کیونکہ نجاست سے طہارت کا مقصود ہیہ ہوتا ہے کہ اس نجاست کو کسی بھی چیز کے ساتھ زائل کردیا جائے۔ جب عین نجاست پانی یا پٹرول یا کسی بھی دوسری تریا خشک چیز سے کمل طور پرزائل ہوجائے تو اس سے طہارت حاصل ہوجاتی ہے۔ اگر کوئی چیز کے منہ ڈالنے کی وجہ سے نجس ہوگئی ہوتو اسے سات باردھونا اور ایک بارمٹی سے مانجھنا فرض ہے۔ اس تفصیل سے میں معلوم ہوگیا کہ نے طہارت حاصل کرنے میں کیا فرق ہے۔

ر الد کنجاست عبادت مقصود نہیں ہے بلکہ از الد کنجاست سے مقصود ہیہ ہے کہ نجس اور ناپاک چیز کو دور کر دیا جائے لہذا اسے جس چیز کے ساتھ بھی دور کیا جائے وہ دور ہو جائے اور اس کا نشان بھی فتم ہو جائے تو وہ چیز اس کیلئے مطہر ہوگی خواہ وہ پانی ہو یا پٹرول یا کوئی بھی دوسری چیز جس سے عین نجاست زائل ہو جائے تو اس سے اسے طہارت حاصل ہو جائے گی حتی کہ راج قول کے مطابق جسے شخ الاسلام ابن تیمیہ رشائیہ نے بھی ترجے دی ہے اگر نجاست دھوپ یا ہوا سے زائل ہو جائے تو اس سے جگہ پاک ہو جائے گی کیونکہ جسے شخ الاسلام ابن تیمیہ رشائی نے بھی ترجے دی ہے اگر نجاست دھوپ یا ہوا سے زائل ہو جائے تو اس سے جگہ پاک ہو جائے گی کیونکہ جسیا کہ میں نے کہا کہ عین نجاست ناپاک ہے جب یہ موجود ہوگی تو اس کی وجہ سے جگہ ناپاک ہو جائے وہ اس کیلئے مطہر گی تو جگہ اپنی اصل طہارت کی طرف لوٹ آئے گی لہذا ہر وہ چیز جس سے عین نجاست ادراس کا نشان زائل ہو جائے وہ اس کیلئے مطہر ہے البتہ اس کے رنگ کی وجہ سے ایسانشان جے جائے ہیں اگر اس سے نجاست زائل ہو جائے تو اس سے بھی کپڑے پاک ہو جائے ہیں کہ ڈورائی کلین جس سے کوٹ وغیرہ صاف کیے جاتے ہیں اگر اس سے نجاست زائل ہو جائے تو اس سے جائے ہیں کہ وہ بھی کپڑے پاک ہو جائے ہیں کہ وہ اسے کا کین جس سے کوٹ وغیرہ صاف کیے جاتے ہیں اگر اس سے نجاست زائل ہو جائے تو اس سے بھی کپڑے پاک ہو جائے ہیں کہ وہ کیا جائے ہیں گوڑ است زائل ہو جائے تو اس سے نہیں کوٹر سے کوٹر وہ سے کوٹر وہ کیا کہ وہ جائے ہیں اگر اس سے نجاست زائل ہو جائے تو اس سے کوٹر وہ کے پاک ہو جائے ہیں اگر اس سے نجاست زائل ہو جائے تو اس سے کوٹر وہ کیا کوٹر وہ کیا کہ کوٹر کی جائے گر کیا گر کوٹر کیا کہ کی کوٹر کیا کہ کوٹر کیا کہ کوٹر کیا کہ کوٹر کیا کوٹر کیا کہ کوٹر کی کوٹر کیا کہ کوٹر کیا کہ کوٹر کی کیا کہ کوٹر کیا کوٹر کیا کہ کوٹر کوٹر کیا کہ کوٹر کیا

# بدلے ہوئے پانی کا تھم

ریادہ عرص تھرے رہے کی وجہ سے جو پانی بدل گیا ہواس کے بارے میں کیا تھم ہے؟

جواب یہ پانی پاک ہے خواہ بدل گیا ہو کیونکہ یہ کسی خارجی چیز کے ملنے کی وجہ سے نہیں بدلا بلکہ بیتو اس جگہ طویل عرصہ تک تھہرے رہنے کی وجہ سے تبدیل ہوا ہے لہندا اس سے وضو کرنے میں کوئی حرج نہیں وضو سیح ہے۔

# مردوں کے لیے سونا حرام کیوں ہے؟

( مردول کے لیے سونے کے حرام ہونے کی کیا حکمت ہے؟

جواب سوال کرنے والے کواور اس شخص کو بھی جواس جواب ہے مطلع ہو خوب معلوم ہونا چاہیے کہ ہرمومن کے لیے احکام شریعت میں علت پیے کہ وہ اللہ اور اس کے رسول مُلِقِيْظِ کا فرمان ہے۔ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿ وَمَا كَانَ لِمُقْمِنِ وَلَا مُقْمِنَةٍ إِذَا قَضَى اللَّهُ وَرَسُولُهُۥ أَمْرًا أَن يَكُونَ لَمُثُمُ اَلَخِيَرَةُ مِنَ أَمْرِهِمُّ ﴾ (الأحزاب:٣٣/٣٣)

''اورکسی مومن مرداورمومن عورت کوحتی نہیں ہے کہ جب اللہ اوراس کا رسول کوئی امر مقرر کردیں تو وہ اس کا میں اپنا بھی سیجھافتیا سیجھیں''

جو شخص بھی ہم ہے کہی الیں چیز کے وجوب یا حرمت کے بارے میں پوچھے گا'جس کے تھم کی دلیل کتاب وسنت میں موجود ہوگی' تو اس کی علت بس بہی ہے کہ وہ اللہ تعالیٰ یا اس کے رسول ٹاٹیٹی کا فرمان ہے اور بیدعلت ہر مومن کے لیے کافی ہے۔حضرت عائشہ بڑا تھا ہے جب یہ پوچھا گیا کہ اس کا سبب کیا ہے کہ حاکھنہ عورت روز ہے کی تو قضا دیتی ہے لیکن نماز کی قضانہیں دیتی ؟ انھوں نے جواب میں فرمایا:

«كَانَ يُصِيبُنَا ذَٰلِكَ فَنَوْمَرُ بِقَضَاءِ الصَّوْمِ وَلاَ نُؤْمَرُ بِقَضَاءِ الصَّلَاةِ»(صحيح البخاري، الحيض، باب لا تَقضي الحائض الصلاة، ح:٣٢١ وصحيح مسلم، الحيض، باب وجوب قضاء الصوم ... ح:٣٣٥(٦٩) واللفظ له)

' ' ہمیں جب بیرحالت پیش آتی تو ہمیں روز ہے کی قضا کا حکم دیا جاتا تھالیکن نماز کی قضا کا حکم نہیں دیا جاتا تھا۔''

کتاب اللہ یا سنت رسول سے نص کامل جانا ہر مومن کے لیے علت موجبہ ہے لیکن اس کے باوجوداس بات میں بھی کوئی حرج نہیں کہ انسان اللہ تعالیٰ کے احکام میں علت و حکمت کو تلاش کرے کیونکہ اس سے اطمینان قلب میں اضافہ ہوگا اور جب احکام کوملل کے ساتھ ملایا جائے گا تو اس سے اسلامی شریعت کی سربلندی بھی واضح ہوگی اور جب اس منصوص حکم کی علت کسی دوسرے غیر منصوص امر میں بھی موجود ہوگی تو اسے اس پر قیاس کرناممکن ہوگا گویا کسی شرع حکم کی علت و حکمت کے معلوم ہونے کے بیتین فوائد ہیں۔

اس تمہید کے بعد ہم اس سوال کے جواب میں عرض کریں گے کہ بیٹا بت ہے کہ نبی اکرم مُلَّاثِیْنِ نے مردوں کے لیے سونے کے استعال کو ترام قرار ویا ہے البتہ اس کا استعال عورتوں کے لیے جائز ہے۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ سونا سب سے مہنگی چیز ہے جے انسان زینت کے طور پر استعال کرتا ہے۔ سونا زینت بھی ہے اور زیور بھی اور یہ چیزیں مرو کے لیے مقصود نہیں ہیں۔ انسان سونے کے بغیر نہ کسی کے لیے کھل ہوسکتا ہے اور نہ اس کے بغیر وہ کسی کو کھل کرسکتا ہے لیکن مرد تو رجو لیت کی وجہ سے فی نفسہ کامل ہے اسے اس بات کی ضرورت نہیں ہے کہ دہ اپنے آپ کو کسی دوسر نے فرد کے لیے مزین کرئے جس سے اس کی رغبت وابستہ ہو۔ اس کے برعکس عورت ناقص ہے' اسے اپنے حسن و جمال کی تکمیل کی ضرورت ہے۔ اسے ضرورت ہے کہ وہ سب سے قیمتی زیورات کے ساتھ ذیب وزینت اور آرائش وزیبائش کا اہتمام کرے تا کہ اس طرح اس کے اور اس کے شوہر کے مابین تعلقات خوشگوار ہوں' لہذاعورت کے لیے اس بات کو جائز قر اردیا گیا کہ وہ سونے کے زیورات استعال کرے جبکہ مرد کے لیے ان کا استعال نا جائز قر اردے دیا گیا۔ اللہ تعالیٰ نے عورت کے بارے میں فرمایا ہے:

> ﴿ أَوَمُن يُسَنَّقُوُ أَفِ ٱلْمِلْيَةِ وَهُوَ فِي ٱلْخِصَامِ عَنْدُمُ مُبِينِ ﴿ إِنَّ ﴾ (الزحرف: ١٨/٤٣) '' كياوه جوزيورين پرورش پائے اور جھڑے کے وقت بات واضح نہ كرسكے (الله كى بئي ہو عتى ہے؟)''

اس سے بھی شریعت کا بیتکم واضح ہوجاتا ہے کہ مردوں کے لیے سونا حرام ہے۔ اس مناسبت سے یہاں میں ان مردوں کی خالفت خدمت میں بھی عرض کروں گا جوسونے کے زیور پہنے کی آز بائش میں مبتلا ہو چکے ہیں کہ انہوں نے اللہ اوراس کے رسول کی خالفت کرتے ہوئے اپنے آپ کوعورتوں کی صف میں شامل کرلیا ہے اوراپ ہاتھوں میں انھوں نے جو زیور پہن رکھا ہے بیز یورنہیں بلکہ درحقیقت جہنم کی آگ کا انگارا ہے جیسا کہ نی منافیق سے بیٹا بت ہے البذا انھیں اللہ سجانہ دول کی آگے تو برکرنی چا ہے۔ اگر وہ ضرورکوئی ریوراستعال کرنا چا ہیں تو شرعی حدود کے اندر رہتے ہوئے چاندی کا زیوراستعال کر سے ہیں۔ اس میں کوئی حرج نہیں۔ ای طرح سونے کے سوا دیگر دھاتوں سے بنی ہوئی انگوشیوں کے استعال میں بھی کوئی حرج نہیں 'شرطیکہ یہ معاملہ حداسراف تک نہ پہنچ۔

# سونے کے دانت لگوانے کا حکم

ر انت لکوانے کے بارے میں کیا تھم ہے؟

جواب مردوں کو ضرورت کے بغیر سونے کے دانت نہیں لگوانے چا ہمیں کیونکہ مرد کے لیے سونا پہننا اوراسے بطور زیوراستعال کرنا حرام ہے۔ عورتوں کے لیے تھم یہ ہے کہ اگر اضیں سونے کے وانت بطور زیوراستعال کرنے کی عادت ہوتو پھر زیب وزینت کے لیے سونے کے دانت استعال کرنے میں کوئی حرج نہیں اور نہ یہ اسراف ہوگا کیونکہ نبی مُناشِظ نے فربایا ہے:

﴿أُحِلَّ الذَّهَبُ وَالْحَرِيرُ لَإِنَافِ أُمَّتِي﴾(جامع الترمذي، اللباس، باب ماجاء في الحرير والذهب، ح:١٧٢٠ وسنن النساني، الزينة، باب تحريم الذهب على الرجال، ح:١٥١٥ واللفظ له) ''ميرِيامت کي عورتوں کے ليے سونے اوررايشم کو حلال قراردے دیا گیا ہے''

جب کوئی عورت یا مرداس حال میں فوت ہوجائے کہ اس نے ضرورت کی وجہ ہے سونے کا دانت لگوایا ہوتو اسے اتارلیا جائے اللہ یہ مثلے کا اندیشہ ہولیعتی بیا ندیشہ ہوکہ اسے نکالنے کی وجہ سے مسوڑا بھٹ جائے گا تو اس صورت میں اسے باتی رہنے دیا جائے اور بیاس لیے کہ سونا بال ہے اور وفات کے بعد مال وارثوں کا ہوتا ہے لہٰذا اس کے میت کے پاس باتی رہنے اور اس کے ساتھ وفن ہونے میں مال کا ضیاع ہے۔

### مقامات وضومیں بیبیثاب کرنے کا حکم جب کہ جسم بھی بر ہند ہو

سوال وضو کے مقامات پر پیشاب کرنے کے بارے میں کیا تھم ہے؛ جب کہ اس صورت میں انسان برہنہ ہوجاتا ہو؟

جواب انسان کے لیے اس طرح برہنہ ہونا جائز نہیں ہے کہ اسے کوئی ایبا شخص دیکھ سکے؛ جس کے لیے اسے دیکھنا حال نہیں ہے۔
اگر انسان وضو کے لیے تیار کیے گئے مقامات پر برہنہ ہو کہ لوگ اسے دیکھ کیسی تو اس سے وہ گناہ گار ہوگا۔اس صورت میں فقہاء ہوئے تیا نے ذکر کیا ہے کہ آدمی کے لیے یہ واجب ہے کہ وہ استجا کے بجائے ڈھیے استعال کر لے یعنی لوگوں سے دور جا کر قضائے حاجت کرے اور پھروں یا ٹشو پیپرزیا کسی الیس سے نیادہ بار کے ساتھ صفائی کر لے جس کے ساتھ صفائی کرنا جائز ہوتی کہ تین باریا اس سے زیادہ بار پوشچھنے سے نجاست کے فارج ہونے کا مقام صاف ہوجائے ۔ فقہاء نے اسے واجب اس لیے قرار دیا ہے کہ استجاکے لیے سترکا مقام کو لئے سے لوگوں کے سامنے برہنگی ہوگی اور یہ کام حرام ہے اور جس کے بغیر حرام کی تلافی ممکن نہ ہو وہ واجب ہوتا ہے 'لہذا اس موال کے جواب میں ہم یہ بہیں گے کہ کی شخص کے لیے یہ جائز نہیں کہ استجاکے لیے وہ لوگوں کے سامنے ستر کے مقام کو بر ہنہ کرے بلکہ اسے کوشش کرنی جا ہے کہاں اسے کوئی نہ دیکھے۔

### کھڑے ہوکر بییثاب کرنااور حمام میں مقدس اوراق لے جانا کیسا ہے؟

( السوال کھڑے ہوکر بیٹاب کرنے کے بارے میں کیا حکم ہے؟

(جواب) کھڑے ہوکر پیثاب کرنا درج دیل دوشرطوں کے ساتھ جائز ہے: ﴿ انسان بیثاب کے چھینٹوں سے محفوظ رہے۔

اں بات ہے محفوظ ہو کہ کوئی اس کے ستر کود کیھے۔

سوال حمام میں قرآن مجید لے کرجانے کے بارے میں کیا تھم ہے؟

(جواب) اہل علم فرماتے ہیں کہ انسان کے لیے یہ جائز نہیں کہ وہ حمام میں قرآن مجید لے کر جائے کیونکہ یہ بات سب جانتے ہیں کہ قرآن مجید کے احترام اور تعظیم کا تقاضایہ ہے کہ اسے الیم جگہنہیں لے جانا چاہیے۔ واللہ الموفق!

سوال حمام میں ایسے کاغذات لے کرجانے کے بارے میں کیا حکم ہے جن پر اللہ کا نام لکھا ہو؟

(جواب) حمام میں ایسے کا غذات لے جانا جائز ہے جن میں اللہ کا نام ہؤ بشرطیکہ وہ کاغذات جیب میں ہوں اور ظاہر نہ ہوں بلکہ تخفی اور مستور ہوں ۔مسلمانوں کے اکثر و بیشتر نام اللہ عزوجل کے نام سے خالی نہیں ہوتے مثلا: عبداللہ اور عبدالعزیز وغیرہ (اور بیانام کا غذات بر کلھے ہوتے ہیں اور کا غذات جیب میں ہوتے ہیں۔)

# حمام میں بسم اللد کیسے پڑھے؟

سوال جب انسان حمام میں ہوتو وہ کسم اللہ کیے پڑھے؟

رجواب جب انسان حمام میں ہوتو وہ بھم اللہ اپنے دل میں پڑھے زبان سے نہ پڑھے کیونکہ وضواور عنسل کرتے ہوئے بھم اللہ کے پڑھنے کے وجوب کا قول قوی نہیں ہے۔ امام احمد بڑاللہ نے فرمایا ہے کووضو کے شروع میں بسم اللہ پڑھنے کے بارے میں نبی تالیخ کی

کوئی سیح حدیث ثابت نہیں ہے۔اس لیے علامہ موفق ڈٹلٹے صاحب المغنی وغیرہ کا قول ہے کہ وضو کے شروع میں بسم اللہ پڑھنا سنت ہے واجب نہیں۔

قضائے حاجت کے وقت قبلہ کی طرف منہ یا پشت نہیں کرنی جاہیے

رے ہواں تضامے حاجت کے وقت قبلہ کی طرف منہ یا پشت کرنے کے بارے میں کیا تھم ہے؟

ر اس مسئلہ میں اہل علم کے کئی اقوال میں 'جن کی تفصیل حسب ذیل ہے بعض اہل علم کا مذہب ہے کہ قضائے حاجت کے وقت غیر عمارت میں (کھلی جگہ) قبلہ کی طرف منہ اور پشت کرنا حرام ہے اور انھوں نے حضرت ابوابوب والنون کی اس حدیث سے استدلال کیا ہے کہ نبی منافیق نے فرمایا:

﴿إِذَا أَتَيْتُمُ الْغَائِطَ فَلَا تَسْتَقْبِلُوا الْقِبْلَةَ وَلاَ تَسْتَدْبِرُوهَا بِبَوْلِ وَلاَ غَائِطٍ وَلٰكِنْ شَرِّقُوا أَوْ غَرِّبُوا»(صحيح البخاري، الوضوء، باب لا تستقبل القبلة ببول ولا غائط . . . ح: ١٤٤ وصحيح مسلم، الطهارة، باب الاستطابة، ح: ٢٦٤ واللفظ له)

'' جبتم قضائے عاجت کے لیے جاؤ تو بول و براز کے وقت قبلہ کی طرف منہ اور پشت نہ کرو بلکہ مشرق یا مغرب کی طرف رخ کرو۔''<sup>©</sup>

حصرت ابوایوب والشؤنے بیان کیا کہ جب ہم شام گئے تو دیکھا کہ بیت الخلاقبلدرخ بنائے گئے تھے۔ہم جب ان سے باہر نکلتے تو اللہ تعالی سے استغفار کر لیتے تھے۔ اہل علم کے اس گروہ نے ابوالیوب ڈاٹٹو کی اس روایت کو اسے غیر عمارت پر محمول کیا ہے البتہ عمارت کے اندررخ اور پشت کرنا جائز ہے کیونکہ حدیث ابن عمر ڈاٹٹو ایس ہے:

﴿ اِرْ مَتَفَيْتُ فَوْقَ بَيْتِ حَفْصَةً فَرَأَيْتُ النَّبِيَّ ﷺ يَقْضِي حَاجَتَهُ مُسْتَذْبِرَ الْقِبْلَةِ مُسْتَقْبِلَ الشَّامِ»(صحيح البخاري، فرض الخمس، باب ماجاء في بيوت أزواج النبي ﷺ، ح:٣١٠٢) ''مِين حضرت عفصہ ﷺ کے گھر کے اوپر پڑھا تو میں نے دیکھا کہ نبی ناٹیٹم قبلہ کی طرف پشت کے اور شام کی طرف منہ

کے تفائے ماجت کررہے تھے۔''

بعض علماء نے بیکہا ہے کہ تمارت یا غیر عمارت کی حال میں بھی قبلہ کی طرف منہ یا پشت کرنا جا تر نہیں ہے انھوں نے حضرت ابوابوب ڈانٹو کی فدکورہ بالا حدیث سے استدلال کیا ہے۔ اور حضرت ابن عمر ڈانٹو کی مدیث کے انھوں نے درج ذیل جوابات دیے ہیں ﴿ حدیث ابن عمر ڈانٹو کو کمانعت اصل کو بیان دیا ہو میں نے جواز اور اصل کے مطابق بیان زیادہ بہتر ہے۔ ﴿ حضرت ابوابوب ڈانٹو سے مروی حدیث قول ہے اور حدیث ابن عمر دانٹو فعلی ہے اور فعل کو قول کے خلاف پیش نہیں کیا جاسکتا کیونکہ فعل میں خصوصیت نسیان اور دیگر کئی احتمال ہو سکتے ہیں۔ ابن عمر دی انتوان کو مول کے خلاف پیش نہیں کیا جاسکتا کیونکہ فعل میں خصوصیت نسیان اور دیگر کئی احتمال ہو سکتے ہیں۔

مشرق یا مغرب کی طرف رُخ کرنے کا بیتھم مدینداوراس کے مضافات اور شام وغیرہ کیلئے مخصوص ہے جو مکہ مکر مدے شال میں ہیں بلکہ
 مشرق یا مغرب میں واقع یمن وغیرہ کیلئے بھی یہی تھم ہے کیکن مکہ مکر مدے مشرق یا مغرب میں واقع مقامات مثلاً پاکتان بھارت بھارت بھارت میں شائی افریقہ اورامر یکہ وغیرہ کیلئے قبلے کا رُخ شرقاً یا غربا ہونے کے باعث تضائے حاجت کے وقت شرقاغ را بیٹھناممنوع ہے۔
 چین شالی افریقہ اورامر یکہ وغیرہ کیلئے قبلے کا رُخ شرقاً یا غربا ہونے کے باعث تضائے حاجت کے وقت شرقاغ را بیٹھناممنوع ہے۔
 میں شائی افریقہ اورامر یکہ وغیرہ کیلئے قبلے کا رُخ شرقاً یا غربا ہونے کے باعث تضائے حاجت کے وقت شرقاغ را بیٹھنامنوع ہے۔
 میں شائی افریقہ اور اس کے مصلول کی باعث تصافحہ کے مصلول کی باعث تصافحہ کے دیا ہے۔
 مشرق کے مصلول کی باعث کی باعث کے دیا ہے مصلول کی باعث کے دیا ہے۔
 مشرق کے مصلول کی باعث کی باعث کے دیا جو کہ باعث کی باعث کے دیا ہے دیا ہے۔
 مشرق کے دیا ہے مصلول کے دیا ہے مصلول کی باعث کی باعث کے دیا ہے دیا ہے۔
 مشرق کے دیا ہے کہ باعث کی باعث کے باعث کی باع

میر نزدیک اس مسئلہ میں راج قول میہ ہے کہ کھلی نصامیں قبلہ کی طرف منداور پشت کرنا حرام ہے اور ممارت کے اندر پشت کرنا جائز ہے منہ کرنا جائز نہیں کیونکہ منہ نہ کرنے کے بارے میں ممانعت مطلق ہے اور اس میں کوئی تخصیص نہیں اور پشت کرنے کے بارے میں ممانعت فعل کے ساتھ مخصوص ہے۔علاوہ ازیں منہ کرنے کی نسبت پشت کرنا زیادہ خفیف ہے اس لیے انسان جب سک ممارت کے اندر ہوتو اس بارے میں تخفیف کردی گئی ہے لیکن افضل یہی ہے کہ جہال تک ممکن ہو قبلہ کی طرف پشت بھی نہ کی جائے۔

#### استنجا کرنا کب واجب ہے؟

<u>سوال</u> جب انسان کی ہوا خارج ہوتو کیا اس سے استنجا کرنا بھی واجب ہے؟

جواب وبرے ہوا خارج ہونے سے وضوٹوٹ جاتا ہے کیونکہ نبی مُلَاثِرُ نے فر مایا ہے:

﴿ لاَ يَنْصَرِفْ حَتَّى يَسَلْمَعَ صَوْتًا أَوْ يَجِدَ رِيحًا (صحيح البخاري، الوضوء، باب لا يتوضأ من الشك حتى يسنيتن، ح:١٣٧ وصحيح مسلم، الحيض، باب الدليل على أن من تيقن الطهارة ثم شك في الحدث فله أن يصلي بطهارته تلك، ح:٣٦١)

"اس وقت تك نمازنه چھوڑے جب تك آوازندىن لے يابد بونم محسوس كر لے-"

لیکن اس سے استنجا بینی شرم گاہ کو دھونا واجب نہیں ہے کیونکہ اس صورت میں کوئی الیی چیز خارج نہیں ہوتی 'جسے دھونا لا زم ہو' البتہ ہوا خارج ہونے سے وضوٹوٹ جائے گا لہٰذا انسان کے لیے وضو کرنا ہی کافی ہوگا یعنی کلی اور ناک صاف کرتے ہوئے منہ اور کہنوں تک دونوں ہاتھوں کو دھولے' سراور کا نوں کامسح کرے اور شخنوں تک دونوں یا وَں دھولے۔

میں یہاں ایک مسئلے کی طرف توجہ مبذول کرانا چاہتا ہوں جو بہت ہے لوگوں کو معلوم نہیں ہے اور وہ یہ کہ بعض لوگوں نے جب نماز کے وقت سے پہلے بول و براز کر کے استنجا کرلیا ہوا ور پھر وہ نماز کے وقت وضو کرنے لگیں تو وہ یہ بچھتے ہیں کہ دوبارہ استنجا یعنی شرم گاہ کو دھو لے تواس سے وہ مقام پاک گاہ کو دھو نا نے بیات درست نہیں ہے کیونکہ انسان جب تھنائے حاجت کے بعد شرم گاہ کو دھو لے تواس سے وہ مقام پاک ہوگیا اور جب وہ پاک ہوگیا تو پھر اسے دوبارہ دھونے کی ضرورت نہیں ہے کیونکہ اپنی معروف شرائط کے ساتھ استنجایا ڈھلے استعمال کرنے سے مقصود مقام کو پاک کرنا ہے لہذا جب وہ پاک ہوجائے تو دوبارہ اس وقت تک ناپاک نہیں ہوتا جب تک اس سے دوبارہ کوئی چیز خارج نہ ہو۔

کیا خطبہ تننے کے دوران میں مسواک کی جاسکتی ہے؟

ر السوال مسواک کے استعال کی تا کید کس وقت ہے؟ نماز کا انتظار کرنے والے اور خطبہ سننے والے کے لیے مسواک کرنے کے بارے میں کیا تھم ہے؟

(جوآب سوکراٹھنے کے وقت مسواک کی بہت ریادہ تاکید ہے نیز گھر میں داخل ہوتے وقت وضو میں کلی کرتے وقت اور نماز کے لیے کھڑے ہونے دوت کے وقت بھی مسواک کی بہت زیادہ تاکید ہے۔ نماز کا انتظار کرنے والے کے لیے مسواک کرنے میں کوئی حرج نہیں البتہ خطبہ سننے سے توجہ ہٹا دے گی۔ اگر اونگھ وغیرہ طاری ہوتو اونگھ دور

#### $^{\odot}$ کرنے کے لیے مسواک کرسکتا ہے۔

# وضوكرتے وقت بسم الله ريڑھنے كاحكم

ر السوال كياوضوكرت وقت بسم الله يرط هناواجب ع؟

رجوات وضوکرتے وقت بسم اللہ پڑھنا واجب نہیں بلکہ سنت ہے کوئکہ اس کے بارے میں حدیث کا شہوت کل نظر ہے۔امام احمہ بڑاللہ نے فرمایا ہے کہ اس باب میں کوئی حدیث ثابت نہیں ہے اور جیسا کہ سب لوگوں کو معلوم ہے کہ امام احمہ بڑاللہ عدیث کے جلیل القدرائمہ و تفاظ میں سے ہیں لہٰذا جب وہ فرمائیں کہ اس باب میں کوئی حدیث ثابت نہیں ہے تو بلا شبہ اس حدیث کے بارے میں دل میں خلش رہتی ہے اور جب اس کا شہوت کل نظر ہے تو کسی انسان کے لیے بی جائز نہیں کہ وہ بندگان الہٰی کے لیے کسی ایک چیز کو لازم قرار دے جو رسول اللہ مظافی ہے تابت نہ ہؤاس لیے میری رائے بیہ ہے کہ وضوکرتے وقت بسم اللہ پڑھنا سنت ہے لیکن جس کے نزویک بیصدیث ثابت ہوتو اس کے لیے اس کے مطابق میں کرناوا جب ہوگا کیونکہ [لاً وُصُوءً ] میں "لاً سیجے قول کے مطابق نفی صحت کے لیے ہے نفی کمال کے لیے ہیں۔

### کیامردوں کی طرح عورتوں پرختنہ واجب ہے؟

ر دوں اور عورتوں کے ختنے کے بارے میں کیا تھم ہے؟

جواب ایمتنے کے عکم کے بارے میں اختلاف ہے۔ صحیح ترین قول میہ ہے کہ ختنہ مردوں کے حق میں واجب اورعورتوں کے حق میں سنت ہے اور دونوں میں فرق کی وجہ میہ ہے کہ مردوں کے حق میں ختنہ میں ایک الیی مصلحت ہے جس کا نماز کی شرطوں میں سے ایک شرط لعنی طہارت سے تعلق ہے کیونکہ قلفہ باقی رہ جاتا ہے اور مشرط لعنی طہارت سے تعلق ہے کیونکہ قلفہ باقی رہ جاتا ہے اور وہ جلن یا سوزش کا سبب بن جاتا ہے اور ہو کرنجاست کا سبب بنار ہتا ہے وہ جلن یا سوزش کا سبب بن جاتا ہے واس سے بیث ب خارج ہو کرنجاست کا سبب بنار ہتا ہے ہورت کے ختنہ کازیادہ سے زیادہ فائدہ میہ ہے کہ میعورت کی شہوت کم کردیتا ہے۔ میطلب کمال ہے اور ایسی چیز نہیں جس کے نہ

ا فضیلة الشیخ المفتی بڑاللہ نے اونگھ دور کرنے کے لیے مسواک کرنے کی کوئی دلیل بیان نہیں کی۔ ہمارے محد دوعلم کے مطابق غالباً کی صدیف میں اس کا ذکر نہیں ہے البتہ جمعہ کے دن حالت خطبہ میں اگر کی شخص کو ایک جگداونگھ آ جائے تو اس کے لیے مستحب ہیہ ہے کہ وہ جگہ تبدیل کر لے اور اس کی دلیل حضرت ابن عمر وٹائٹناسے مروی ہے حدیث ہے کہ نبی مگائی آئے نے فر مایا: [اِذَا نَعِسَ اَحَدُدُ کُمُ ہِورُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَنُ مَحْدِلِسِهِ ذَالِكَ ] (جمامع الترمذی 'ابواب السحیمعة' باب فیصن ینعس یوم المحمعة أنه یتحول من محمد معدن احدیث: 526 مسند احدد: 1352)'' جب تم میں سے کوئی شخص جمعہ کے دن او تکھنے لگے تو وہ اپنی اس جگہسے دوسری جگہتریل کر لے ہوجائے ''امام شافعی واللہ فرماتے ہیں کہ جمعے یہ بات پہند ہے کہ جب جمعہ کے دن کوئی شخص مجد میں او تکھنے لگے تو جگہ تبدیل کر لے بشرطیکہ جگہ موجود ہواور کسی کو پھلا تکنے کی نوبت بھی نہ آئے۔ جگہ تبدیل کرنے میں یہ حکمت ہے کہ اس سے نیند اڑ جاتی ہے اور اونگھ نہیں آئی۔ (الکتاب الام: 340/11) میں اُلمغنی لائن قدامہ: 2352-236)

کرنے سے نقصان ہو۔علماء نے وجوب ختنہ کے لیے بیشرط عائد کی ہے کہ اس سے ہلاکت یا بیاری کا اندیشہ نہ ہواگر اس طرح کا کوئی اندیشہ ہوتو پھر ختنہ واجب نہیں ہے کیونکہ واجبات عجز'یا خوف ہلاکت یا نقصان کی صورت میں واجب نہیں رہتے۔ مردوں کے حق میں وجوب ختنہ کے دلائل حسب ذیل ہیں:

💠 متعدداحادیث میں بیآیا ہے کہ نبی تا ﷺ نے اسلام لانے والوں کوختند کا تھم دیا 🗥 اوراصول بیہ ہے کہ امر د جوب کیلئے ہوتا ہے۔

♦ ختنه مسلمانوں اور عیسائیوں کے مابین امتیازی بات ہے حتی کہ مسلمان معرکوں میں اپنے شہداء کوختنوں ہی ہے پہچانتے تھے اور ۔۔

سیحتے تھے کہ ختند ہی ایک امتیازی علامت ہے اور جب بیا متیازی علامت ہے تو کافراورمسلمان میں امتیاز کے وجوب کے پیش

نظرواجب ہے۔ اس لیے کفار کے ساتھ مشابہت کوحرام قرار دے دیا گیا ہے کیونکہ نبی مُلَّاثِیَّا نے فرمایا ہے:

«مَنْ تَشَنَّبَهَ بِقُومٍ فَهُو مِنْهُمْ»(سنن أبي داود، اللباس، باب في لبس الشهرة، ح:٤٠٣١)

"جوکسی قوم کے ساتھ مشابہت اختیار کرے وہ انہی میں ہے ہے"

اللہ ختنہ بدن کے پچھ مصے کو کا شنے کا نام ہاور بدن کے کسی مصے کو کا ثنا حرام ہاور حرام کو کسی واجب شے ہی کے لیے مباح قرار دیا جاسکتا ہے اہذا ختنہ واجب ہے۔

﴿ (اگر کوئی بچینیم ہے تو اس کے ) ختنے کا اہتمام اس کا دارث کرتا ہے ادر دہ اس پر ادراس کے مال پر زیادتی ہے کیونکہ دہ ختنہ کرنا ہے ادر دہ اس پر ادراس کے مال پر زیادتی جائز نہ ہوتی ۔ ان نقلی ادر نظری دلائل کرنے والے کواجرت دے گا ادراگر ختنہ داجب نہ ہوتا تو اس کے مال ادر بدن پر بیزیادتی جائز نہ ہوتی ۔ ان نقلی ادر نظری دلائل سے معلوم ہوا کہ مردد ل کے حق میں ختنہ داجب ہے۔

عورتوں کے ختنہ کے بارے میں اقوال مختلف ہیں' جن میں شیح ترین قول ریہ ہے کہ ختنہ صرف مردوں کے لیے واجب ہے۔ عورتوں کے لیے نہیں اور اس کے بارے میں ایک ضعیف حدیث ہے:

«اَلْيِختَانُ سُنَّةٌ لِلرِّجَالِ، مَكْرُمَةٌ لِلنِّسَاءِ»(مسند احمد:٥/٥٧)

''ختنه مردوں کے کیے سنت اور عورتوں کے لیے فضیلت ہے'' اگر بیرحدیث صحیح ہوتی تواس باب میں فیصلہ کن ہوتی۔

مصنوی دانتوں کی صورت میں کلی کیسے کی جائے اور کیا کا نوں کے سے کے لیے نیا پانی لینا ضروری ہے؟

ر انسان نے مصنوعی دانت لگوائے ہوں تو کیا کلی کرتے ہوئے انھیں اتار نا واجب ہے؟

جواب جب انسان نے مصنوعی دانت لگوائے ہوں تو بظاہر یوں معلوم ہوتا ہے کہ انھیں اتار ناواجب نہیں ہے۔اس صورت میں بید دانت انگوشی کے مشاہبہ ہوں گے اور بوقت وضوانگوشی کو اتار نا واجب نہیں ہے بلکہ افضل بیہ ہے کہ اسے حرکت دے دی جے اور حرکت و ینا بھی واجب نہیں ہے کیونکہ نی سی المرائے انگوشی پہنتے تھے مگر بیمنقول نہیں کہ آپ وضو کرتے وقت اسے اتارویتے ہوں اور ظاہر ہے کہ ان دانتوں کی نسبت انگوشی پانی کے پہنچنے میں زیادہ رکاوٹ ہے اور پھر بعض لوگوں کے لیے ان لگائے ہوئے دانتوں کا اپنی جگہ ہے اتار نا اور پھر اضیں دوبارہ لگا تا بہت مشکل بھی ہے اس لیے انھیں دضو کرتے وقت اتار نا واجب نہیں ہے۔

ر السوال كي وضوكر في والے كے ليے بيلازم ہے كدوه كانوں كم سح كے ليے نيا پانى لے؟

رجوات کانوں کے لیے نیا پانی لینالازم نہیں ہے بلکہ سیح قول کے مطابق یہ ستحب بھی نہیں ہے کیونکہ نبی مثالی آئے کے وضوی کیفیت بیان کرنے والے صحابۂ کرام ڈی اُڈیٹم نے اس بات کو بیان نہیں کیا کہ آپ کا نوں کے لیے نیا پانی لیتے ہوں کلہذا افضل سے ہے کہ سر کے سطح کے بعد باتی بی ہوئی تری سے کانوں کا مسح کیا جائے۔

# وضومين ترتيب اورموالات كاحكم

مسوال وضویس تر تیب کے کیامعنی ہیں؟ وضویس موالات سے کیامراد ہے؟ اوراس کے بارے میں کیا حکم ہے؟

جوابی وضویس تر تیب کے معنی بیر ہیں کہ آپ اس طرح شروع کریں جس طرح اللہ تعالیٰ نے اسے شروع فرمایا ہے۔اللہ تعالیٰ نے پہلے چبرے کے دھونے کا ذکر فرمایا 'چر دونوں ہاتھوں کے دھونے کا 'چر سرکے سے کا اور پھر دونوں باؤں کے دھونے کا۔اللہ تعالیٰ نے دونوں ہتھیلیوں کے دھونے کا چبرہ دھونے نے پہلے دھونا واجب نہیں بلکہ سنت دونوں ہتھیلیوں کا چبرہ دھونا واجب نہیں بلکہ سنت ہے لہذا اعضاء وضوییں ای تر تیب کو طور کھیں جس تر تیب کے ساتھ اللہ تعالیٰ نے ان کا ذکر فرمایا ہے کیونکہ نبی تالیظ انے جب فریضہ جس تر تیب کے ساتھ اللہ تعالیٰ نے ان کا ذکر فرمایا ہے کیونکہ نبی تالیظ انے جب فریضہ کے ادا فرمایا اور آپ سعی کے لیے تشریف لے گئے تو آپ نے کوہ صفا ہے آغاز فرمایا۔ جب کوہ صفا کی طرف متوجہ ہوئ تو آپ نے اس آیت کریمہ کی تلاوت فرمائی:

﴿ ﴿ إِنَّ ٱلصَّفَا وَٱلْمَرْوَةَ مِن شَعَآمِرِ ٱللَّهِ ﴾ (البقرة: ١٥٨/٢) "بِ شَك صفا اور مروه الله كي نشانيول مِن سے بين ـ"

اور پھر فريايا:

﴿ أَبْدَأُ بِمَا بَدَأَ اللهُ بِهِ ﴾ (صحيح مسلم، الحج، باب صفة حجه النبي ﷺ، ح: ١٢١٨) ''ميں بھی اس سے شروع کرتا ہوں' جس سے اللہ تعالیٰ نے شروع فرمایا ہے۔''

ای طرح آپ نے واضح فرمادیا کے معنی یہ بہلے آپ صفا پراس لیے تشریف لائے بین تاکہ اس سے شروع کریں جس کا اللہ تعالی نے پہلے ذکر فرمایا ہے۔ موالات کے معنی یہ بین کہ اعضائے وضو میں زمانہ کے اعتبار سے فرق نہ کیا جائے بعنی بعض اعضا کو ایک وقت میں دھویا جائے اور بعض کو دوسرے وقت میں۔ اس کی مثال بیہ ہے کہ اگر اس نے اپنے چبرے کو دھویا اور پھر دونوں ہاتھوں کو اس کے بعد بہت تاخیر سے دھویا تو اس صورت میں موالات باتی نہ رہی لہذا اس صورت میں واجب ہے کہ دوبارہ از سرنو وضو کرے کیونکہ نبی مکافی نے جب کہ وجبارہ اور اس نے بعد بہت تاخیر سے دھویا تو اس صورت میں موالات باتی نہ وضوکیا ہے اور اس کے پاؤں میں ناخن کے بقدر جگہ ہے جس کو پائی نہیں لگا تو آپ مالیڈ نے فرمایا:

النَّحَعُ فَأَحْسُونُ وَضُوءَكَ ﴾ (صحيح مسلم، الطهارة، باب وجوب استيعاب جميع أجزاء محل الطهارة،

ے:۲٤۲)

''واپس جاوُ اوراحچي طرح وضوکرو \_''

اورسنن ابی داؤد کی روایت میں ہے کہ آپ نے اسے دوبارہ وضوکرنے کا تھم دیا۔ بیر حدیث بھی اس بات کی دلیل ہے کہ موالات شرط ہے اوراس لیے بھی کہ وضوا یک عبادت ہے اورا کی عبادت کے مختلف اجزاء کی ادائیگی میں فرق نہیں ہوتا جا ہے۔ صحیح بات یہ ہے کہ ترتیب اور موالات وضو کے فرائض میں سے دوفرض ہیں۔

سوال جب انسان وضوکرتے ہوئے کس ایک عضو کو دھونا مجبول جائے تواس کے بارے میں کیا تھم ہے؟

جوآب جب انسان وضوکرے اور وہ کی ایک عضوکو بھول جائے پھر اگر اسے جلدیا د آجائے تو وہ اسے اور اس کے بعد والے تمام اعضا کو دھوئے ۔ مثلاً: ایک شخص نے وضو کیا اور اس نے وائیں ہاتھ کو دھولیا گربائیں ہاتھ کو دھونا بھول گیا' پھر اس نے سراور کا نول کا مسح کرلیا اور پھر دونوں پاؤل کو بھی دھولیا اور وہ جب اپنے دونوں پاؤل کے دھونے سے فارغ بھوا تو اسے یاد آیا کہ اس نے بائیں ہاتھ کو نہیں دھویا تو اسے ہم یہ کہیں گے کہ وہ اپنے ہائیں ہاتھ کو دھوئے' سراور دونوں کا نول کا مسح کرے اور پھر دونوں پاؤل کو دھوئے تو سراور کا نول کے مسح اور پاؤل کے دوبارہ دھونے کو ہم نے ترتیب ہی کی وجہ سے واجب قرارویا ہے۔ وضوییں واجب ہے کہ اس ترتیب کو کھوظ رکھا جائے۔ جس ترتیب کے ساتھ اللہ تعالی نے اسے درج ذیل آیت کریمہ میں بیان فر مایا ہے:

﴿ فَأَغْسِلُواْ وُجُوهَكُمْ وَأَيْدِيكُمْ إِلَى الْمَرَافِقِ وَأَمْسَحُواْ بِرُءُ وسِكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ إِلَى الْكَعْبَيْنِ﴾ (الماندة: ١٥)

" تواپنے منہ اور کہنیوں تک اپنے ہاتھ دھولیا کروا اور سر کامسے کرلیا کرواور ڈخنوں تک پاؤں دھولیا کرو۔''

اوراگراہے طویل مدت کے بعد یاد آئے تو وہ از سرنو سارا وضود وہارہ کرئے مثلاً: ایک شخص وضوکر ہاور وہ اپناہایاں ہاتھ دھونا بھول جائے وضو سے فارغ ہوکر چلا جائے اور پھر طویل مدت کے بعداسے یاد آئے کہ اس نے بایاں ہاتھ نہیں دھویا تو اس کے لیے واجب ہے کہ از سرنو سارا وضود وہارہ کرے کیونکہ پہلے وضوییں موالات ہاتی نہیں رہی تھی اورا عضائے وضوییں موالات وضو کے سیح ہونے کے لیے شرط ہے۔ اوراگر اسے صرف بیشک ہوکہ اس نے اپناہایاں ہاتھ دھویا ہے یا نہیں یا یہ شک ہوکہ اس نے کلی ہونے کے لیے شرط ہے۔ اوراگر اسے صرف بیشک کی طرف التفات نہیں کیا جائے گا اور وہ اپنی نماز کو جاری رکھے گا' اس صورت میں کوئی ورج نہیں کیونکہ عبادات سے فراغت کے بعد شک کا اعتبار نہیں کیا جائے گا اور وہ اپنی عبادت میں شک کرنے گئے گا' اس لیے المند تعالیٰ کی اس سے لوگوں کے لیے وسوسے کا ایک دروازہ کھل جائے گا اور ہر انسان اپنی عبادت میں شک کرنے گئے گا' اس لیے المند تعالیٰ کی اس سے نہدوں پر بیر حمت ہے کہ عبادت سے فراغت کے بعد پیدا ہونے والے شک کونا تا بیل التفات قرار دے دیا گیا ہے الہذا انسان اس کی طرف توجہ نہ دے البت اگر کی خلل کے بارے میں واقعی یقین ہوتو پھر اس کی حلافی واجب ہے۔ واللہ اعلم۔

سوال جب وضوکرتے ہوئے پانی ختم ہوجائے ادر پھر پانی اس وقت آئے جب اعضا خشک ہو گئے ہوں کو اس صورت میں کیا وہاں سے وضوکرے گا'جہاں پانی ختم ہو گیا تھایا سارا وضوو و بارہ کرے گا؟ (جوآب) اس سوال کا جواب موالات (تسلسل) کے معنی اوراس کے صحت نماز کے لیے شرط ہونے پر بنی ہے اوراس مسئلہ میں علماء کے دوقول ہیں۔ان میں سے ایک قول ہیہ ہے کہ موالات شرط ہے اور وضوا گرتسلسل ہی کے ساتھ کیا جائے توضیح ہوگا اورا گر بعض اعضاء کو ایک دفعہ دھویا' بعض کو دوسری دفعہ دھویا اور درمیان میں وقفہ آگیا تو اس طرح وضوضیح نہ ہوگا اوراس مسئلہ میں یہی قول رائح ہے کیونکہ وضوا یک عبادت ہے لہذا ضروری ہے کہ اس عبادت کے بعض اجز ابعض دیگر کے ساتھ متصل ہوں۔اگر ہم ہے کہیں کہ موالات واجب اورصحت وضوکے لیے شرط ہے تو سوال ہیہے کہ موالات کیسے ہوگی؟

بعض علاء تو کہتے ہیں کہ موالات ہیہ ہے کہ اس عضو کے دھونے کو آپ اس قدر مؤخر نہ کریں کہ اس سے پہلے دھویا ہوا عضو خشک ہوجائے الا ہید کہ کی ایک عضویر بینٹ وغیرہ لگا ہوا تھا'
خشک ہوجائے الا ہید کہ کی ایس وجہ سے تاخیر ہوگئی ہوجس کا طہارت ہی سے تعلق ہو۔ مثلاً نید کہ کی ایک عضویر بینٹ وغیرہ لگا ہوا تھا'
اس نے اسے دور کرنے کی کوشش کی اور اس کوشش کی وجہ سے تاخیر ہوگئی اور پہلے دھوئے ہوئے اعضاء خشک ہوگئے اس صورت میں وہ اپنے وضو کے پہلے تسلسل ہی کو برقر ارر کھے گا'خواہ اس میں خاصی دیر ہوجائے کیونکہ اسے ایسے کام کی وجہ سے دیر ہوئی ہے جس کا طہارت کے ساتھ تعلق ہے۔ اور اگر تاخیر پانی کے حصول کی وجہ سے ہوئی ہوجیسا کہ اس سوال میں ہے تو بعض اہل علم کے بقول اس صورت میں موالات باتی نہیں رہتی لہذا وضواز سرنو دوبارہ شردع کرنا ہوگا اور بعض علماء یہ کہتے ہیں کہ اس صورت میں بھی موالات باتی ماندہ ہوئی ہو اسے مرف باتی ماندہ وضوکر نے والاتو تھیل وضو کے لیے انظار کرتار ہا ہے لہذا جب پانی آ جائے تو اسے صرف باتی ماندہ وضوکر نا جا ہے خواہ اس کے اعضا خشک ہوگئے ہوں۔

بعض دوسرے علیاء جوموالات کے وجوب اور شرط کے قائل ہیں وہ یہ کہتے ہیں کہ موالات کا تعلق عضو کے خشک ہونے سے خبیں بلکہ عرف سے ہے۔ عرف کے مطابق جے وقفہ سمجھا جائے 'وہ وقفہ ہوگا اوراس سے موالات قطع ہوجائے گی یعن تسلسل ٹوٹ جائے گا اور جے عرف وقفہ نہ سمجھے وہ وقفہ نہ ہوگا اوراس سے موالات ختم نہ ہوگی مثلاً: پانی ختم ہونے کی صورت میں جولوگ پانی کے انظار میں ہیں یا اسے لانے کی کوشش میں مشغول ہیں تو اس صورت کو وضو کے اول وآخر میں انقطاع شار نہیں کیا جاتا للہذا آھیں پہلے وضوکو حجے شار کرتے ہوئے صرف باتی ماندہ وضوکر نا ہوگا اور یہی قول زیادہ صبح معلوم ہوتا ہے کہ جب پانی آجائے تو صرف باتی ماندہ وضوکو کھمل کریں اللہ یہ کہ درمیان میں وقفہ بہت زیادہ طویل ہوجائے جواسے عرف سے خارج کردے تو وضواز سرنو کرنا ہوگا۔ اس مسئلہ وضوکو کی صورت کے لیے گئوائش ہے۔

# ناخنوں پرمصنوعی ناخن اور نیل پالش کی صورت میں وضو کا تھکم

رسوال اس عورت کے وضو کے بارے میں کیا تھم ہے جس نے اپنے ناخنوں پر مصنوعی ناخن یا نیل پالش لگار کھی ہو؟ جواہ یہ مصنوعی ناخن اور نیل پالش جنہیں عورت نے اپنے ناخنوں کے اوپر لگار کھا ہوا ان کاعورت کے لیے استعال جائز نہیں ، جبکہ وہ نماز پڑھر ہی ہو کیونکہ طہارت کرتے ہوئے یہ پانی کے اعضا تک پنچنے میں مانع ہیں اور ہروہ چیز جواعضائے وضوتک پانی کے جبنچنے میں رکاوٹ بے وضویا عسل کرنے والے کے لیے اس کا استعال جائز نہیں کیونکہ ارشاد باری تعالی ہے:

﴿ فَأَغْسِلُواْ وُجُوهَكُمْ وَأَيْدِيكُمْ ﴾ (المائدة: ١/٥)

'' تو مندا در باتھ دھولیا کرو۔''

عورت نے اپنے ناخنوں پر جب نیل پالش یا مصنوی ناخن لگار کھے ہوں جو پانی کے پینچنے میں رکاوٹ ہوں تو ایک صورت میں یہ پنیس کہا جاسکتا کہاس عورت نے اپنے ہاتھوں کو دھویا ہے اور جب اس نے اپنے ہاتھوں کو نہیں دھویا تو اس نے وضویا عسل کے مراکض میں سے ایک فرض کو ترک کردیا۔ اور اگر عورت ایس ہو جونماز نہ پڑھتی ہو مثلاً: حاکضہ عورت تو اس کے لیے ان کے استعال میں کوئی حرج نہیں الآبی کہ یفعل کا فرعور تو ل کے خصائص میں سے ہوتو پھران کے ساتھ مشابہت کی وجہ سے بیرجائز نہ ہوگا۔

میں نے سنا ہے کہ بعض لوگوں نے بیفتوی دیا ہے کہ مصنوعی ناختوں اور نیل پالش کا استعمال موزوں کے پہننے کی طرح ہالہذا عورت کے لیے ایک دن رات کی مدت تک ان کا استعمال کرتا جا کڑنے جب کہ وہ مقیم ہواورا گرمسافر ہوتو پھر تین دن کی مدت تک ان کا استعمال جا کڑے لیکن میں فتو کی بالکل غلط ہے کوئکہ تمام وہ چیزیں جن سے لوگ اپنے بدنوں کو چھپا کمیں وہ موزوں کی طرح نہیں جیں کیونکہ شریعت نے غالبًا ضرورت کے چیش نظران پرسخ کو جا کڑ قرار دیا ہے۔ پاؤں کوسر دی سے بچنے اور انہیں دیگر چیزوں سے چھپانے کے لیے موزوں کی ضرورت ہے کیونکہ پاؤں براہ راست زمین اور کنگریوں پر لگتے اور سردی سے دوچار ہوتے ہیں الہذا شریعت نے بطور خاص انہی پرسخ کی اجازت دی ہے۔ پھض لوگوں نے مصنوعی ناخنوں اور نیل پالش کے استعمال کو تمامہ پر بھی قیاس کیا ہے لیکن ان کا بیہ قیاس بھی چیخ نہیں ہے کیونکہ ٹامہ کا مقام سر ہے اور اس کے لیے فرض سے بی ہے جب کہ اس کے برگس ہا تھوں کو دھونا فرض ہے اس لیے بی منگر پڑنے نے دورت کے لیے دستانوں پرسخ کو جا کڑ قر ار نہیں دیا عالا نکہ بی بھی ہا تھوں کو چھپا لیتے ہیں۔ اس سے معلوم ہوا کہ انسان کے لیے ضروری ہے کہ وہ جی معلوم کرنے کے لیے مقدور بھرکوشش کر ہے اور نقوی دینے کی کوشش نہ کر ہے اللہ یہ کہ سے معلوم ہوا کہ اس کے لیے فقوی دینا نشروری ہے کہ وہ وہ اللہ المحدود ہو کوشش کر ہے اور اگر اس نے فقوی نے نہ دیا تو اللہ تعالی اس کے بارے میں اس سے سوال کر سے کو کوئکہ فتو کی انٹر تو کی انٹر تعالی کی شریعت سے تعبیر ہے۔ واللہ المحدود وہ انہادی الیک سالے المستقیم .

# وضو كالممل طريقه

<u>سوال</u> شریعت میں مطلوب وضو کا کیا طریقہ ہے؟

جوآب شرعی وضو کے دو پہلو ہیں: ⊕وہ فرائض وواجبات جن کے بغیر وضو تیجے نہیں ہوتا اور وضو کے بیفرائض وواجبات حسب ذیل آیت کریمہ میں ندکور ہیں:

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوٓا إِذَا قُمْتُمْ إِلَى ٱلصَّلَاةِ فَأَغْسِلُواْ وُجُوهَكُمْ وَأَيْدِيَكُمْ إِلَى ٱلْمَرَافِقِ وَامْسَحُوا بِرُمُوسِكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ إِلَى ٱلْكَمْبَيْنِ﴾ (المائدة: ١/٥)

''مومنو! جبتم نماز پڑھنے کا قصد کروتو منہ اور کہنیوں تک ہاتھ دھولیا کرواور سر کامسے کرلیا کرواور ٹخنوں تک پاؤں دھولیا کر د۔'' گویا فرائض و واجبات سے ہیں: چبرے کا ایک بار دھونا' اور کلی کرنا اور ناک میں یانی ڈال کراہے صاف کرنا بھی اس میں شامل ہے' پھر دونوں ہاتھوں کو انگلیوں کے کناروں سے لے کر کہنیوں تک ایک بار دھونا۔ضروری ہے کہ وضو کرنے والا اپنے دونوں باز وؤں کو دھوتے ہوئے اپنی وونوں ہتھیلیوں کو بھی باز وؤں کے ساتھ دھوئے' بعض لوگ اس بات سے غافل ہیں اور وہ صرف اپ دونوں باز و دُں ہی کو دھوتے ہیں اور بیغلط ہے' پھرا یک بارسر کا مسح کرے اور دونوں کان بھی سر میں شامل ہیں اور دونوں یاوُں کو ٹخنوں تک ایک بار دھونا۔ تو یہ ہیں وضو کے فرائض و واجبات جن کے بغیر چارہ نہیں۔

﴿ وضو کے مستقبات: وضوشر وع کرتے ہوئے انسان ہم اللہ پڑھے دونوں ہھیلیوں کو تین بار دھوئے کچر تین چلوؤں کے ساتھ تین تبن بارکلی کر ہے اور ناک میں پانی ڈال کراسے صاف کرئے پھر چپرے کو تین بار دھوئے کچر دونوں ہاتھوں کو کہنوں تک تین تبن بار کلی کر ہے اور دہ اس طرح کہ اپنے دونوں ہاتھوں کو تین تین تبن بار دھوئے کہا وہ کہنا ہوں ہو تھوں کو دھوئے کچر ایک بارسرکا مسح کرے اور دہ اس طرح کہ اپنے دونوں ہاتھوں کو ترکے اور کے اور کھر آخر سے ابتدائی جھے تک لے آئے کہ پھر دونوں کا نوں کا مسح کرے دونوں آگھشت شہادت کو اپنے دونوں کا نوں کے سوراخوں میں داخل کرے اور دونوں انگوٹھوں کے ساتھ دونوں کا نوں کے باہر کی طرف مسح کرئے بھر دونوں پاؤں کو دونوں گنوں تک تین تین بار دھوئے کہلے دائیں اور پھر بائیس پاؤں کو دھوئے اور پھر اس کے بعد دونا میں داخل کرے اور دونوں بائیں پاؤں کو دھوئے اور پھر اس کے بعد

\* ﴿ أَشْهَدُ أَنْ لاَ إِلٰهَ إِلاَ اللهُ وَحْدَهُ لاَ شَرِيكَ لَهُ، وَأَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ ﴾ (صعيح مسلم، الطهارة، باب الذكر المستحب عقب الوضوء، ح: ٢٣٤ (٥٥٤)

" میں گواہی ویتا ہوں کہ اللہ کے سواکوئی معبود نہیں وہ اکیلا ہے کوئی اس کا شریک نہیں اور میں گواہی دیتا ہوں کہ محمد (مُثَاثِيمًا)

اس کے بندے اور اس کے رسول ہیں۔"

#### اورایک روایت میں ہے پھر پڑھے:

﴿ٱللَّهُمَّ اجْعَلْنِي مِنَ التَّوَّابِينَ وَاجْعَلْنِي مِنَ الْمُتَطَهِّرِينَ﴾(جامع الترمذي، الطهارة، باب في ما يقال بعد الوضوء، ح:٥٥)

''اےاللہ! تو مجھے کثرت سے توبہ کرنے والوں میں شامل کرلے اور مجھے خوب پاک صاف رہنے والوں میں سے بنادے۔'' جب کوئی شخص اس طرح وضو کرےگا' تو اس کے لیے جنت کے آشوں درواز سے کھول دیے جائیں گے۔وہ ان میں سے جس سے چاہے جنت میں داخل ہو جائے جیسا کہ حصرت عمر ڈٹاٹٹؤ سے مروی نبی ٹٹاٹٹٹا کی صیح حدیث سے ثابت ہے۔ <sup>©</sup>

# مریض طہارت کس طرح حاصل کرے؟

یدا کی مختصر رسالہ ہے جس میں بیان کیا گیا ہے کہ مریضوں پرطہارت اور نماز کے بارے میں کیا واجب ہے۔ مریض کے لیے مخصوص احکام میں کیونکہ وہ الی حالت میں ہوتا ہے جس میں اسلامی شریعت نے خاص رعایتیں دی ہیں۔اللہ تعالیٰ نے اپنے بی حضرت مجمد طالع کی کوایسے دین حنیف کے ساتھ معبوث فرمایا ہے جو بے حد آسان دین ہے۔ارشاد باری تعالیٰ ہے: ﴿ وَمَاجَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي ٱلدِّينِ مِنْ حَرَجٌ ﴾ (العج: ٧٨/٢٢)

"اورتم پردین (کی کسی بات) میں شکی نہیں گی۔"

اورفر مایا:

﴿ يُرِيدُ اللَّهُ بِحُمُ الْيُسْرَ وَلَا يُرِيدُ بِكُمُ الْمُسْرَ ﴾ (البقرة ٢/ ١٨٥)

''اللهُ تمهارے حَقّ میں آسانی چاہتا ہے اور تحق نہیں چاہتا۔''

اورفر مایا:

﴿ فَأَنَّقُوا اللَّهَ مَا اسْتَطَعْتُمْ وَأَسْمَعُواْ وَأَطِيعُواْ ﴾ (التغابن: ١٦/٦٤)

''سوجہاں تک ہو سکے اللہ سے ڈرواوراس کے احکام کوسنواور (اس کے ) فرماں بردار رہو۔''

اور نبی مُثَاثِیْرُ نے فرمایا ہے:

﴿إِنَّ الدِّينَ يُسْرٌ»(صحيح البخاري، الإيمان، باب الدين يسر، ح:٣٩)

"بےشک دین آسان ہے۔"

اور فرمایا:

﴿ إِذَا أَمَرْتُكُمْ بِشَيءٍ فَأَنُّوا مِنْهُ مَا اسْتَطَعْتُمْ ﴾ (صحيح البخاري، الاعتصام، باب الاقتداء بسنن رسول الله ﷺ، ح:٧٢٨٨ وصحيح مسلم، الحج، باب فرض الحج مرة في العمر، ح:١٣٣٧)

'' جب میں شمصیں کسی چیز کا تھم دوں' تو اس کی مقد در بھراطاعت بجالاؤ''

ای اسای قاعدے کی بنیاد پر اللہ تعالی نے عذر والے لوگوں سے ان کے عذر کے بقدران کی عبادت میں تخفیف کردی ہے تا کہ وہ کسی حرج ومشقت کے بغیر اللہ تعالیٰ کی عبادت کر سکیں۔ درج ذیل میں مریض کے لیے ضروری ہدایات ذکر کی جاتی ہیں:

ہولیش کے لیے واجب ہے کہ وہ پانی کے ساتھ طہارت حاصل کرے اور حدث اصغر کی صورت میں وضواور حدث اکبر کی صورت میں عنسل کرے۔

ے اگر وہ پانی کے ساتھ طہارت حاصل کرنے سے عاجز ہو یا پانی کے استعال کی صورت میں مرض میں اضافے کا خوف ہویا صحت یا بی کے حصول میں تاخیر کا اندیشہ ہوتو وہ تیم کرلے۔

ے تیمّم کی کیفیت رہے کہ وہ اپنے دونوں ہاتھوں کوایک بار پاک زمین پر مارے اوران دونوں ہاتھوں کواپنے سارے چہرے پر پھیرے اور پھرایک دوسری تبھیلی کے ساتھ اِن دونوں پرمسح کرے۔

ے مریض اگر ازخود طہارت عاصل نہ کرسکتا ہو' تو اسے وضو یا تیٹم کوئی دوسرافخص کروا دی۔ تیٹم کے لیے وہ مخض اپنے دونوں ہاتھوں کو پاکمٹی پر مارے اور بھران دونوں کومریض کے چېرے اور دونوں ہاتھوں پر پھیر دے۔ای طرح اگرود ازخود وضو نہ کرسکتا ہوتو کوئی دوسراشخص اسے وضوکرادے۔

- ے اگر اس کے کسی عضو طہارت میں زخم ہوتو وہ اسے پانی کے ساتھ دھوئے اگر پانی کے ساتھ دھونے سے تکلیف یا مرض میں اضافہ ہوتو وہ اس پڑتے کرلے اور وہ اس طرح کہا پنے ہاتھ کو پانی سے تر کر لے اور اسے زخم پر پھیردے اور اگرمنے کرنا نقصان دہ ہونہ وہ اس زخم پر بھی تیم کرلے۔
- ے اگر کوئی عضو ٹو ٹا ہواوراس پر پٹی بندھی ہویا بلستر لگا ہوتو وہ اسے دھونے کے بجائے 'پانی کے ساتھ مسلح کرلے اسے ٹیم کی ضرورت نہیں کیونکہ دھونے کے بجائے مسلح کیا جاسکتا ہے۔
- ہے یہ بھی جائز ہے کہ وہ دیوار کے ساتھ ٹیم کر لے یا کسی دوسری پاک چیز کے ساتھ ٹیم کر لے جس پرغبار ہو ٔ دیوار پراگر کسی ایسی چیز کے ساتھ ٹیم کر لے جس پرغبار ہو۔ چیز کی تہہ ہوجوز مین کی جنس میں سے نہ ہومثلاً: اس پر بلستر وغیرہ کیا گیا ہوتواس کے ساتھ ٹیم نہ کر سے اللہ یہ کہ اس پرغبار ہو۔
- ے اگر زمین' دیوار یا کسی ایسی چیز کے ساتھ تیم کرناممکن نہ ہو'جس پر غبار ہوتو اس میں بھی کوئی حرج نہیں کہ ٹی کوکسی برتن یا رومال میں رکھ لیا جائے اور اس کے ساتھ تیم کیا جائے۔
- ے اگر وہ ایک نماز کے لیے تیم کرے اور دوسری نماز کے وقت تک اس کی طہارت باتی ہوتو وہ اس نماز کو بھی پہلے تیم ہی کے ساتھ پڑھ لئے دوسری نماز کے لیے دوبارہ تیم نہ کرے کیونکہ اس کی طہارت برقر ارہ ہاور وہ (طہارت ختم کرنے والی) کسی چیز کے ساتھ ختم نہیں ہوئی۔
- ے مریض کے لیے واجب ہے کہ وہ اپنے بدن کوتمام نجاستوں سے پاک رکھے اور اگر اسے اس کی طاقت نہ ہوتو وہ حسب حال نماز پڑھ لئے اس کی نماز صحح ہوگی اور اسے اس کے اعادہ کی بھی ضرورت نہیں۔
- ے مریض کے لیے واجب ہے کہ وہ پاک کپڑوں کے ساتھ نماز پڑھے۔اس کے کپڑے اگر ناپاک ہوجا کمیں تو دھونا یا انھیں پاک کپڑوں کے ساتھ نماز پڑھ لئا اس کی نماز سیحے ہوگی اوراس پاک کپڑوں کے ساتھ تبدیل کر لینا واجب ہے اوراگر ایساممکن نہ ہوتو وہ حسب حال نماز پڑھ لئا اس کی نماز سیحے ہوگی اوراس کے اعادہ کی بھی ضرورت نہیں۔
- ے مریض کے لیے واجب ہے کہ وہ کسی پاک چیز پر نماز پڑھے۔اگر اس کی جگہ ناپاک ہوگئ ہوتو اسے دھونا یا کسی پاک چیز سے بدانا یا اس پر کوئی پاک چیز ڈال دینا واجب ہے۔اورا گرممکن نہ ہوتو وہ حسب حال نماز پڑھ لے اس کی نماز صحیح ہوگی اور اس کے اعادہ کی بھی ضرورت نہیں۔
- ہے مریض کے لیے بیہ جائز نہیں کہ طہارت سے معذوری کی وجہ سے وہ نماز کو وقت سے موخر کرے بلکہ اسے چاہیے کہ مقدور جر طہارت حاصل کر کے نماز کواس کے وقت پر ادا کرئے خواہ اس کے بدن کپڑے یا اس کی جگہ پر کوئی ایسی ناپا کی ہؤ جسے دور کرنے سے وہ عاجز ہو۔

# موز دں اور جرابوں پرمسح کا حکم اور مدت مسح کا بیان

- ر السوال طہارت میں احتیاط کے پیش نظر ہروضو کے لیے جرابیں اتارنے کے بارے میں کیا حکم ہے؟
- ر خواب ۔ خلاف سنت ہے اوراس میں ان روافض کے ساتھ مشابہت بھی ہے جو موزوں برش کرنے کو جائز نہیں سیجھتے ' حالانکہ بی مُلَّاثِمُ ا

نے حضرت مغیرہ رہائی اسے فرمایا تھا' جب انھوں نے آپ کے موزے اتار نے کا ارادہ کیا:

«دَعْهُمَا فَإِنِّي أَدْخَلْتُهُمَا طَاهِرَتَينِ»(صحيح البخاري، الوضوء، باب إذا أدخل رجليه وهما طاهرتان، ح:٢٠٦ وصحيح مسلم، الطهارة، باب المسح على الخفين، ح:٢٧٤(٧٩)

''نہیں چھوڑ دیں کیونکہ میں نے انھیں پاک (وضوکی) حالت میں پہنا ہے۔'' اورآپ نے ان پرمسح کیا۔

سوال موزول پرمس کاوفت کب شروع ہوتا ہے؟

جواب بیسکان اہم سائل میں ہے ہن کی لوگوں کو ضرورت ہے کہ ان کے سامنے اسے بیان کیا جائے لہذا ہم سوال کی نبعت جواب ان شاء الله زیادہ تفصیل کے ساتھ دیں گے۔موزوں پرسے کتاب وسنت سے ثابت ہے۔ قرآن مجید میں ارشاد باری تعالی ہے:
﴿ يَتَا يُّهُا اللّٰذِينَ عَامَنُوۤ أَ إِذَا قُمْتُمْ إِلَى اَلصَّكُوٰةِ فَاعْسِلُواْ وَجُوهَكُمْ وَآيَدِيكُمْ إِلَى اَلْمَرَافِقِ
وَامْسَاحُواْ بِرُءُ وسِكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ إِلَى اَلْكَمْبَيْنِ ﴾ (الماندة: ١/٥)

''مومنو! جبتم نماز پڑھنے کا قصد کیا کروتو منہادر کہنیوں تک ہاتھ دھولیا کر دادرسر کامسح کرلیا کر دادرڈمخنوں تک پاؤں دھو لیا کرو''

" آُرُ خُسلَکُمْ" کواگرلام کے کسرہ کے ساتھ پڑھا جائے تواس کا " بِرْ عُو سِسکُمُ" پرعطف ہوگا اور پاؤں بھی ان اعضا میں سے ہوں گئے جن پرمسے کرنا ہے لیکن قرآن مجید میں اس کی قراء ت لام کے فتحہ کے ساتھ ہے اوراس صورت میں اس کا عطف "وَ جُسو هُمَّ کُمْ" پرہوگا اور بیان اعضا میں ہے ہوں گئے جن کو وھونا ہے لہذا ان وونوں قراء توں کے مطابق پاؤں کو دھویا جائے گایا ان پرمسے کیا جائے گا اور سنت نے اس بات کو بیان کر دیا ہے کہ ان کو دھونا کب ہے اوران پرمسے کرنا کب ہے؟ اور وہ یہ کہ انھیں دھویا اس وقت جائے گا جب یہ نگے ہوں گے اور مسح کیا جائے گا جب یہ موزے وغیر کے ساتھ چھے ہوں گے۔

جہاں تک سنت سے اس کے ثبوت کا تعلق ہے تو موزوں پر مسح نبی ٹاٹیٹی سے توانز کے ساتھ ثابت ہے اہل علم نے اس باب میں دار دروایات کومتوانز احادیث میں شار کیاہے جبیسا کہ سی نے اسے ظم میں اس طرح بیان کیا ہے:

مِمَّا تَوُاتَرَ حَدِيثُ مَنُ كَذَبُ وَمَسنَ بَسْنَى لِلْهِ وَاحْتَسَبُ وَرَوْيَةٍ شَفَ اللَّهِ وَاحْتَسَبُ وَرُوْيَةٍ شَفَ الْحَدُوضِ وَمَسْحِ خُفَّيُنِ وَهِ ذِي بَعُضُ

"متواتر احادیث میں سے وہ ہے 'جس میں نبی مُنَافِیْنِ نے فرمایا ہے کہ جس نے جان بوجھ کرمیری طرف کوئی جھوٹی بات منسوب کی 'وہ اپنا ٹھکا ناجہنم سمجھے اور وہ حدیث جس میں ہے کہ جس نے حصول تواب کی نبیت سے اللہ تعالیٰ کا گھر بنایا' اللہ تعالیٰ اس کا گھر جنت میں بنائے گانیز رؤیت باری تعالیٰ شفاعت' حوض کوٹر اور موزوں پرمسے کرنے کی احادیث بھی متواتر میں اور یہ چند متواتر احادیث میں 'جنہیں بطور مثال بیش کیا گیا ہے۔''

گویا موزوں پرمسے نبی مُناقِیْل کی متواتر احادیث ہے ثابت ہے اور جب انسان نے حالت طہارت میں اُٹھیں بہنا ہوتو اُٹھیں اتار نے اور پاؤں کے دھونے ہے'ان پرمسے کرناافضل ہے۔ یہی وجہ ہے کہ حضرت مغیرہ بن شعبہ ڈلاٹیونے جب وضو کے وقت نبی

نَاتِيْمُ كِمُوزِ الله عَلَا الله وكياتو آبِ فِي مايا:

لاَدَعْهُمَا فَإِنِّي أَدْخَلْتُهُمَا طَاهِرَتَيْنِ (صحيح البخاري، الوضوء، باب إذا أدخل رجليه وهما طاهرتان، ح:٢٠٦ وصحيح مسلم، الطهارة، باب المسح على الخفين، ح:٢٧٤ (٧٩)

''انہیں چھوڑ دیں کیونکہ میں نے انھیں پاک (وضوکی) حالت میں پہنا ہے۔''

پھر آپ نے ان پرسے فرمایا۔ موزوں پرمسے کے لیے درج ذیل شرطیں ہیں: ﴿ انہیں حدث اصغراور حدث اکبر دونوں سے کامل طہارت کی صورت میں پہنا ہو۔ اگر انھیں حالت غیر طہارت میں پہنا گیا تو ان پرمسے کرناضی ہوگا۔ ﴿ مسح مرد ہوتو پھر اندر ہوئدت کا بیان ان شاء اللہ تعالیٰ آگے آئے گا۔ ﴿ مسح طہارت صغری یعنی وضو میں ہے۔ اگر انسان پرخسل واجب ہوتو پھر موزوں کو اتارنا واجب ہوگا تا کہ انسان سارے بدن کا خسل کر سکے لہذا حالت جنابت میں موزوں پرمسے نہیں کیا جا سکتا جیسا کہ حضرت صفوان بن عسال جھائے سے مردی حدیث میں ہے:

«كَانَ رَسُولُ اللهِ ﷺ يَأْمُرُنَا إِذَا كُنَّا سَفْرًا أَنْ لاَ نَـنْزِعَ خِفَافَنَا ثَلاَثَةَ أَيَّامٍ وَلَيَالِيَهُنَّ إِلاَّ مِنْ جَنَابَةٍ»(سنن النسائي، الطهارة، باب التوقيت في المسح، ح:١٢٦، ١٢٧ وجامع الترمذي، الطهارة، باب المسم على الخفين للمسافر والمقيم، ح:٩٦)

''رسول الله طَالِيَّا جميں ميچکم ديا کرتے تھے کہ ہم حالت سفر ميں اپنے موزوں کو تين دن رات تک ندا تاريں الآيہ کہ جنابت کی حالت ہو۔''

یہ موزوں پرمسح کرنے کے جواز کی تین شرطیں ہیں۔

مدت مسى بسط كى مدت مقيم كے ليے ايك دن رات اور مسافر كے ليے تين دن رات ہے۔اس سلسلے ميں نمازوں كى تعداد كانہيں بلكہ وقت كا اعتبار ہے۔رسول الله على ا

ابرہایہ سوال کہ اس مت کی ابتدا کب ہے ہوگی تو اس کا جواب یہ ہے کہ اس مت کی ابتدا اس وقت ہوگی جب پہلی بارسے کیا جائے گا۔ اس کی ابتدا نہ تو موزے پہننے کے وقت ہے ہوگی اور نہ پہننے کے بعد بے وضو ہونے کے وقت سے کیونکہ شریعت میں مسح کا لفظ استعمال ہوا ہے اور سمح کا وجود اس وقت ٹابت ہوگا جب عملی طور پرسمح کا وجود ہوگا۔ حدیث کے الفاظ میں ہے کہ تیم ایک ون رات ، ورمسافر تین دن رات مسمح کرے لہذا مدت کے لیے مسمح کا دجود ضروری ہے اور وجود اس وقت ہوگا جب پہلی بارسمح شروع کیا جائے گا جب مسمح کی ابتدا کے بعد چوہیں گھنٹے پورے ہوجا کیس تو مقیم کے لیے مسمح کی مدت ختم ہوجائے گی اور جب بہتر گھنٹے پورے ہوجا کیس وقت میں تو مقیم کے لیے درج ذیل مثال ملاحظ فرما کیں :

ا کیشخص نے نماز فجر کے لیے وضو کیا' پھراس نے موزے پہن لیے اس کا وضوظہر کے وقت تک قائم رہاا دراس نے ای وضو کے ساتھ نماز ظہرا داکی اور نماز عصر بھی اس نے اس وضو کے ساتھ اداکی اور پھر نماز عصر کے بعد پانچ بجے اس نے نماز مغرب کے لیے

وضو کیا اورمسح کیا تو شخص ا گلے دن پانچ بجے تک مسح کرسکتا ہے اوراگراس نے دوسرے دن پونے پانچ بجے مسح کیا اور پھراس وضو کے ساتھاس نے مغرب اور عشاء کی نمازیں ادا کیس تو اس نے اس مدت میں پہلے دن نماز ظهر عصر مغرب اور عشاء اور دوسرے دن کی فجز' ظبر' عصر' مغرب اورعشاء کی نمازیں ادا کیس اوراس طرح اس نے گویا نونمازیں مسح کے ساتھ ادا کرلیں۔اس سے معلوم ہوا کہ نمازوں کی تعداد کا عتبار نہیں جیسا کہ بہت ہے عام لوگ سمجھتے ہیں کہ سم کے ساتھ پانچے فرض نمازیں اوا کی جاسکتی ہیں۔ یہ بات بے اصل ہے کی مندشر بعت نے مقیم کے لیے ایک دن رات کاوت مقرر کیا ہے اور اس وقت کی ابتدا پہلے متح سے ہوتی ہے اور مذکورہ مثال ہے آپ نے معلوم کرلیا کہ اس شخص نے کتنی نمازیں مسح کے ساتھ ادا کی ہیں۔اس مثال سے بیجھی معلوم ہوا کہ وہ مدت پوری ہونے کے بعد مسے نہیں کرسکتا کیونکہ اگر اس نے مدت پوری ہونے کے بعد مسح کیا تو وہ باطل ہوگا' اس سے اسے طہارت حاصل نہیں ہوگ اوراگراس نے مدت تمام ہونے سے پہلے سے کیااور پھرمدت تمام ہونے کے بعد تک اس کی طہارت باتی رہی تو اس کا وضونہیں ٹو لے گا بلکہ اس کی طہارت باتی رہے گی حتی کہ وضوٹوٹ جائے کیونکہ اس قول کی کوئی دلیل نہیں کہ مدت پوری ہونے کے ساتھ ہی اس کا وضو توٹ جائے گا۔ مدت پوری ہونے کے معنی سے ہیں کہ اس کے بورا ہونے کے بعد اب مسے نہیں کیا جاسکتا' اس کے سمعنی نہیں کہ مت بوری ہونے کے بعداس کی طہارت بھی باقی نہیں رہی کیونکہ وقت کا تعین مسح کے لیے ہے طہارت کے لیے نہیں الہذا مت بوری ہونے کے ساتھ طہارت ختم ہوجانے کی کوئی دلیل نہیں۔ہم نے جوموقف اختیار کیا ہے اس کی دلیل میہ ہے کہ اس مخفس نے سیح شرعی دلیل کے مطابق صیح وضوکیا تھا لہٰذاکسی شرعی دلیل کے بغیر ہم پنہیں کہد سکتے کہ اس کا وضوٹوٹ گیا ہے اور اس بات کی کوئی دلیل نہیں کہ مدت پوری ہونے کے ساتھ وضوٹوٹ جاتا ہے۔ لہذااس کی طہارت باقی رہے گی حتی کہ کتاب وسنت یا اجماع کی روشی میں وضو از مدار نے کار مار میں سے کوئی سے اوال کی سالتا ہے۔ لہذا اس کی طہارت باقی رہے گی حتی کہ کتاب وسنت یا اجماع کی روشنی میں وضو ٹوٹ جانے کے اسباب میں سے کوئی سبب پایا جائے۔

مسافرتین دن را تیں یعنی بہتر گھنے تک مسے کرسکتا ہے اس مدت کا آغاز پہلی بارسے سے ہوگا 'اسی لیے فقہائے حنابلہ فیتنگیائے نے ذکر کیا ہے کہ اگر کوئی شخص اس وقت موز ہے بہنے جب وہ اپنے شہر میں مقیم ہواور پھر اس شہر میں وہ بے وضو ہوجائے اور پھر وہ سفر شروع کر نے کے بعد مسح کر ہے تو اس حالت میں وہ مسافر کی مدت کو پورا کر ہے۔اس سے معلوم ہوا کہ یہ قول ضعیف ہے کہ مدت کی ابتدا اس وقت ہوگی جب موز ہے بعد وہ پہلی دفعہ بے وضو ہوا۔موز ہے پرسے کو باطل کرنے والی چیز مدت کاختم ہونا اور موز ہے کا تاردینا ہے جب موز ہے اتارد سے جائیں تو مسے باطل ہوجا تا ہے لیکن طہارت باتی رہتی ہے۔اس بات کی دلیل کہ موز ہ اتار نے ہے سے باطل ہوجا تا ہے حضرت صفوان بن عسال دائشؤ سے مروی سے صدیث ہے:

﴿كَانَ رَسُولُ اللهِ ﷺ يَأْمُونَا إِذَا كُنَّا سَفْرًا أَنْ لاَ نَـنْزِعَ خِفَافَنَا»(سنن النسائي، الطهارة، باب التوقيت في المسح، ح:١٢٦، ١٢٧ وجامع الترمذي، الطهارة، باب المسح على الخفين للمسافر والمقيم، ح:٩٦)

''رسولالله مُلَّاقِیُمُ نے ہمیں حکم دیا کرتے تھے ہم حالت سفر میں اپنے موزے ندا تاریں۔'' پیحدیث اس بات کی دلیل ہے کہ موز ہ اتار نے ہے سے باطل ہو جاتا ہے یعنی جب انسان سے کرنے کے بعد اپنے موزے کو ا تارد ہے تو اس کامسح باطل ہوجائے گا یعنی اب وہ دوبارہ اس وفت تک اٹھیں نہ پہنے اوران پرمسح نہ کرئے جب تک وہ ایسا کامل وضو نہ کرئے جس میں اس نے یاؤں کوبھی وھویا ہو۔

موزے اتاردینے کی صورت میں اس کی طہارت باتی رہے گی کیونکہ سے کی ہوئی چیز کے اتاردینے سے طہارت ختم نہیں ہوتی اس لیے کہ سے کرنے والا جب سے کرتا ہے تو شرقی ولیل کے مطابق اس کی طہارت کمل ہوجاتی ہے اور بیکمل طہارت اس وقت ختم ہوگی جب اس کے ختم ہونے کی کوئی شرقی ولیل ہو۔اوراس بات کی کوئی شرقی دلیل نہیں کہ سے کی ہوئی چیز کے اتاردینے سے وضو باطل ہوجاتا ہے البتہ اس بات کی دلیل موجود ہے کہ سے کی ہوئی چیز کے اتارو بے سے سے باطل ہوجاتا ہے البتہ اس بات کی دوبارہ مسخ نہیں کیا جا سکتا جب تک پاؤں وھو کر کمل وضو نہیں کرلیا جاتا 'البذا ہم عرض کریں گے کہ اصل ہوجائے گا لین اس صورت میں شرقی دلیل سے ثابت ہوجائے کہ اس صورت میں طہارت باتی نہیں ہے اور جب ایس کوئی ولیل موجود نہیں ہے تو وضو باتی رہے گا اور ختم نہیں ہوگا۔ ہمارے بن ویک یہی قول راج ہے۔ واللہ الموفق۔

# باریک بھی ہوئی جرابوں اور پی پرسے کا کیا تھم ہے؟

(سوال کیفی ہوئی اور باریک جراب برسے کرنے کے بارے میں کیا تھم ہے؟

(جوآب) راج قول یہ ہے کہ ایک جراب پرمس کرنا بھی جائز ہے جو پھٹی ہویااس قدر باریک ہوکہ اس ہے جسم نظر آتا ہو کیونکہ جراب وغیرہ پرمسے کے جواز ہے یہ قصورتہیں ہے کہ اس نے پاؤں کو چھپایا ہو کیونکہ پاؤں پردہ کا مقام نہیں ہے کہ جسے چھپانا واجب ہو مسل ہے مقصورتو مکلف کے لیے رخصت اور سہولت ہے لہذا اس کے لیے یہ لازم نہیں ہے کہ وہ وضو کرتے وقت جراب یا موزے کو اتارے بلکہ اس کے لیے مسل کا فی ہے۔ رخصت اور سہولت کی وجہ سے موزوں پرمسے کو جائز قرار دیا گیا ہے اور اس علت کی وجہ سے موز وں پرمسے کو جائز قرار دیا گیا ہے اور اس علت کی وجہ سے موز ہاور جراب بیٹا ہویا تھے سالم بلکا ہویا بھاری سب برابر ہیں۔

سوال پی رس کرنے کے بارے میں کیا حکم ہے؟

رجواب کہلے یہ معلوم کرنا ضروری ہے کہ جیرہ (پٹی) کے کہتے ہیں؟ جیرہ اصل میں اس چیز کو کہتے ہیں جس کے ساتھ ٹوٹی ہوئی چیز کو با ندھا جائے۔ اور فقہاء کے نزدیک اس سے مراووہ چیز ہے جے بوقت ضرورت طہارت کی جگہ پررکھا گیا ہو مثلاً: وہ پلستر جے ٹوٹی ہوئی ہڑی پر با ندھا گیا ہو قالیا: وہ پلستر ہے اور دوغیرہ کے مقام پر با ندھا گیا ہوتو دھونے کے بجائے اس پرمسے کرنا جائز ہے مثلاً: اگر وضوکر نے والے نے بوقت ضرورت زخم پر پٹی با ندھی ہوتو وہ اسے دھونے کے بجائے اس پرمسے کرے گا اور پہلارت کامل ہوگئ جس کے معنی یہ ہیں کہ یہ خص اگر بالفرض اس پلستریا پٹی کو اتارہ ہوتو اس کی طہارت باقی رہے گی اور ختم نہیں ہوگی کیونکہ طہارت شری طریقے سے کمل ہوئی تھی اور اس بات کی کوئی دلیل نہیں کہ پٹی اتار نے سے وضویا طہارت ختم ہوجا گیگی ۔ یا در ہے پٹی پرمس کرنے کے بارے میں کوئی دلیل بھی معارضہ سے خالی نہیں ہے۔ اس کے بارے میں تمام احادیث ضعیف ہیں تا ہم بعض اہل علم نے کہا ہے کہ مجموعی طور پر بیا حادیث اس قابل ہیں کہ ان سے استدلال کیا جاسے۔

بعض اہل علم نے کہا ہے کہ ضعیف ہونے کی وجہ سے ان احادیث سے استدلال نہیں کیا جاسکتا اور پھران حضرات کا اس مسئلہ میں اختلاف ہے۔ بعض نے کہا ہے کہ پئی کی جگہ سے طہارت ساقط ہوجاتی ہے کیونکہ وہ اس جگہ کو دھونے سے عاجز ہے اور بعض نے کہا ہے کہ وہ تیم کر لے کین اس پرمسے نہ کر ہے۔ اس بارے بیں احادیث سے قطع نظر بیقول زیادہ سے معلوم ہوتا ہے کہ وہ مسے کر لے اور بیسے اور بیسے اسے کہ وہ سے تین کہ اعضائے طہارت بیں سے کی عضو میں زخم ہوتو اس کی کئی صور تیں ہوں گی:

خ رخم نگا ہواور دھونااس کے لیے نقصان دہ نہ ہوتو اس صورت میں اسے دھونا واجب ہوگا 'بشر طیکہ زخم الی جگہ ہوجے دھونا واجب ہو۔
 خ رخم نگا ہوا سے دھونا اس کیلئے نقصان دہ ہوگر می کرنا نقصان دہ نہ ہوتو اس صورت میں میں کرنا واجب ہے دھونا واجب نہیں ہے۔
 خ زخم نگا ہوا ور دھونا اور می کرنا دونوں اس کے لیے نقصان دہ ہوں تو اس صورت میں تیم کیا جائے گا۔

خم چھپا ہوا ہواوراس پرپٹی وغیرہ بندھی ہوتو اس صورت میں اس پر سے کیا جائے گا اور بیسے کرنا اسے دھونے یا تیم کرنے سے
 نے نیاز کرد ہے گا۔

سوال کیا پی پرتیم اورمسے دونوں داجب بیں یانہیں؟

رجواب مسح اور تیم دونوں بیک وقت واجب نہیں ہیں کیونکہ ایک عضو پر طہارت کے دوطریقوں کو واجب قرار دینا' قواعد شریعت کے خلاف ہے کیونکہ ایک وقت میں عضو کی طہارت' مسح کی صورت میں واجب ہے یا تیم کی صورت میں۔ بیک وقت طہارت کے دوطریقوں کو واجب قرار دینے کی شرایعت میں کوئی نظیر نہیں ہے اور اللہ تعالیٰ بندے کوالی دوعبادتوں کا مکلف قرار نہیں ویتا جن کا سبب ایک ہو۔

ایک پاؤں دھونے کے بعد جراب پہن لے اور پھر دوسرا دھوئے تو کیا ایسا کرنا جائز ہے؟ سوال اس مخص کے بارے میں کیا تھم ہے' جس نے دضو کرتے ہوئے دائیں پاؤں کو دھویا تو اس پرموزہ یا جراب پہن لی اور پھر اس نے بائیں پاؤں کو دھویا تو اس پر جراب یا موزہ پہن لیا؟

جواب اس سئلہ میں اہل علم کا اختلاف ہے۔ بعض نے کہا ہے کہ موزہ یا جراب پہننے سے پہلے کمل وضوکر ناضروری ہے اور بعض نے کہا ہے کہ موزہ یا جراب پہن لئے پھر ہائیں پاؤں کو دھوئے اور اس میں موزہ یا جراب پہن لئے پھر ہائیں پاؤں کو دھوئے اور اس میں موزہ یا جراب پہن لئے پھر ہائیں پاؤں کو دھوئے اور اس میں موزہ یا جراب پہن لئے کہا ہے کہ بین اس نے دائیں اور بائیں پاؤں کو پاک کرنے کے بعد موزے یا جراب کو پہنا ہے اور اس پر یہ بات صادق آتی ہے کہ اس نے انھیں پاک حالت میں واغل کیا ہے کین ایک حدیث ہے جے امام حاکم نے روایت کیا ہے کہ بی من اللہ اللہ ان کہ اللہ ان کہ دوایت کیا ہے کہ بی من اللہ ان کہ دوایت کیا ہے کہ بی من اللہ اللہ ان کہ دوایت کیا ہے کہ بی من اللہ ان کہ دوایت کیا ہے کہ بی من اللہ ان کہ دوایت کیا ہے کہ بی کا اللہ ان کہ دوایت کیا ہے کہ بی کا اللہ ان کہ دوایت کیا ہے کہ بی کا اللہ ان کہ دوایت کیا ہے کہ بی کا اللہ ان کہ دوایت کیا ہے کہ بی کا اللہ ان کہ دوایت کیا ہے کہ بی کا اللہ ان کیا تھوں کیا کہ دوایت کیا ہے کہ بی کا اللہ ان کیا گئی کے کہ ان کے کہ بی کا لیا کہ دوایت کیا ہے کہ بی کا اللہ ان کی کیا تھوں کا کہ دوایت کیا گئی کہ کہ کہ دوایت کیا تھوں کیا تھوں کیا گئی کے کہ دوایت کیا تھوں کیا گئی کہ کہ دوایت کیا تھوں کیا گئی کیا گئی کیا گئی کیا تھوں کیا تھوں کی کہ دوایت کیا تھوں کیا تھوں کی کہ دوایت کیا تھوں کی کیا تھوں کی کا کہ دوایت کیا تھوں کیا تھوں کی کو کو کو کر کیا گئی کیا تھوں کیا تھوں کیا تھوں کیا تھوں کیا تھوں کیا تھوں کی کیا تھوں کے کہ دوایت کیا تھوں کیا تھو

' جبتم میں سے کوئی وضو کر کے اور اپنے موزے پہن لے۔''

اس حديث مين [إذَاتَوَطَّنَاً ]' جب وضوكر ك' كالفاظ ببلح قول كوراجج قراردية بين كيونكه جس شخص في الجمي تك بايان

پاؤں نددھویا ہوتواس پریہ بات صادق نہیں آتی کہ اس نے وضو کرلیا ہے لہذا اس کے مطابق پہلاقول زیادہ بہتر ہے۔

# مقیم سے کر کے سفر کا آغاز کر ہے تو کون سی مدت پوری کر ہے ؟

<u>سوال</u> جب کوئی مقیم انسان مسح کرے اور پھروہ سفر شروع کردے تو کیاوہ مسافر کی مدت تک مسح کرے گا؟

جواب جب کوئی مقیم سے کرے گھرسفر شروع کردی تو راج قول کے مطابق وہ مسافری مدت تک سے کرے گا۔ بعض اہل علم نے ذکر کیا ہے کہ جب وہ حضر بین سے کرے اور پھر سفر شروع کردی تو وہ مقیم کی مدت تک سے کر لیکن راج وہی بات ہے جوہم نے پہلے ذکر کی ہے کیونکہ اس شخص کی مدت سے ابھی کچھ باتی تھی کہ اس نے سفر شروع کردیا' تو اس پر بیہ بات صاوق آتی ہے کہ بیان سافروں میں سے ہے جو تین دن سے کرتے ہیں۔ امام احمد رشائے کے بارے میں ذکر کیا گیا ہے کہ وہ پہلے تو اس بات کے قائل تھے کہ اس صورت میں وہ مقیم والی مدت تک سے کرے گائیکن پھر انھوں نے رجوع کر کے اس تول کو اختیار فر مالیا تھا کہ وہ مسافر کی مدت تک مسے کرے گا۔

جرابوں پرسح کی مختلف صورتیں اوران کا تفصیلی جائزہ

روال جب انسان کوسے کی ابتدااور وقت کے بارے میں شک ہوتو وہ کیا کرے؟

رجواب اس حال میں وہ یقین پراعتاد کرئے ہیں جب بیٹک ہوکہ اس نے نماز ظہر کے وقت مسح شروع کیا تھایا نماز عسر کے وقت تو وہ سے کی ابتدا نماز عصر سے شار کرے کیونکہ اصل عدم سے ہے۔ اس قاعدہ کی ولیل میہ ہم چیز کواس کی اصل پر باقی رکھا جائے گااور اس میں اصل عدم سے ہے۔ رسول اللہ مُثَاثِیْمُ کی خدمت میں ایک ایسے محص کی صور تحال بیان کی گئ جسے بی خیال آتا ہے کہ وہ اپنی نماز میں کچھ محسوس کرتا ہے تو آپ نے فرمایا:

﴿ لاَ يُنْصَرِفْ حَتَّى يَسْمَعَ صَوْتًا أَوْ يَجِدَ رِيحًا (صحيح البخاري، الوضوء، باب لا يتوضأ من الشك حتى يستيقن، ح: ١٣٧ وصحيح مسلم، الحيض، باب الدليل على أن من تيقن الطهارة ثم شك في الحدث فله أن يصلي بطهارته تلك، ح: ٣٦١)

"وهاس وقت تک نمازنه چھوڑے جب تک آوازندین لے یا بومحسوں نہ کرے۔"

سوال جب انسان موزوں پرمنے کرئے پھر انھیں اتاردے اور جراب پرمنے کرلئے تو کیا اس کامسے کرنا سیحے ہوگا؟

رجواب اہل علم کے ہاں یہ بات معروف ہے کہ جب انسان اوپر یا پنچے کے ایک موزے پرمسے کرے تو تھم ای کے ساتھ متعلق ہوگا، دوسرے کی طرف منتقل نہو جائے گا جب کر کر دوسرے کی طرف منتقل ہوجائے گا جب کرکتے ہے کہ ایک موزے سے دوسرے کی طرف تھم منتقل ہوجائے گا جب کرکتے ہے والے پر کیا گیا ہواور مدت باقی ہواور یہی قول رائج ہے۔ لہذا اگر اس نے وضو کیا' جرابوں پرمسے کیا اوران کے اوپر اور جرابیں پہن لیس یا موزے بہن لیے اوراوپر والوں پرمسے کرلیا تو رائج قول کے مطابق اس میں کوئی حرج نہیں' بشر طیکہ مدت باقی ہواور مدت پہن لیس کے مسابق اس میں کوئی حرج نہیں' بشر طیکہ مدت باقی ہواور مدت سے شار کی جائے گا، دوسرے سے نہیں۔

سوال جدانسان جراب کواتارد سے اوروہ باوضوہ واور پھروضوٹو نے سے پہلے دوبارہ پہن لے تو کیااس صورت میں اس پرسے جائز ہوگا؟

جواب جب جراب کوا تار کردوباره بهن لے اوروہ باوضو ہوتو بیمعاملہ دوحالتوں سے خالی نہ ہوگا:

سوال جوفف مت فتم ہونے کے بعد موزوں پرسے کر کے نماز پڑھ لیواس کے بارے میں کیا تھم ہے؟

جوابی جب موزوں پر سے کی مدت ختم ہوجائے اور سی نے مدت ختم ہونے کے بعد سے کرکے نماز پڑھ کی ہو (تواس کی دوصور تیں ہوں گی:) اگر مدت ختم ہوجانے کے بعد وہ بے وضوہ وگیا اور اس نے سے کرلیا تواس کے لیے پاؤل دھونے سمیت دوبارہ مکمل وضوکرنا اور دوبارہ نماز پڑھنا واجب ہے کیونکہ اس نے اپنے پاؤل نہیں دھوئے اور اس طرح نامکمل وضو کے ساتھ نماز پڑھی ہے۔ اور اگر مسے کی مدت ختم گئی ہواور انسان کا وضو باقی ہے اور اس نے مدت ختم ہونے کے بعد نماز پڑھی ہوتو اس کی نماز صحیح ہوگی کیونکہ سے کہ مدت ختم ہونے سے وضوئیں ٹو ٹنا۔ اگر چہ بعض علماء ہو ہے ہیں کہ کی مدت ختم ہونے سے وضوئو نے جا تا ہے لیکن بی تول بلادلیل ہے الہذا جب مدت سے مکمل ہوجائے لیکن انسان کا وضو باقی ہو خواہ وضو سارا دن باقی رہے تو وہ اس وضو کے ساتھ نماز پڑھ سکتا ہے کیونکہ اس کا وضو شرعی دلیل کے ساتھ نماز پڑھ سکتا ہے کیونکہ اس کا وضوشری دلیل کے ساتھ فا بت ہے اور اس کے ٹو شیخ کے لیے بھی شرعی دلیل کی ضرورت ہوگی اور نبی نگا پڑھ سے الیک کوئی دلیل کا وضوشری دلیل کے ساتھ فا بت ہے اور اس کے ٹو شیخ کے لیے بھی شرعی دلیل کی ضرورت ہوگی اور نبی نگا پڑھ سے الیک کوئی دلیل کی ختم ہوجانا موجب وضو ہے۔ واللّٰہ اعلم.

### نواقض وضوكا ذكر

ر السوال وضوك كن چيزول سے توٹ جاتا ہے؟

ر بھواں جن چیزوں سے وضوٹوٹ جاتا ہے ان کے بارے میں اٹل علم میں اختلاف ہے ہم ان میں سے صرف الی چیزوں کو بیان کریں گے جو دلیل کے ساتھ ثابت ہیں۔

ہ ہروہ چیز جو قبل یا د ہر سے خارج ہو'اس سے وضوٹوٹ جا تا ہے' خواہ یہ بول ہو یا براز' ندی ہو یامنی یا ہوا۔ جو چیز بھی قبل یا د ہر سے خارج ہووہ ناقض وضو ہے اور بیا 'یک کچی ہات ہے کہ اس کے متعلق پوچھنے کی ضرورت نہیں۔البتہ خارج ہونے والی چیز اگر منی ہو اور وہ شہوت کے ساتھ خارج ہوتو اس سے عسل واجب ہوجاتا ہے اوراگر خارج ہونے والی چیز ندی ہوتو اس سے آلہ کناسل اور خصیتین کودھونااور وضوکرنا واجب ہوجاتا ہے۔

ایس گہری نیند ہے بھی وضوٹو ن جاتا ہے جس میں سوئے ہوئے انسان کو اپنا نے وضوہونا معلوم نہ ہو سکے البتہ اتنی ہلکی نیند میں میں سویا ہوا شخص اگر بے وضوہ و جائے تو اسے معلوم ہوجائے کہ اس کا وضوٹو ن گیا ہے۔ اس اعتبار ہے کوئی فرق نہیں کہ وہ لیٹ کر سویا ہوا ہے یا بیٹے کر گیک لگا کر سویا ہوا ہے یا بغیر کیک کے کیونکہ اہمیت حضور قلب کی حالت کی ہے۔ اگر نیند الی ہو کہ اگروہ بے وضوہ و بے تو اسے معلوم ہوجائے تو اس سے وضوئیں ٹوٹنا اور اگر نیندائی گہری ہو کہ اسے اپنے بے وضوہ و نے کے بارے میں معلوم نہ ہو سکے تو اس سے وضوکر نا واجب ہوگا کیونکہ نیند خود ناتی وضوئیں ہے بلکہ اس وجہ سے اسے ناتی وضوہ و نے کی صورت میں معلوم دیا جاتا ہے کہ اس کی وجہ سے وضوئیں ٹوٹنا۔ نینداگر ہوجائے تو اس سے وضوئیں ٹوٹنا کی دلیل کہ نیند بندا تہ خود ناتی وضوئیں 'بیہ ہے کہ ہلکی نیند سے وضوئیں ٹوٹنا۔ نینداگر ہوتا تا جیسا کہ پیشا ب بذات خود ناتی وضو ہوتی تو ہلکی یا گہری ہوتم کی نیند سے وضوٹو ف جاتا جیسا کہ پیشا ب بذات خود ناتی وضوہ و خاتا ہے۔

﴿ جب انسان اونٹ یا اونٹی کا گوشت کھائے تو اس ہے بھی وضوٹوٹ جا تا ہے خواہ وہ کچا گوشت کھائے یا پکا ہوا کیونکہ حضرت جاہر بن سمرہ ڈاٹٹٹیا سے روایت ہے :

رِينَ ﴿ وَهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ وَ اللَّهِ وَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ وَاللَّهُ اللَّهِ وَاللَّهُ اللَّهِ وَاللَّهُ اللَّهِ وَاللَّهُ اللَّهِ وَاللَّهُ اللَّهِ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهِ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللل

''ایک شخص نے رسول اللہ مُلَا اُیُم سے بیسوال پوچھا: کیا میں بکری کے گوشت سے وضوکروں؟ آپ نے فرمایا کہ اگر چاہوتو وضوکر لواور اگر چاہوتو نہ کرو'اس نے عرض کیا: کیا میں اونٹ کے گوشت سے وضوکروں؟ آپ نے فرمایا: ہاں اونٹ کے گوشت سے وضوکروں''

رسون الله مَالَّالِمَ كَا بَكِرى كَ كُوشت كھانے ہے وضوكوانسان كى اپنى مرضى پرموتوف قرارديناس بات كى دليل ہے كہ اونت كھائے كوشت كھانے ہے وضوكرنا وانسان كيا گوشت كھائے كوشت كھائے اسان كيا گوشت كھائے ہوا۔ سرخ اور غير سرخ گوشت كے اعتبار ہے بھى كوئى فرق نہيں ، اونٹ كے جم كے كسى بھى عضويا جھے كا گوشت كھائے اس يا پكا ہوا۔ سرخ اور غير سرخ گوشت كے اعتبار ہے كوئى فرق بيان نہيں فر مايا ، حالا نكد آپ كومعلوم تھا كہ لوگ يہ يہ كھائے ہيں۔ عوضولوٹ جاتا ہے كيونكه نبى مُؤلِي ہے اس اعتبار ہے كوئى فرق بيان نہيں فر مايا ، حالا نكد آپ كومعلوم تھا كہ لوگ يہ يہ كھائے ہيں۔ اگر مختلف اعضا كے گوشت كھانے كے بارے ميں تھم مختلف ہوتا تو آپ اے لوگوں كے سامنے بيان فرماد ہے تاكہ لوگوں كواس معالمہ ميں بھيرت حاصل ہو جاتی ، پھر شریعت اسلامیہ ميں ہميں كسى ایسے حيوان کے بارے ميں علم نہيں ہے كہ جس كے اجزا كے اعتبار ہے اس كى حلت وحرمت كا تھم مختلف ہوكون كہ جوان يا حلال ہے يا حرام يا اس كا گوشت كھانا موجب وضو ہے يا موجب وضونہيں ہے اس كى حلت وحرمت كا تھم مختلف ہوكون كے احرام يا اس كا گوشت كھانا موجب وضو ہے يا موجب وضونہيں

ہے۔ کسی حیوان کے بعض جھے کا حکم کچھ ہواور بعض کا کچھ شریعت اسلامیہ میں ایسانہیں ہے۔ البتہ یہودیوں کی شریعت میں ایسا حکم ضرور تھا جیسا کہ ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿ وَعَلَى ٱلَّذِينَ هَادُواْ حَرَّمَنَا كُلَّ ذِى ظُفَرٍ وَمِنَ ٱلْبَقَرِ وَٱلْغَنَدِ حَرَّمَنَا عَلَيْهِمَ شُحُومَهُمَا إِلَّا مَا حَمَلَتَ ظُهُورُهُمَا آوِ ٱلْعَوَاكِ آَوْمَا أَخْتَلَطَ بِمَظْمِ ﴾ (الانعام: ١٤٦/٦) "اوريهوديون پرېم نے سب ناخن والے جانور حرام كرو بے تقے اور گايوں اور بكريوں كى چربى ان پرحرام كردى تقى عوائے

اس لیے علاء کا جماع ہے کہ خنزیر کی چربی بھی حرام ہے ٔ حالانکہ اللہ تعالیٰ نے قرآن مجید میں اس کے صرف گوشت کا ذکر کیا ہے ' ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿ حُرِّمَتْ عَلَيْكُمُ ٱلْمَيْنَةُ وَٱلدَّمُ وَلَحَمُ ٱلِخَنْزِيرِ وَمَا أَهِلَ لِغَيْرِٱللَّهِ بِهِد ﴾ (المائدة: ٥/٣)

اس کے جوان کی پیٹھ برگئی ہو یا اوجھڑی میں ہویا ہڈی میں ملی ہو۔''

''تم پرمرا ہوا جانور' (بہتا) لہو' سور کا گوشت اور جس چیز پر اللہ کے سواکسی اور کا نام پکارا جائے' سب حرام ہیں۔''

اہل علم کے درمیان خزیر کی چربی کی حرمت کے بارے میں قطعاً کوئی اختلاف نہیں ہے لہٰذااس اصول کی بنیا دیرہم یہ کہتے ہیں کہ اونٹ کا گوشت کھا کر وضوکرنے کے بارے میں حدیث سے اونٹ کی چربی 'گوشت' انتزیاں اور دیگرتمام اعضام راد ہیں۔

#### کیاعورت کومحض ہاتھ لگانے سے وضوٹوٹ جاتا ہے؟

سوال کیاعورت کوچھونے سے وضوٹوٹ جاتا ہے؟

(جواب صحیح بات یہ ہے کہ عورت کومض جھونے سے وضونہیں ٹو شا الا یہ کہ اسے چھونے کی وجہ سے کوئی چیز خارج ہو۔اس کی دلیل وہ صحیح حدیث ہے کہ نبی مُلاِینا نے اپنی بعض ہیویوں کو بوسہ دیا' نماز کے لیے تشریف لے گئے اور وضونہ کیا اور پھراس لیے بھی کہ اصل عدم نقض ہے الا یہ کہ کسی صحیح اور صرح دلیل سے نقض ثابت ہوجائے۔اور پھر آدمی نے اپنی طہارت کودلیل شرق کے مطابق مکمل کیا تھا اور جو چیز دلیل شرق کے مطابق ثابت ہو وہ ختم بھی دلیل شرق ہی کے ساتھ ہوسکتی ہے۔اگر کہا جائے کہ اللہ تعالیٰ نے قرآن مجید میں فرمایا ہے:

﴿ أَوْ لَكُمَّتُ مُم ٱلنِّسَاءَ ﴾ (المائدة: ١/٥)

''یاتم نے عورتوں کو چھوا ہو۔''

تواس کا جواب یہ ہے کہ اس آیت مبار کہ میں چھونے سے مراد ہم بستری ہے جیسا کہ حضرت ابن عباس والخفی سے مروی ہے اور پھراس کی ایک اور دلیل بھی ہے کہ اس آیت میں طہارت کو اصلی اور بدلی دوحصوں میں تقتیم کیا گیا ہے 'پھراسی طرح ان میں سے ہر ایک کو طہارت صغری اور کبری دوحصوں میں تقتیم کیا گیا ہے اور طہارت صغری و کبری کے اسباب کو بھی دوحصوں میں تقتیم کیا گیا ہے۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا إِذَا قُمَتُمْ إِلَى ٱلصَّلَوْةِ فَأَغْسِلُواْ وُجُوهَكُمْ وَٱيْدِيَكُمْ إِلَى ٱلْمَرَافِقِ

#### وَأَمْسَحُوا بِرُءُ ومِيكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ إِلَى ٱلْكُمْبَيْنِ ﴾ (المائدة: ١/٥)

''مومنو! جبتم نماز پڑھنے کا قصد کروتو منہاور کہنوں تک ہاتھ دھولیا کرواورسر کامسح کرلیا کرواور ٹخنوں تک پاؤں ( دھو لیا کرو'')

یہ پانی کے ساتھ اصلی صفری طبارت ہے پھر فر مایا: ﴿ وَ إِنْ کُنتُ مُ جُنْداً فَاطَّهُرُ وَ اِنْ کُنتُ مُ جُنْداً فَاطَّهُرُ وَ اِنْ کُنتُ مُ مُونِیْ الْوَاکِر وَ اِنْ کُنتُ مُ مَرَضَی اَوْعَلَی سَفَوِ اَوْجَآءَ اَحَدُ مِنْکُمُ مِنَ الْغَائِطِ اَوْلَمَسُتُمُ النِسَاءَ فَلَمْ تَجِدُوا مَاءً فَتَبَمَّمُوا ﴾ ' اوراگر بیار ہویا سفریمی ہویا کوئی تم میں ہے بیت الخلا ہے ہو کر آیا ہویا تم عوروں ہے ہم بستر ہوئے ہوا ورتعیس پانی فیل سکو سینو شیم کرلو۔' چنا نچہ یہاں تیم بدل ہو اور ﴿ أَوْ جَاءَ النِسَاءَ فَلَمُ مَنِ الْغَائِطِ ﴾ ' یا کوئی تم میں ہوئے ہوا ورتعیس پانی فیل سکو تیم کرلو۔' چنا نچہ یہاں تیم بدل ہو اور ﴿ أَوْ جَاءَ النِسَاءَ فَلَا سَعَامِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى مَن سِم بستر ہوئے ہو۔' بیسب برگ کا بیان ہے۔ اوراگراہے ہاتھ ہے چھونے پر محمول کیا جائے تواس کے متی سے موس ورتی ہوں گے کہ اس آیت کر بہ میں اللہ تعالی نے طہارت صغری کے دوسب فرک کے ہیں اور طہارت کرئی کسب سے سکوت فر مایا ہے' موالا نکہ اس نے یہ محمول کیا ہو اس کے خواس کے خواس کے علی ہوروں کے جو اللہ ماروں ہوروں کے کہ اس اللہ اس کے خواس کے خواس کے خواس کے خواس کے خواس کے خواس کے جو کہ کہ اس کہ اوروں وو ہی طہارت میں عوروں کے جو کہ اس تھ طہارت معری کا تعلق صرف دواعضا موجب دواسب سب اکبراورسب اصغر پر مشتل ہواور وو ہی طہارت کے بدل یعنی تیم کے ساتھ طہارت کی کا کاتلق صرف دواعضا ہو ہو جو بے کہ کہارت معری کو کہا کہ کا مساری ہیں۔

اس تفصیل ہے معلوم ہوا کہ راج قول میہ ہے کہ عورت کوتھن چھونے سے خواہ وہ شہوت کے ساتھ ہویا بغیر شہوت کے وضونہیں ٹو ٹنا اِلَا بیہ کہ اِس (انسان) سے بچھ خارج ہو۔ اگر منی خارج ہوتو عنسل واجب ہے جب کہ ندی کے خارج ہونے کی صورت میں آکہ تناسل اور خصیتین کو دھوکر وضوکر ناواجب ہے۔

## کیاجنبی آ دمی قرآن کوچھوسکتاہے؟

ر آن مجید کو پاک اوگ ہی جو شاگر دوں کو قرآن کریم پڑھا تا ہے' اُسے مدرسہ یا کسی قریبی جگہ سے پانی نہیں ملتا تو وہ کیا کرے' جب کہ قرآن مجید کو پاک اوگ ہی چھو سکتے ہیں؟

ر جواب جب مدرسہ میں یااس کے قرب و جوار میں پانی نہ ہوتو مدرس طلبہ کومتنبہ کردے کہ وہ وضو کر کے آیا کریں کیونکہ قرآن مجید کو پاک آ دی ہی چھوسکتا ہے۔ حدیث حضرت عمر و بن حزم والٹنومیں ہے کہ نبی مُطالِّئِلِ نے انھیں لکھا تھا:

«أَنْ لاَ يَمَسَّ الْقُرْآنَ إِلاَّ طَاهِرٌ»(سنن الدارمي، الطلاق، باب لا طلاق قبل النكاح، ح:٢٢٦٦)

" قرآن کو پاک آ دمی ہی ہاتھ لگائے۔"

طاہر سے یہاں مراووہ آ دمی ہے جس کی تا پاکی دور ہوگئ ہو۔اس کی دلیل وضو عنسل اور تیم والی آیت کے آخر میں حسب ذیل ارشاد

باری تعالیٰ ہے:

و مَا يُرِيدُ اللهُ لِيَجْعَلَ عَلَيْكُم مِنْ حَرَج وَلَكِن يُرِيدُ لِيُطَهِّرَكُمْ وَلِيُتِمَّ نِعْمَتُهُ عَلَيْكُمْ لَعَلَكُمْ تَشْكُرُونَ ﴿ المائدة: ١٠/٥)

"الله تم پر کی طرح کی تنگی نہیں کرنا چاہتا بلکہ بیچاہتا ہے کہ تسمیں پاک کرے اورا پنی تعتیں تم پر پوری کرے تا کہ تم شکر کرو۔"

اس آیت کر بہہ کے بیالفاظ" کے تعمیں پاک کرے" اس بات کی دلیل ہیں کہ طہارت عاصل کرنے سے پہلے انسان طاہر نہیں ہے لہذا کسی کے بینے دوہ قرآن مجید کو ہاتھ طہارت عاصل کے بغیر دہ قرآن مجید کو ہاتھ لگائے البتہ بعض اہل علم نے چھوٹے بچوں کو رخصت دی ہے کہ وہ قرآن مجید کو ہاتھ لگا گئے ہیں اس لیے کہ انھیں اس کی بار بار ضرورت پیش آتی ہے اور انھیں وضو کا اوراک بھی نہیں ہوتا لیکن زیادہ بہتر یہ ہے کہ طلبہ کو بھی وضو کا تھم دیا جائے تا کہ وہ بھی طہارت کے ساتھ قرآن مجید کو ہاتھ لگا نیں۔ سائل نے جو یہ کہا ہے کہ قرآن مجید کو پاک لوگ ہی چھو سکتے ہیں تو معلوم ہوتا ہے کہ اس نے اس بارے میں گویا قرآن مجید کی اس آتیت سے استدلال کیا ہے:

﴿ أَنْ لِاَ يَمَسَّ الْقُرْآنَ إِلاَّ طَاهِرٌ ﴾ (سنن الدارمي، الطلاق، باب لا طلاق قبل النكاح، ح:٢٢٦٦)

"اس كودى ہاتھ لگاتے ہيں جو پاك ہيں۔"

حالانکہ یہ آیت اس کی دلیل نہیں ہے کیونکہ کتاب مکنون سے مرادلوح محفوظ ہے اور پاک سے مرادفر شتے ہیں اوراگراس سے مرادطہارت حاصل کرنے والے لوگ ہوتے و "کی بجائے" مُصطَّقًرون" یا "مُتَطَّقِّرُون" کے الفاظ ہوتے۔ بہر حال اس آیت میں یہ بیان نہیں کیا گیا کہ طہارت کے بغیر قرآن مجید کو ہاتھ دگانا جائز نہیں ہے البتہ وہ حدیث جس کی طرف ابھی ہم نے اشارہ کیا ہے وہ اس بات کی ضروردلیل ہے کہ وضو کے بغیر قرآن مجید کو ہاتھ نہ لگایا جائے۔

#### واجبات عسل كابيان

سوال عنسل كن كن چيزوں سے واجب موتا ہے؟

رجواب عنسل درج ذیل چیزوں سے داجب ہوتا ہے: ﴿ شہوت کے ساتھ منی کے انزال سے خواہ حالت بیداری میں انزال ہویا نیند میں 'حالت نیند میں انزال منی سے عنسل واجب ہے 'خواہ شہوت محسوں نہ بھی ہو کیونکہ سوئے ہوئے شخص کو احتلام ہوجاتا ہے گر اسے شہوت محسوس نہیں ہوتی 'منی جب شہوت کے ساتھ خارج ہوتو عنسل ہر حال میں واجب ہے۔ ﴿ جماع لیعنی مروا پی ہوی سے ہم بستری کرے اور اپنے آلیہ تناسل کو اس کی اندام نہانی میں واغلی کردے خواہ حشفہ ہی کو داغل کرے یا زیادہ حصے کوتو اس سے بھی عنسل واجب ہوجاتا ہے کیونکہ پہلی صورت کے بارے میں تو نبی علی قرامان ہے:

هإنَّمَا الْمَاءُ مِنَ الْمَاءِ»(صحيح مسلم، الحيض، باب إنما الماء من الماء، ح:٣٤٣)

"پانی کااستعال پانی تکلنے سے ہے۔"

يعنى عسل اس صورت ميں واجب ہوگا جب انزال مواور دوسرى صورت كے بارے ميں نبي مُنْ اللَّهُم كايدارشاد ب:

واجب ہے کیونکہ ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿إِذَا جَلَسَ بَيْنَ شُعَبِهَا الأَرْبُعِ ثُمَّ جَهَدَهَا فَقَدْ وَجَبَ الْغُسْلُ \_ وَإِنْ لَمْ يُتْزِلْ (صحيح البخاري، الغسل، باب نسخ الماء من الماء، ح: ٢٩١ واللفظ له)

'' جب وہ اس کی چاروں شاخوں کے درمیان بیٹھے اوراس کے ساتھ جماع کے لیے کوشش کر بے تو عنسل واجب ہوجا تا ہے خواہ انزال نہ بھی ہو''

یہ مسئلہ بہت ہے لوگوں کو معلوم نہیں کہ انزال کے بغیر جماع کے بارے میں کیا تھم ہے جتی کہ بعض لوگ انزال کے بغیرا پی یوی ہے ہم بستر ہوتے رہتے میں اور کئی ہفتے اور مہینے گزرجاتے ہیں اوروہ ازراہ جہالت عنسل نہیں کرتے 'حالا نکہ یہ بہت عگین بات ہے۔واجب ہے کہ انسان کو ان تمام حدود کے بارے میں علم ہو جنہیں اللہ تعالیٰ نے اپنے رسول پر نازل فر مایا ہے بہرحال نہ کورہ بالا حدیث کے پیش نظر انسان جب بی بیوی سے مباشرت کرے اور انزال نہ بھی ہوتو اس پر اور اس کی بیوی پر غسل واجب ہے۔ اللہ حیث اور نفاس کا خون نکلنے سے بھی غسل واجب ہوجاتا ہے۔عورت کو جب حیض آئے اور پھرختم ہوجائے تو اس پر غسل

﴿ وَيَسْتَكُونَكَ عَنِ الْمَحِيضِ قُلْ هُوَ أَذَى فَأَعَنَزِلُواْ النِّسَآءَ فِى الْمَحِـيضِّ وَلَا نَقْرَبُوهُنَّ حَقَّى يَطْهُرَنَّ فَإِذَا تَطَهَّرَنَ فَأْتُوهُونَ مِنْ حَيْثُ أَمَرَكُمُ اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ التَّقَابِينَ وَيُحِبُ الْمُتَطَهِّدِينَ ۞﴾ (العرة: ٢٢/٢٢)

''اورتم سے حیض کے بارے میں وریافت کرتے ہیں۔ کہد دو وہ تو نجاست ہے' سوایام حیض میں عورتوں سے کنارہ کش رہواور جب تک وہ پاک نہ ہوجا کیں ان سے مقاربت نہ کرو۔ ہاں جب پاک ہوجا کیں تو جس طریق سے اللہ نے شمیس محکم دیا ہے' ان کے پاس جاؤ۔ پچھ شک نہیں کہ اللہ تو بہ قبول کرنے والوں اور پاک صاف رہنے والوں کو دوست رکھتا ہے۔' اس لیے کہ نی مُلِیِّم نے مستحاضہ کو تھا کہ جب وہ بقدر حیض بیٹھ جائے تو عنسل کر لے' نفاس والی عورت کے لیے بھی واجب ہے کہ جب نفاس ختم ہوجائے تو وہ عنسل کر سے خسل کا طریقہ وہ ہی ہے جو جنابت کی وجہ سے عنسل کا طریقہ وہ ہی ہے جو جنابت کی وجہ سے عنسل کا طریقہ ہوئی ہوئے پانی میں بیری کے بیت فال لے کیونکہ ہے۔ بعض اہل علم نے ھاکھنہ کے لیے اس بات کو مستحب قرار دیا ہے کہ وہ عنسل کرتے ہوئے پانی میں بیری کے بیت فرال لے کیونکہ یہ نظافت و طہارت کے لیے بہت بہتر ہے۔ بعض علماء نے موجبات عنسل میں موت کا بھی ذکر کیا ہے۔ انھوں نے استدلال بی مناقات و طہارت کے لیے بہت بہتر ہے۔ بعض علماء نے موجبات عنسل میں موت کا بھی ذکر کیا ہے۔ انھوں نے استدلال بی مناقات نے نی مالی نے کہا ہے کہ خوخوا تین آ ہے کی بیٹی کوشل دے رہی تھیں' ان سے آپ نے فرمایا:

«إغْسِلْنَهَا ثَلَاثًا، أَوْ خَمْسًا، أَوْ أَكْثَرَ مِنْ ذَلِكَ إِنْ رَأَيْتُنَّ ذَلِكَ»(صحيح البخاري، الجنائز، باب غسل الميت ووضوئه بالماء والسدر، ح:١٢٥٣ وصحيح مسلم، الجنائز، باب في غسل الميت، ح:٩٣٩)

'' نہیں تین وفعہ یا پانچ دفعہ یا ضرورت محسوں کروتواس سے بھی زیادہ دفعنسل دو۔''

نیز جس شخص کوعرفہ کے میڈان میں حالت احرام میں اس کی سواری نے نیچ گرادیا تھا (جس کی وجہ سے وہ فوت ہو گیا تھا) اس

کے بارے میں نبی مَثَاثِیمُ نے فرمایا تھا:

. ﴿ اِغْسِلُوهُ بِمَاءٍ وَسِلْارٍ وَكُفِّنُوهُ فِي ثُوبَيْهِ ﴾ (صحيح البخاري، الجنائز، باب كيف يكفن المحرم، ح: ١٢٦٧ وصحيح مسلم، الحج، باب ما يفعل بالمحرم إذا مات، ح:١٢٠٦ واللفظ له)

''اسے پانی اور بیری کے بتوں کے ساتھ عنسل دواوراس کے دو کپڑوں ہی میں اسے گفن دے دو۔''

ان احادیث کے پیش نظران علما و نے کہا ہے کہ موت بھی موجب عنسل ہے کین اس وجوب کا تعلق زندہ لوگوں سے ہے کیونکہ موت کی وجہ سے مردہ انسان مکلّف نہیں رہتا البتہ زندہ لوگوں کے لیے بیدواجب ہے کہ نبی مُنَاتِّیُّا کے تعکم کی وجہ سے وہ اپنے مردوں کو عنسل دیں ۔

## کیابوس و کناریاسوکراٹھنے کے بعد کپڑوں میں تری دیکھنے پڑنسل واجب ہے؟

ر السوال کیادل کی اور بوس و کنار سے شسل واجب ہوجا تا ہے؟

جواب مرداورعورت برمحض دل لگی اور بوس و کنار کے ساتھ لطف اندوز ہونے کی صورت میں غسل واجب نہیں ہوتا البتہ منی کے انزال کی صورت میں غسل واجب ہوجائے گا۔ دونوں کو انزال ہوجائے تو دونوں پر اوراگر دونوں میں سے کسی ایک کو انزال ہوتو پھرایک پرغسل واجب ہوگا۔ پرغم اس صورت میں ہے جب صرف دل لگی کی باتیں کیا بوسہ یا گلے لگا نا ہواورا گرصورت جماع کی ہوتو اس میں مردوعورت ہردو کے لیے ہرحال میں غسل واجب ہے خواہ انزال نہ بھی ہوکیونکہ حضرت ابو ہریرہ ڈٹاٹیڈ سے مروی حدیث میں ہے کہ نبی ناٹیڈی نے فرمایا:

﴿إِذَا جَلَسَ بَيْنَ شُعَبِهَا الأَرْبُعِ ثُمَّ جَهَدَهَا فَقَدْ وَجَبَ الْغُسُلُ \_ وَإِنْ لَمْ يُتْزِلْ»(صحبح البخاري، الغسل، باب إذا التقى الختانان، ح: ٢٩١ وصحبح مسلم، الحيض، باب نسخ الماء من الماء، ح: ٣٤٨ واللفظ له)

''جب وہ اس کی چارشاخوں (بعنی دونوں ہاتھوں اور دونوں پاؤں) کے درمیان بیٹھ جائے' اور اس کے ساتھ جماع کے لیے کوشش کر ہے تواس سے مسل داجب ہوجاً تاہے۔خواہ اسے انزال نہجھی ہو۔''

یہ مسئلہ بہت سے مردوں اورعورتوں کومعلوم نہیں ہے۔ وہ سیجھتے ہیں کہ جماع میں اگر انزال نہ ہوتو عنسل واجب نہیں ہے نیہ بہت بوی جہالت کی بات ہے کیونکہ جماع میں ہر حال میں عنسل واجب ہے البتہ جماع کے علاوہ لطف اندوزی کی دیگر تمام صورتوں میں اگر انزال نہ ہوتو عنسل واجب نہیں ہے۔

- <u>سوال</u> جب انسان بیدار مواور وه اپنے کیڑوں میں تری دیکھے تو کیا اس صورت میں اس پرغنسل واجب ہوگا؟
  - جواب جب انسان بیدار ہونے کے بعد اپنے کیڑوں میں تری دیکھے تو اس کی قین حالتیں ہوسکتی ہیں:
    - 🔾 ایے یقین ہوکہ بیمنی ہے تواس صورت میں غسل واجب ہے خواہ اسے احتلام یا د ہو کہ نہ یا د ہو۔
- 🔾 اسے یقین ہوکہ بیمٹی نہیں ہے تو اس حالت میں عنسل واجب نہیں ہے البتہ سمیلی جگہ کو دھونا واجب ہے کیونکہ اس کے لیے

يبيثاب كأحكم موگا\_

اےمعلوم نہ ہوکہ یمنی ہے یانہیں؟ تواس میں حسب ذیل تفصیل ہے:

للبر اگراسے یاد آئے کہ نیند میں اسے احتلام ہوا تھا تواسے منی قرار دے اور عنسل کرلے کیونکہ حضرت ام سلمہ وہا تھا کی صدیث میں ہے کہ انھوں نے جب نبی مُلَا لِیُمُرا سے یہ پوچھا کہ جب عورت نیند میں اس طرح دیکھے جس طرح مرد دیکھتا ہے تو کیا اس پر عنسل واجب ہے؟ تو آپ نے فرمایا:

«نَعَمْ إِذَا رَأَتِ الْمَاءَ»(صحيح مسلم، الحيض، باب وجوب الغسل على المرأة بخروج المنى منها، ح:٣١٣)

" ہاں جب وہ یانی دیکھے۔"

یہ حدیث اس بات کی دلیل ہے کہ جسے احتلام ہواوروہ پانی دیکھے تو اس پر عنسل واجب ہے۔

للے جبوہ خواب میں کچھ ندد کھے اور سونے سے پہلے اگروہ جماع کے بارے میں سوچتار ہا ہوتو اسے مذی قرار دے دے۔

اگرسونے سے پہلےاس نے ایساسوچا نہ ہوتو اس صورت میں اختلاف ہے۔ایک قول یہ ہے کہاس پرازراہ احتیاط عسل واجب ہے اور دوسرا قول یہ ہے کہ عسل واجب نہیں ہے اور یہی قول صحیح ہے کیونکہ اصل براءت ذمہ (سیجھ نہیں) ہے۔

#### جنابت او تخسل کے احکام

سوال جنابت كے بارے ميں كيا احكام بين؟

ر جواب جنابت کے بارے میں درج ذیل احکام ہیں: ① جنبی پرفرض نفل اور ہرطرح کی نماز حتی کہ نماز جنازہ بھی حرام ہے کیونکہ ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿ يَمَا أَيُهَا الَّذِينَ عَامَنُوا إِذَا قُمَتُمَ إِلَى الصَّلَوْةِ فَاغْسِلُوا وُجُوهَكُمْ وَأَيْدِيكُمُمُ إِلَى الْمَرَافِقِ وَامْسَحُواْ بِرُهُ وسِكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ إِلَى الْكَمْبَيْنُ وَإِن كُنتُمْ جُنُبُا فَأَطَّهَ رُواْ ﴿ المائدة: ١/٥) "مومنوا جبتم نماز پڑھنے كا قصد كيا كروتوا ہے منداور كهلوں تك النے باتھ وهوليا كرواورا ہے سركامے كرليا كرواور كنوں تك پاؤں وهوليا كرواورا كرنهانے كى حاجت بوتو (نهاكر) پاك بوجايا كرو۔"

﴿ بَنِي كَ لِي بِيتِ اللهُ كَاطُوافَ بَهِى حَرَام مِ كَيُونَد بِيتِ اللهُ كَاطُوافَ كُويام عِد مِن هُمِرنا مِ اورارشاد بارى تعالى مِ: ﴿ يَمَا يُهُا ٱلَّذِينَ مَامَنُواْ لَا تَقَرَبُوا ٱلصَّكُوٰةَ وَأَنشَدُ شُكَرَىٰ حَقَّى تَعْلَمُواْ مَا نَقُولُونَ وَلَا جُنُبًا إِلَّا عَابِرِي سَبِيلِ حَقَّى تَعْلَمُواْ مَا نَقُولُونَ وَلَا جُنُبًا إِلَّا عَابِرِي سَبِيلِ حَقَّى تَعْلَمُواْ مَا نَقُولُونَ وَلَا جُنُبًا إِلَّا عَابِرِي سَبِيلِ حَقَّى تَعْلَمُواْ مَا نَقُولُونَ وَلَا جُنُبًا إِلَّا عَابِرِي سَبِيلِ حَقَّى تَعْلَمُواْ مَا نَقُولُونَ وَلا جُنُبُ اللهَ اللهَ اللهُ عَالِي اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ ال

'' مومنو! جبتم نشے کی حالت میں ہوتو جب تک (ان الفاظ کو) جو منہ سے کہوسیجھنے (نبہ)لگوئماز کے پاس نہ جاؤ اور جنابت کی حالت میں بھی (نماز کے پاس نہ جاؤ) جب تک کونسل (نبہ) کرلؤ ہاں اگر بحالت سفر راستے پر چلے جارہے ہو (تواور بات ہے۔'') 🕆 جنبی کے لیے قرآن مجید کو ہاتھ لگانا بھی حرام ہے کیونکہ نبی نگاٹیا نے فرمایا ہے:

﴿ لاَ يَمَسَّ الْقُوْآنَ إِلاَّ طَاهِرٌ » (سنن الدارمي، الطلاق، باب لا طلاق قبل النكاح، ح:٢٢٦٦) ''قرآن مجيدكو ياك انسان بى ہاتھ لگائے۔''

- اس کے لیے معجد میں گھر نا بھی حرام ہے مگر وضو کے ساتھ کیو؟ یہ نبی ناٹی فی نے فر مایا ہے:
- ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَقَرَبُوا ٱلصَّكَلُوةَ وَأَنتُمْ شُكَرَىٰ حَتَّىٰ تَعْلَمُوا مَا نَقُولُونَ وَلَا جُنُبًا إِلَّا عَامِرِى سَبِيلِ حَتَّى تَغْتَسِلُواً ﴾ (انساء: ٢/٤)

''مومنو! جبتم نشے کی حالت میں ہوتو جب تک (ان الفاظ کو) جومنہ سے کہوسجھنے (نہ) لگو نماز کے پاس نہ جاؤ اور جنابت کی حالت میں بھی (نماز کے پاس نہ جاؤ) جب تک کوشل (نہ) کرلؤ ہاں اگر بحالت سفر راستے پر چلے جارہے ہو (تو اور بات ہے۔'')

- جب تک وہ عسل نہ کر لے اس کے لیے قرآن مجید پڑھنا بھی حرام ہے کیونکہ نی اکرم مُلَّاثِیْم صحابۂ کرام ٹھائی کو قرآن مجید پڑھایا
   کرتے تھے بشرطیکہ وہ جنبی نہ ہوتے ۔ یہ ہیں پانچ احکام اس محض سے متعلق 'جوحالت جنابت میں ہو۔
  - سوال عسل كرنے كاطريقة كيا ہے؟
- - ﴿ وَإِن كُنتُمْ جُنبُا فَأَطَّهُمُواً ﴾ (المائدة: ١/٥)

''اوراگرنہانے کی حاجت ہوتو (نہا کر) پاک ہوجایا کرد۔''

- عنسل کرنے کا کامل طریقہ بہ ہے کہ اس طرح عنسل کرئے جس طرح نبی مُنَافِیْرُ عنسل فر مایا کرتے تھے اور وہ اس طرح کہ جب عنسل جنابت کا ارادہ ہوتو اپنے ہاتھوں کو دھوئے 'پھر شرم گاہ اور اس کے گردو پیش کی آلودگی کو دھوئے 'پھر کممل وضو کرے جیسا کہ قبل ازیں ہم نے وضو کا طریقہ بیان کیا ہے' پھر اپنے سرکو پانی کے ساتھ تین بار اس طرح وھوئے کہ بالوں کی جڑوں تک پانی بہنے جائے اور پھر سارے جسم پر پانی بہائے تو یہ ہے کامل عنسل کا طریقہ۔
  - <u>سوال</u> جب انسان شسل کرے اور کلی نہ کرے اور ناک صاف نہ کرے تو کیا اس کا عسل صحح ہوگا؟
  - رجواب کلی اورناک میں پانی داخل کر کے اسے صاف کیے بغیر خسل صحیح نہیں ہوگا کیونکہ ارشاد باری تعالیٰ ہے:
    - ﴿ وَإِن كُنتُمْ جُنبُا فَأَظَّهَ رُواً ﴾ (المائدة: ١/٥)

''اوراگرتم جنبی ہوتو (نہا کر) پاک ہوجایا کرو۔''

یے تھم سارے بدن کوشامل ہے اور منہ کے اندر اور تاک کے اندر کا حصہ بھی بدن کے وہ جصے ہیں جنہیں پاک کرنا واجب ہے۔

نی مالین فی نے وضویس بھی ان کا تھم اس لیے دیا ہے کہ وہ ارشاد باری تعالی ہے:

﴿ فَأُغْسِلُوا وَجُوهَكُمْ ﴾ (المائدة: ١/٥)

''پس اینے چہروں کو دھویا کرو۔''

یہ دونوں بھی چہرے کے دھونے میں داخل ہیں' اور طہارت کبریٰ میں بھی چہرے کو دھونا اور پاک کرنا واجب ہے' توعشل جنابت میں بھی کلی کرنا اور ناک میں یانی داخل کر کے اسے صاف کرنا واجب ہے۔

## پانی نه ہو یا موسم شدید شفندا ہوتو کیا جنبی تیم کرسکتا ہے؟

سوال جب یانی کا استعال مشکل موتو طبارت کس طرح حاصل کی جائے؟

ر جواب جب پانی کا استعال مشکل ہو کہ پانی موجود ہی نہ ہویا اس کا استعال نقصان دہ ہوتو پانی استعال کرنے کے بجائے تیم کرلیا جائے۔ تیم کا طریقہ یہ ہے کہ انسان اپنے دونوں ہاتھوں کوزمین پر مارےاورانہیں اپنے چہرے پر پھیرےاورانہیں ایک دوسرے پر بھی پھیرے نیکن بیرحدث سے طہارت حاصل کرنے کے ساتھ خاص ہے۔

جہاں تک ناپاک اشیا سے طہارت حاصل کرنے کا تعلق ہے تو اس میں تیم نہیں ہے۔خواہ ناپاک چیز بدن پر ہویا کیڑے پریا جگہ پر کیونکہ ناپاک چیز سے طہارت سے مقصود میہ ہے کہ اس ناپاک چیز کا از الدکر دیا جائے 'اس میں تعبد شرطنہیں ہے کیونکہ میہ ناپاک چیز اگر انسان کے ارادہ کے بغیر بھی ختم ہوجائے تو جگہ پاک ہوجائے گی۔ اگر ناپاک جگہ یا کیڑے پر بارش نازل ہواور بارش کی وجہ سے ناپاک چیز زائل ہوجائے تو اس سے طہارت حاصل ہوجائے گی خواہ انسان کو اس کاعلم نہ بھی ہو'البتہ ناپا کی سے طہارت حاصل کرنا عبادت ہے۔ جس سے انسان تقرب اللی حاصل کرتا ہے لہذا اس میں نیت وقصد ضروری ہے۔

سوال جو شخص شندے موسم میں جنبی ہو' کیادہ تیم کرسکتا ہے؟

ر جواب جب انسان جنبی ہوتو اس کے لیے شسل کرنا واجب ہے کیونکہ ارشاد باری تعالی ہے:

﴿ وَإِن كُنتُمْ جُنُّبًا فَأَطَّهَ رُوأً ﴾ (المائدة: ١/٥)

''اگرشمصیں نہانے کی حاجت ہوتو (نہاکر) پاک ہوجایا کرو۔''

اگررات سخت سرد ہواوروہ ٹھنڈے پانی کے ساتھ عنسل نہ کرسکتا ہوتو اس کے لیے واجب ہے کہ اگر ممکن ہوتو پانی گرم کرلے اوراگر پانی گرم کرنے کے لیے کسی چیز کے موجود نہ ہونے کی وجہ سے پانی گرم کرناممکن نہ ہوتو اس حالت میں تیم کرکے نماز پڑھ سکتا ہے:

﴿ وَإِن كُنتُم مَّرْضَىٰ أَوْ عَلَى سَفَرِ أَوْجَأَةَ أَحَدُّ مِنكُم مِنَ ٱلْنَآ إِطِ أَوْ لَنَمْسَتُمُ ٱلِنِسَآةَ فَلَمْ عَبِدُواْ مَآهُ فَتَنَكُم مِن الْنَآ إِطِ أَوْ لَنَمْسَتُمُ ٱلِنِسَآةَ فَلَمْ عَبِدُواْ مَآهُ فَتَكُم مِنْ أَلْنَا إِلَا لِيكُمْ مَنْ فَكُولِكُمْ وَلَيْدِيكُم مِنْ فَمَ مَنْ مُ مَا يُرِيدُ اللّهُ لِيَجْعَلَ عَلَيْكُم وَلِيكِمْ مِنْ مَتَهُم عَلَيْكُمْ لَمُلَكُمْ مَا يُرِيدُ اللّهُ لِيكُولُونَ فَي مِنْ مُ مَنْ مُ مَنْ مُ مَا يَعْمَدُهُ عَلَيْكُمْ لَمُلَكُمْ مَا يُرْدِيدُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلِيكُتِمْ فَعَلَيْكُمْ لَمُلْكُمْ مَا يَعْمَدُهُ عَلَيْكُمْ لَمُلَكُمْ مَا يَعْمَدُهُ عَلَيْكُمْ لَمُ اللّهُ اللّ

''اوراگرتم بہار ہویا سفر میں ہویا کوئی تم میں سے بیت الخلاسے باہر آیا ہویا عورتوں سے ہم بستر ہوئے ہواور شخصیں پانی نہل

سکے تو پاک مٹی لواوراس سے منہ اور ہاتھوں کا مسے لیعن تیم کرلؤ اللہ تم پر کسی طرح کی تنگی نہیں کرنا جا ہتا ہا ہلکہ یہ جا ہتا ہے کہ شمصیں پاک کرے اوراپی نعمتیں تم پر پوری کرے تا کہتم شکر کرو۔''

جب وہ جنابت سے تیم کرلے تو اس سے وہ پاک ہوجائے گا اوراس وقت تک پاک رہے گا جب تک اسے پانی نہیں ملتا اور جب اے پانی نہیں ملتا اور جب اے پانی مل جائے تو پھر اس کے لیے خسل کرنا واجب ہوجائے گا کیونکہ سے بخاری میں حضرت عمران بن حصین والٹنا سے مروی ایک طویل حدیث میں ہے کہ بی ٹائیٹی نے جب ایک شخص کوالگ تھلگ دیکھا جس نے لوگوں کے ساتھ مل کرنماز اوانہیں کی تھی تو آپ نے اس سے پوچھا کہتم نے نماز اوانہیں کی؟ اس نے عرض کیا کہ میں حالت جنابت میں ہوں اور یہاں پانی موجو ذہیں ہے تو آپ نے نرمایا:

«عَلَيْكَ بِالصَّعِيدِ فَإِنَّهُ يَكُفِيكَ . . . »(صحيح البخاري، التيمم، باب الصعيد الطيب وضوء المسلم يكفيه من الماء، ح: ٣٤٤)

''مٹی کواستعال کرلوٹمھارے لیے کافی ہے۔''

پھراس کے بعد پانی آ گیا تو نبی نظیم نے اسے پانی دیا اور فر مایا:

«إِذْهَبْ فَأَفْرِغْهُ عَلَيْكَ»(صحيح البخاري، التيمم، باب الصعيد الطيب وضوء المسلم يكفيه من الماء، ح:٣٤٤)

''جاوُاسےاپنے اوپرڈال لو۔''

اس سے معلوم ہوا کہ تیم کرنے والے کو جب پانی مل جائے تواس کے لیے پانی کے ساتھ طہارت حاصل کرنا واجب ہے خواہ اس نے جنابت کی وجہ سے تیم کیا ہو یا کس چھوٹی نا پاکی کی وجہ سے۔ جنابت سے تیم کرنے والا اس وقت تک پاک ہے جب تک وہ دوبارہ جنبی نہیں ہوتایا اسے پانی نہیں ملتا 'لہٰ ذااسے ہروقت تیم جنابت کا اعادہ کرنے کی ضرورت نہیں ہے۔البنۃ تیم جنابت کے بعد اسے چھوٹی نا پاکی کے لیے تیم کرنا ہوگا اور اگر دوبارہ جنبی ہوجائے تو پھر دوبارہ جنابت کے لیے تیم کرنا ہوگا۔

# کیا تیم کے لیے مٹی پرغبار ہونا شرط ہے اور کیا دیوار یا فرش پر تیم م جائز ہے؟

رسوال جسم می کے ساتھ تیم کرنا ہو کیا اس کے لیے غبار کا ہونا شرط ہا اور کیا ارشاد باری تعالی: ﴿ فَ امْسَدُ ا بِوُ جُوهِ كُمُ وَ أَيُدِيُكُمُ مِنْهُ ﴾ میں لفظ ﴿ مِنْهُ ﴾ عبار کی شرطی دلیل ہے؟

رائح قول کےمطابق تیم کے لیے میشر طنہیں کہ ٹی میں غبار بھی ہو بلکہ جب زمین پر تیم کرلیا جائے تو یہ کافی ہے خواہ اس میں غبار ہو یا نہ ہو للبذا جب زمین پر بارش نازل ہوتو انسان زمین پراپنے دونوں ہاتھ مارے اور چبرے اور دونوں ہاتھوں پڑسح کر لے اور اس صورت میں تیم صبحے ہوگا خواہ زمین پرغبار نہ بھی ہو کیونکہ اللہ تعالی نے فرمایا ہے:

> ﴿ فَتَيَمَّمُواْ صَعِيدًا طَيِّبًا فَأَمَسَحُواْ بِوُجُوهِكُمْ وَأَيْدِيكُمْ مِّنَةً ﴾ (المائدة: ٦/٥) "تو ياكم مُى لوادراس سے مندادر باتھوں كامسح (تيم )كرلوءً"

نی من الفی اور صحابہ کرام میں گئی ایسے علاقوں کی طرف بھی سفر کیا کرتے تھے جن میں ریت ہی تھی اور بارشیں بھی نازل ہوتیں اور وہ حسب فرمان باری تعالی تیم بھی کیا کرتے تھے لہذاران فح قول سے ہے کہ انسان جب زیبن پرتیم کرے تواس کا تیم صحیح ہے خواہ زمین پرغبار ہویا نہ ہو۔ آیت کریمہ ﴿فَامُسَحُ وَابُو جُوهِ هِکُمُ وَ أَیْلِیکُمُ مِّنَهُ ﴾ میں ﴿مِسْنَ ﴾ ابتدائے غایت کے لیے ہے تعین کے لیے ہے تعین کے لیے بیان سے اور نبی من فیل کے ابتدائے عابت ہے کہ آپ نے اپنے دونوں ہاتھوں میں اس وقت پھو مک ماری 'جب انھیں (تیم کے لیے ) زمین پر مارا تھا۔ 
گے لیے ) زمین پر مارا تھا۔ <sup>©</sup>

سوال جب مریض کومٹی نہ طے تو کیاوہ دیوار یا فرش پر تیم کرسکتا ہے؟

رجواب دیوار بھی پاک مٹی ہی ہے بنی ہوتی ہے لہذا جب دیوار مٹی ہے بنی ہؤید مٹی خواہ پھر کی صورت میں ہویا این کی صورت میں اس کے ساتھ تیم جائز ہے۔ دیوار پراگرلکڑی کا کام کیا گیا ہویا اس پرٹائلیں گئی ہوں اور اس پرغبار ہوتو اس کے ساتھ تیم کرنے میں کوئی حرج نہیں وہ ایسے ہی ہو چیسے زمین پر تیم کرر ہا ہو کیونکہ غبار مٹی کے مادے سے ہاورا گراس پرغبار نہ ہوتو وہ مٹی نہیں ہے میں کوئی حرج نہیں وہ ایسے ہی ہو وہ تیم نہرے اس کے ساتھ تیم کر سکتا ہے اورا گراس پرغبار نہ ہوتو وہ تیم نہرے کیونکہ وہ مٹی نہیں ہے۔

حچوٹے بچے کا بیشاب اگر کیڑوں کولگ جائے تو؟

سوال چھوٹے بچ کا بیشاب اگر کٹرے کولگ جائے تواس کے بارے میں کیاتھم ہے؟

جواب اس مئلہ میں میچے قول یہ ہے کہ اس بچے کا پیشاب خفیف النجاست ہے جس کی غذا دودھ ہولہذا اے پاک کرنے کے لیے چھنٹے مارنا ہی کافی ہے پیشاب کی جگہ پر پانی ڈال دے حتی کہ اس ساری جگہ پر پانی گر جائے جہال پیشاب لگا ہے۔ اور پھر اے ملئے یا نچوڑ نے کی ضرورت نہیں ہے کیونکہ نی مُلَّا اُلِیْا ہے یہ فابت ہے کہ آپ کے پاس ایک چھوٹے بچے کو لایا گیا' آپ نے اے گود میں بھالیا گراس نے پیشاب کردیا تو آپ نے پانی منگوا کر اس جگہ بہادیا اور اے دھویا نہیں۔ © البتہ بچی کے پیشاب کی صورت میں کیڑے کو دھونا ضرروی ہے کیونکہ اصل بات تو بہی ہے کہ پیشاب ناپاک ہے' اے دھونا واجب ہے لیکن چھوٹا بچہ مشنی ہے جیسا کہ سنت سے فابت ہے۔

#### حائضه عورت کے متعلق احکام

سوال ایک عورت کی عمر پچاس سال سے زیادہ ہے اوراہے معروف طریقے کے مطابق خون آتا ہے اور دوسری کی عمر بھی پچاس سال سے زیادہ ہے لیکن اسے معروف طریقے کے مطابق خون نہیں آتا بلکہ پیلے یا نمیا لے رنگ کا آتا ہے؟

الرضيع جديث: 286

① صحيح البخاري؛ التيمم؛ باب المتيمم هل ينفخ فيهما؛ حديث: 338

صحيح البخاري الوضوء: باب بول الصبيان حديث : 223 و صحيح مسلم الطهاره باب حكم بول الطفل

آنے کی زیادہ سے زیادہ عمر کا کوئی تعین نہیں لہذا اس کے خون کی وجہ سے اس کے لیے چیش کے تمام معروف احکام ثابت ہوں گے کہ وہ نماز' روزے اور جماع سے اجتناب کرے گی' حیض ختم ہونے کے بعد غسل لازم ہوگا اور روزوں کی قضا دینا ہوگی وغیرہ۔

وہ عورت جے پیلے یا مٹیا لے رنگ کاخون آتا ہے' اگر بیخون اس کے ایام چیف کے دنوں میں آتا ہے تو بیچ چیف کاخون ہے اور اگر بیاس کے ایام چیف کا معروف خون ہے تو پھر دنوں کے اور اگر بیاس کے ایام چیف ہی کا معروف خون ہے تو پھر دنوں کے آگے پیچے ہونے ہے کوئی اثر نہیں پڑتا' جب بھی چیف آئے تو بیٹھ جائے ( لینی نماز روزہ ادا نہ کرے ) اور جب ختم ہو جائے تو عشل کرے ۔ بیسب بچھاس بنیا دیر کہا جارہا ہے کہ صبح قول کے مطابق چیف کی عمر کی کوئی صدنہیں ہے۔ جہاں تک اس ند ہب کا تعلق ہے کہ پیاس سال کی عمر کے بعد چیف نہیں ہے خواہ سیاہ رنگ کا معمول کے مطابق خون ہواور اس صورت میں وہ نماز' روزے کی پابندی کرے گاس خون کے ختم ہونے پراسے عشل کرنے کی بھی ضرورت نہیں تو یہ قول صبح نہیں ہے۔

<u>سوال</u> کیا حاملہ عورت کو آنے والاخون بھی حیض کا خون ہے؟

رجواب حاملہ عورت کوچش نہیں آتا جیسا کہ امام احمد برطائنہ نے فر مایا ہے کہ عور تیں چیش منقطع ہوجانے ہے حمل معلوم کر لیتی ہیں اور حیض جیسا کہ اہل علی ہے کہا ہے کو اللہ تبارک و تعالی نے شکم مادر میں جنین کی غذا کے لیے پیدا کیا ہے لہذا جب حمل قرار پاجاتا ہے تو حیض منقطع ہوجاتا ہے لیکن بعض عور توں کو حسب عاوت چیش جاری بھی رہتا ہے لہذا کہا جائے گا کہ اس عورت کا حیض صحیح ہے کیونکہ اس کا حیض جاری رہا ہے اوروہ حمل سے متاثرہ نہیں ہوا' لہذا یہ چیش بھی ان تمام امور سے مانع ہوگا' جن سے غیر حاملہ عورت کا حیض مانع ہوتا ہے اوران تمام امور کو واجب کرنے والا ہوگا جن کے لیے غیر حاملہ عورت کا حیض موجب اور مسقط ہوتا ہے۔ حاصل کلام بید کہ حاملہ عورت سے خارج ہونے والے خون کی دوسمیں ہیں:

- جس کے بارے میں بیتھم ہوگا کہ بیشے ہے۔ بیدہ خون ہے جوائ طرح جاری رہا جیسا کے مل ہے قبل جاری تھا گویا کے ہمل اس براثر انداز نہیں ہوا لہذا بیشے ہوگا۔
- وہ خون جو حاملہ عورت کو اچا تک جاری ہوجائے اوراس کا سبب کوئی حادثہ یا کسی بھاری چیز کا اٹھالینا یا کسی چیز ہے گر جانا وغیرہ ہوتو یہ چین کا خون نہیں بلکہ کسی رگ سے جاری ہونے والاخون ہوگا' لہٰذاوہ نماز اور روز سے سے رکاوٹ نہیں بنے گا اور یہ عورت یا کسے میں ہوگی۔
  - سوال کیا چف کے کم ہے کم اور زیادہ سے زیادہ ایام کی حدمعلوم ہے؟
- ر جواب صحیح قول کے مطابق حیض کے تم ہے تم اور زیادہ سے زیادہ ایام کی حد معلوم نہیں ہے اوراس کی دلیل حسب ذیل ارشاد باری تعالیٰ ہے:
  - ﴿ وَيَسْتَلُونَكَ عَنِ الْمَحِيضِ قُلْ هُوَ أَذَى فَأَعَنَزِلُوا اللِّسَاءَ فِي الْمَحِيضِ وَلَا نَقَرَبُوهُنَ حَقَّ يَطْهُرَنَّ ﴾ (البقرة: ٢/ ٢٢/)

''اوروہ تم سے چیش کے بارے میں دریافت کرتے ہیں۔ کہدو کہ وہ تو نجاست ہے ٔ سوایام چیش میں عورتوں سے کنارہ کش

رہواور جب تک پاک نہ ہوجا کیں ان سے ہم بستری نہ کرو۔''

اللہ تعالیٰ نے کنارہ کشی کی حدمعلوم دنوں کی صورت میں قرار نہیں دی بلکہ اس کی حد پاک ہونے کقرار دیا ہے۔اس ہے معلوم ہوا کہ وجود اور عدم کی صورت ہیں تھم کی علت حیض ہے۔ جب حیض موجود ہوگا تو تھم ثابت ہوگا اور جب عورت پاک ہوجائے گا تو حیض کے احکام زائل ہوجا نمیں گے۔اور پھر دنوں کی تحدید کی کوئی دلیل نہیں ہے حالانکہ اس کی ضرورت بھی تھی۔اگر عمریا زمانے کے اعتبار سے نثر می طور پرتحدید ثابت ہوتی تو اسے کتاب اللہ اور سنت رسول اللہ میں بیان کر دیا گیا ہوتا۔ پس ہروہ خون جے عورت دیکھے اور جس کے بارے میں عورتوں میں معروف ہو کہ بیخونِ حیض ہے تو وہ حیض کا خون ہے اور اس کے لیے وقت کا تعین نہیں ہے اور اس کے لیے وقت کا تعین نہیں ہے اور اگرخون ہمیشہ جاری رہے اور اس کے خوت کا تعین نہیں ہے اور اگرخون ہمیشہ جاری رہے اور اس کے خوت ہو یا مہینے میں صرف ایک دو دن منقطع ہوجائے تو وہ استحاضہ کا خون ہے۔

روال علاج سے ایک عورت کا خون جاری ہو گیااوراس نے نماز چھوڑ دی تو کیاوہ ان نمازوں کی قضاادا کرے گی یانہیں؟

(جواب) جب خون حیض جاری کرنے کے لیے علاج کیا جائے اور اس علاج سے خون جاری ہوجائے تو اس کی وجہ سے ترک کی ہوئی نمازوں کی قضا نہیں ہوگی ۔ حیض کا خون جب بھی موجود ہوگا 'اس کا حکم بھی موجود ہوگا جیسا کہ وہ اگر کوئی مانع حیض چیز استعال کرے اور اس کی وجہ سے حیض نہ آئے تو وہ نماز پڑھی گی اور روز ہے گئی روز نے قضا نہیں کرے گی کیونکہ وہ حائضہ نہیں ہو ایک کیونکہ وہ حائضہ نہیں ہو تھے گئی موجود ہوگا ہے:

﴿ وَيَسْتَلُونَكَ عَنِ ٱلْمَحِيضِ قُلْ هُوَ أَذَى ﴾ (البقرة: ٢٢٢/٢)

''اورتم سے حیض کے بارے میں دریافت کرتے ہیں۔ کہددو کہ وہ تو نجاست ہے۔''

یں جب بینجاست موجود ہوگی تو اس کا حکم بھی ثابت ہوگا اور جب موجود نہ ہوگی تو اس کا حکم بھی ثابت نہیں ہوگا۔

سوال کیا عائضہ کے لیے قرآن مجید پڑھنا جائز ہے؟

(جواب) حائصہ کے لیے کسی ضرورت کی وجہ ہے قرآن مجید پڑھنا جائز ہے مثلا :اگر وہ معنّمہ ہوتو تعلیم دینے کی خاطراس کے لیے قرآن مجید پڑھنکتی ہے یا اگر وہ اپنے چھوٹ یا بڑے بچوں کو قرآن مجید پڑھنکتی ہے یا اگر وہ اپنے چھوٹ یا بڑے بچوں کو قرآن پڑھاتی ہوتو اضیں سکھانے کے لیے ان سے پہلے قرآن مجید کی آیت پڑھ کتی ہے۔خلاصہ یہ کہ حائصہ عورت کواگر قرآن مجید پڑھنے کی ضرورت ہوتو اس کے لیے پڑھنا جائز ہے اس میں کوئی حرج نہیں۔اس طرح اگر اسے بیا ندیشہ ہو کہ وہ قرآن بھول جائے گی تواسے یا در کھنے کی غرض سے پڑھنا بھی جائز ہے خواہ وہ حالت چین میں ہو۔بعض اہل علم نے بیر کہا ہے کہ حائصہ کے لیے قرآن پڑھنا حرام ہے خواہ وہ ضرورت کی وجہ سے ہو۔گویا اس مسئلہ میں تین اقوال ہیں 'جن میں سے زیادہ صحیح بیہ ہے کہ جب اسے تعلیم وتعلم یا بھول جانے کے خوف کی وجہ سے تر آن مجید پڑھنے کی ضرورت ، وقو وہ پڑھ سکتی ہے اس میں کوئی حرج نہیں۔

(سوال جب عورت تمیز ند کر سکے کدید چف کا خون ہے یا استحاضہ کا تو وہ اسے کون ساخون شار کر ہے؟

ر جواب عورت سے خارج ہونے والا خون حیض ہی کاخون ہوتا ہے حتی کہ بیٹ تعین ہوجائے کہ وہ استحاضہ کا خون ہے ٰلہذا جب تک یہ داضح نہ ہو کہ بیاستحاضہ کا خون ہے ٰ اسے حیض کا خون شار کیا جائے گا۔ <del>(سوال)</del> نماز کاوفت شروع ہوجانے کے بعدعورت اگر حائضہ ہوجائے تو اس کے بارے میں کیا تھم ہے؟ کیاوہ اس نماز کی قضا ادا کرے گی؟

ر جواب اگر نماز کاوقت شروع ہونے ہے بعد حیض جاری ہومثلاً: زوال کے آدھا گھنٹہ بعد حیض شروع ہو گیا تو وہ حیض سے پاک ہونے کے بعداس نماز کی بھی قضاادا کرے گی'جس کاوقت شروع ہو گیا تھا' جب کہ وہ ابھی پاک تھی کیونکہ ارشاد باری تعالی ہے:

﴿ إِنَّ ٱلصَّلَوْةَ كَانَتْ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ كِتَبًّا مَّوْقُوتُنَّا ﴿ النساء: ١٠٣/٤)

''بے شک نماز کا مومنوں پراوقات (مقررہ) میں ادا کر نافرض ہے۔''

حَضْ كَوفَت رَك كَ جانے والى نمازكى وہ قضا اوانہيں كرے كى كيونكدا يك طويل صديث ميں نبى تُلَيْمُ كايوفر مان بھى ہے: «أَلَيْسَ إِذَا حَاضَتْ لَمْ تُصَلِّ وَلَمْ تَصُمُ الصحيح البخاري، الحيض، باب ترك الحائض الصوم، ح: ٣٠٤)

> " ''کیابیہ بات نہیں کہ حالت حیض میں وہ نماز پڑھتی ہے ندروز ہ رکھتی ہے؟''

اہل علم کا اجماع ہے کہ وہ اس نماز کی قضا ادانہیں کرے گی جو مدت حیض کے اثنا میں فوت ہوئی۔

اگرعورت اس ونت پاک ہو جب نماز کی ایک رکعت یا اس سے زیادہ کی مقدار کےمطابق وفت باقی ہوتو وہ اس وقت کی سینماز بھی (بعد میں ) پڑھے گی جس میں وہ طاہر ہوئی کیونکہ نبی ٹانٹیزائے فرمایا ہے:

﴿مَنْ أَدْرِكَ مِنَ الْعَصْرِ رَكْعَةً قَبْلَ أَنْ تَغْرُبَ الشَّمْسُ فَقَدْ أَدْرَكَ»(صحيح مسلم، المساجد، باب من أدرك ركعة من الصلاة فقد أدرك تلك الصلاة، ح:٦٠٨)

''جس نے غروب آفتاب سے پہلے عصر کی ایک رکعت پالی' اس نے عصر کو پالیا۔''

جب وہ عصر کے وقت یا طلوع آفتاب سے پہلے پاک ہواورسورج کےغروب یا طلوع ہونے میں اتناوفت باقی ہوکہ وہ ایک رکعت پڑھ کتی ہوتو اسے پہلی صورت میں نمازعصر اور دوسری صورت میں نماز فجر پڑھنا ہوگی۔

سوال ایک عورت کے حیض کامعمول چودن کا ہے لیکن پھراس کے معمول کے ایام میں اضافہ ہو گیا؟

(جواب) اگرعورت کی عادت چے دنوں کی ہواور پھراس مدت میں اضافہ ہو کر دن نؤ دس یا گیارہ ہو گئے ہوں تو وہ پاک ہونے تک نماز نہیں پڑھے گی کیونکہ نبی سُکاٹیٹر نے حیض کے لیے کوئی حدمقر رنہیں فر مائی۔ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿ وَيَسْتَلُونَكَ عَنِ ٱلْمَحِيضِ قُلْ هُوَ أَذَّى ﴾ (البقرة:٢٢٢/٢)

''اورتم سے چیض کے بارے میں دریا فت کرتے ہیں۔ کہدو کدوہ تو نجاست ہے۔''

پس جب تک پیخون باقی ہوگا عورت حالت حیض میں ہوگی حتی کہ پاک ہوجائے اور عنسل کرلے تو پھرنماز پڑھ گی۔اوراگر دوسرے مہینے میں اس سے کم دن حیض آئے تو حیض ختم ہوجانے پر وہ عنسل کرے گی' خواہ بیاس کی سابقہ مدت کے مطابق نہ بھی ہو۔اور بنیادی بات بیہ ہے کہ جب عورت کا حیض موجود ہوگا تو وہ نماز نہیں پڑھے گی' خواہ حیض اس کی سابقہ عادت کے مطابق ہویا اس ے زیادہ ہویااس ہے کم ہو۔ بہر حال جب وہ پاک ہوگی تب نماز پڑھے گ۔

سوال ایک عورت نے اپنے مخصوص ایام سے پاک ہو کر عنسل کر لیا اور نو دن نماز بڑھنے کے بعد اسے پھرخون آگیا اور تین دن اس نے نماز نہ پڑھی پھر پاک ہو کر اس نے گیارہ دن نماز پڑھی اور پھر اس کے معمول کے ایام شروع ہو گئے۔ سوال سیہ ہے کہ کیا وہ ان تین دنوں کی نماز کی قضا ادا کرے یاوہ انھیں چیش میں سے شار کرے؟

جواب حیض جب بھی آئے وہ حیض ہے خواہ اس کے اور سابقہ حیض کے مابین مدت زیادہ ہویا کم ۔ پس اسے جب حیض آئے اور وہ پانچ یا چھے یا دہ ہویا کم ۔ پس اسے جب حیض آئے اور وہ پانچ یا چھے یا دس دن بعد پاک ہوجائے اور پھر حیض دوبارہ شروع ہوجائے تو وہ نماز نہیں پڑھے گی کیونکہ یہ حیض ہے اور ہمیشہ اسے اسی طرح کرنا چاہے کہ جب بھی پاک ہونے کے بعد دوبارہ حیض آجائے تو وہ نماز نہ پڑھے اور جب خون ہمیشہ جاری ہی رہے یا وہ تھوڑی مدت کے لیے منقطع ہوتا ہوتو پھریا سخاضہ ہوگا اور اس صورت میں اسے صرف اپنے معمول کے ایام کے بقدر بیٹھنا ہوگا۔

سوال اس پیلےرنگ کے پانی کے بارے میں کیا تھم ہے جوچف سے دودن پہلے آنا شروع ہوجائے؟

رجواب حیض آنے سے پہلے جاری ہونے والا یہ پانی اگر پہلے رنگ کا ہوتو یہ کچھ حقیقت نہیں کیونکہ سیح بخاری میں حضرت اِم عطیہ ماٹھا کا قول ہے:

﴿كُنَّا لاَ نَعُدُّ الْكُدْرَةَ وَالصُّفْرَةَ شَيْئًا﴾(صحبح البخاري، الحيض، باب الصفرة والكدرة في غير أيام الحيض، ح:٣٢٦)

" بم مُما لے اور پیلے رنگ کے پانی کو پچھ شارنہیں کرتی تھیں۔"

اورسنن ابی داؤ د کی روایت میں بیالفاظ ہیں:

الكُنَّا لاَ نَعُدُّ الْكُدْرَةَ وَالصَّفْرَةَ بَعْدَ الطُّهْرِ شَيْئًا (سنن أبي داود، الطهارة، باب في المرأة ترى الكدرة والصفرة بعد الطهر، ح:٣٠٧)

" طہر کے بعد ملیا لے اور پیلے رنگ کے پانی کوہم پھھ ٹارنہیں کرتی تھیں۔"

جب یہ پیلا مادہ حیض سے پہلے خارج ہواور پھر حیض آنے پر ہند ہوجائے تو یہ پچھ نہیں اور اگر عورت کو معلوم ہو کہ یہ پیلا مادہ حیض کا پیش خیمہ ہے تو پھروہ بیٹھ جائے (اسے حیض ثار کرے) حتی کہ پاک ہو جائے۔

سوال طهر ك بعد پيلے اور شيالے مادے كے بارے ميں كيا تھم ہے؟

رجواب حیض کے بارے میں عورتوں کی مشکلات ایک ایسے سمندر کی طرح ہیں جس کا کوئی ساحل نہ ہوا اوران کا ایک سبب مانع حمل اور مانع حیض کولیوں کا استعمال بھی ہے۔ اس طرح کی بہت می مشکلات سے لوگ پہلے آگاہ نہ تھے۔ بیسے جمہ کہ الی مشکلات مشکلات موجود رہی ہیں لیکن اس طرح کی مشکلات کی کثرت کہ انسان ان کے حل میں پریشان ہوجائے افرواول ہی سے عورتوں میں موجود رہی ہیں لیکن اس طرح کی مشکلات کی کثرت کہ انسان ان کے حل میں پریشان ہوجائے افرویش میں وہ یقینی طہر کو کھیے لے اور اس کے معنی یہ ہیں کہ چیش کا خون ختم ہونے کے بعد وہ سفید پانی کا خروج و کھیے لئے اس سفید پانی کوسب عورتیں جانتی ہیں، تو اس کے احکام پاک عورتوں کے کون خون کے اس سفید پانی کوسب عورتیں جانتی ہیں، تو اس کے احکام پاک عورتوں کے کہ خون ختم ہونے کے بعد وہ سفید پانی کا خروج و کھیے لئے اس سفید پانی کوسب عورتیں جانتی ہیں، تو اس کے احکام پاک عورتوں کے کا میں میں دورتیں جانتی ہیں، تو اس کے احکام پاک عورتوں کے کا میں میں دورتیں جانتی ہیں، تو اس کے احکام پاک عورتوں کے کا میں میں دورتیں جانتی ہیں، تو اس کے احکام پاک عورتوں کے کا میں میں دورتیں جانتی ہیں۔ دورتوں میں میں دورتوں کے کا میں میں دورتوں کی میں دورتوں کی میں دورتوں کی میں دورتوں کے دورتوں کی میں دورتوں کی دورتوں کی دورتوں کی دورتوں کی میں دورتوں کی دورتوں کی

ہوں گے۔الغرض طہر کے بعد ٹمیالا یا پیلا پانی یا داغ یا رطوبت حیض نہیں ہے لہذا وہ نماز سے مانع ہے ندروز سے اور ندمر دکواپنی بیوی سے ہم بستری کرنے سے کیونکہ وہ حیض نہیں ہے۔ صحیح بخاری میں حضرت ام عطیبہ جانٹا کا قول ہے:

«كُنَّا لاَ نَعُدُّ الْكُذْرَةَ وَالصُّفْرَةَ شَيْئًا»(صحيح البخاري، الحيض، باب الصفرة والكدرة في غير أيام

" ہم ملیا لے اور پیلے پانی کو کچھ بھی شارنہیں کرتی تھیں۔"

اورسنن ابی داؤ دکی روایت میں ان الفاظ کا اضافہ ہے''طہر کے بعد'' ٹمیا لے اور پہلے پانی کوہم کچھ شارنہیں کرتی تھیں'اوراس کی سند بھی صحیح ہے۔ البذا ہم یہ کہہ سکتے ہیں کہ بقین طہر کے بعد اس طرح کی چیزیں عورت کے لیے نقصان دہ نہیں ہیں اور نہ نماز'روزہ اوراس کے شوہر کے اس سے ہم بستر ہونے میں مانع ہیں کین واجب ہے کہ عورت جلد بازی سے کام نہ لے حتی کہ وہ طہر کو دیکھے لے کوئکہ بعض عورتیں خون کے ہلکا ہونے' اور طہر دیکھنے سے قبل جلدی سے عسل کرلیتی ہیں۔ صحابۂ کرام شخائی کی ہیویاں ام المومنین حضرت عائشہ ڈائٹ کے پاس روئی بھیجا کرتی تھیں' جے ٹمیا لے رنگ کا مادہ لگا ہوتا تو آب ان سے فرما تیں:

اللَّ تَعْجَلْنَ حَتَّى تَوَيْنَ الْقَصَّةَ الْبَيْضَاءَ»(صحيح البخاري، معلقًا، الحيض، باب:١٩ إقبال المحض وادماره)

"جلدي نه كروحتي كه جاندي كي طرح سفيدياني و كيولو-"

## مانع حیض گولیوں اور نفاس کے خون کا کیا تھم ہے؟

(سوال مانع حيض كوليول كاستعال كربار مين كياتكم ب؟

رجوابی مانع جیش گولیوں کے استعال میں کوئی حرج نہیں بشر طیکہ صحت کے پہلو سے بیٹورت کے لیے نقصان دہ نہ ہوں اوراس کا شوہران کے استعال کی اجازت دے دے دیکن جہاں تک مجھے معلوم ہے ان گولیوں کا استعال عورت کے لیے نقصان دہ ہے کیونکہ خونِ چیف کا خروج طبعی خروج ہے اور طبعی چیز کو جب اس کے وقت میں خارج ہونے سے روک دیا جائے تو اس سے بقینی طور پرجہم پر نقصان دہ اثر ات مرتب ہوتے ہیں۔ ان گولیوں کے استعال سے نقصان کا ایک یہ پہلو بھی ہے کہ اس سے اس کی ماہانہ عادت میں خرابی پیدا ہوجاتی ہے جس کی وجہ سے دہ شک میں مبتلا رہتی ہے کہ اسے نماز پڑھنی اور اپنے شوہر سے مقاربت کرنی چاہیے یا نہیں خرابی پیدا ہوجاتی ہے جس کی وجہ سے دہ شک میں مبتلا رہتی ہے کہ اسے نماز پڑھنی اور اپنے شوہر سے مقاربت کرنی چاہیے یا نہیں خوابی لہذا میں یہ تو نہیں کہتا کہ ان گولیوں کا استعال حرام ہے البتہ میں پہند نہیں کرتا کہ عورت ان گولیوں کو استعال کرے مبادا اسے کوئی نقصان پہنچے۔ عورت کو چا ہے کہ وہ اللہ تعالی کی تقدیر پر راضی رہے۔ نبی منافی گائے جہت الوداع کے سال جب ام المؤمنین حضرت عائشہ بی ہی سے تو نہیں تشریف لائے تو وہ رور ہی تھیں اور انہوں نے عمرہ کا احرام بائدھ رکھا تھا۔ آپ نے فرمایا:

"مَالَكِ؟ لَعَلَّكِ نَهِسْتِ، قُلْتُ: نَعَمْ، قَالَ: هٰذَا شَيءٌ كَتَبَهُ اللهُ عَلَى بَنَاتِ آدَمَ الصحيح البخاري، الحيض، باب الأمر بالنُّفَساء إذا نفسن، ح:٢٩٤ وصحيح مسلم، الحج، باب بيان وجوه الإحرام، ح:١٢١١(١٢٠) واللفظ له)

'' کیا بات ہے' شایدتھ ارے ایا م شروع ہو گئے ہیں؟ میں نے کہا: ہاں! تو آپ نے فرمایا کہ یہ تو وہ چیز ہے جے اللہ تعالیٰ نے بنات آدم کے لیے کلھ دیا ہے۔''

عورت کو چاہیے کہ وہ صبر کرے اور اللہ تعالیٰ ہے تو اب کی امیدر کھے۔اگر حیض کی وجہ سے اس کے لیے نماز'روز ہمکن نہیں' تو ذکر الٰہی کا درواز ہ کھلا ہوا ہے' وہ ان ایام میں اللہ سجانہ و تعالیٰ کا ذکر کرئے تشبیح بیان کرئے صدقہ کرے اور قول و فعل کی صورت میں لوگوں کے ساتھ احسان کرئے بیربہت افضل اعمال ہیں۔

ردے؟ نفاس والی عورت کا خون اگر چالیس دن کے بعد بھی جاری رہے تو کیاوہ نماز اور روزہ شروع کردے؟

رجواب نفاس والی عورت کا خون اگر چالیس دنوں کے بعد بھی باقی ہواوراس میں کوئی تبدیلی بھی نہ آتی ہوتو اگر چالیس دنوں کے بعد اس کی سابقہ عادت کے مطابق ماہانہ ایام شروع ہو گئے ہوں تو وہ بیٹھ جائے لیعنی نماز' روزہ شروع نہ کرے اورا گرخون جاری ہو اوراس کی سابقہ عادت کے ماہانہ ایام بھی شروع نہ ہوتے ہوں تو اس صورت میں علماء میں درج ذیل اختلاف ہے:

تلب بعض نے کہا ہے کہ و عنسل کر کے نماز روز ہ شروع کر دے خواہ خون جاری ہو کیونکہ اس صورت میں بیاستحاضہ کا خون ہوگا۔

للہ بعض نے کہا ہے کہ عورت کواپنی حالت ہی پر باقی رہنا چاہیے تی کہ ساٹھ دن پورے ہو جا نیس کیونکہ بعض عورتیں ایی بھی پائی گئ ہیں جن کا نفاس ساٹھ دن تک جاری رہا اور بیا مرواقع ہے کہ بعض عورتوں کا نفاس ساٹھ دن تک رہتا ہے 'لہذا اسے انتظار کرکے ساٹھ دن پورے کرنے چاہمییں' اس کے بعدوہ اپنے معمول کے یض کی طرف رجوع کرے گی اوراپنی عادت کے مطابق بیٹھے گی' پھر خسل کر کے نماز نثروع کردے گی کیونکہ اس وقت بیہ ستحاضہ ثارہوگی۔

ر السوال جب نفاس والی عورت حالیس دنوں سے پہلے پاک ہوجائے تو کیا اس کا شوہراس سے مجامعت کرسکتا ہے؟ اورا گرخون حالیس دنوں کے بعد دوبارہ جاری ہوجائے تو پھر کیا تھم ہے؟

(جواب) نفاس والی عورت سے اس کے شوہر کے لیے جماع کرنا جائز نہیں اگر وہ چالیس دنوں سے پہلے پاک ہوجائے تو پھراس کے لیے نماز پڑھنا وا جب ہے اس کی نماز صحیح ہوگی اور اس حالت میں اس کے شوہر کے لیے اس سے جماع کرنا بھی جائز ہوگا کیونکہ اللہ تعالیٰ نے حیض کے بارے میں فرمایا ہے:

﴿ وَيَسْتَلُونَكَ عَنِ ٱلْمَحِيضِ قُلْ هُوَ أَذَى فَأَعْتَزِلُواْ ٱلنِّسَآءَ فِي ٱلْمَحِيضِ ۚ وَلَا نَقْرَبُوهُنَّ حَتَّى يَطْهُرْنَّ فَإِذَا تَطَهَّرْنَ فَأْتُوهُرَكَ مِنْ حَيْثُ أَمَرُكُمُ ٱللَّهُ ﴾ (البقرة: ٢٢٢/٢)

''اورتم سے چین کے بارے میں دریافت کرتے ہیں۔ کہہ دو وہ تو نجاست ہے سوایا م چین میں عورتوں سے کنارہ کش رہواور جب تک پاک نہ ہوجا کیں'ان سے ہم بستری نہ کرؤ ہاں جب پاک ہوجا کیں تو جس طریق سے اللہ نے شہمیں حکم دیا ہے ان کے پاس جاؤ۔''

جب تک نجاست یعنی خون موجود ہوتو جماع جائز نہیں ہے اور جب عورت پاک ہوجائے تو پھر جائز ہے۔ نماز پڑھنا واجب ہے ای طرح نفاس میں بھی اگروہ چالیس دنوں ہے پہلے پاک ہوجائے تواس کے لیے وہ سارے کام جائز ہوجاتے ہیں جونفاس کی وجہ سے ناجائز تھے'لہٰذااس کے شوہر کے لیے اس صورت میں ہم بستری بھی جائز ہے البتۃ اسے صبر کرنا چاہیے تا کہ جماع کی وجہ سے دوبارہ خون جاری نہ ہوجائے حتی کہ وہ اپنے چالیس دن پورے کر لے لیکن اگر وہ چالیس دن پورے ہونے سے پہلے جماع کر لے تواس میں کوئی حرج نہیں۔

اگروہ چالیس دنوں کے بعداور پاک ہونے کے بعد خون دیکھے تو اسے خون چیش قرار دیا جائے گا'خون نفاس نہیں۔ خون چیش کے بارے میں عور تول کوخوب معلوم ہوتا ہے لہذا جب وہ محسوں کر ہے تو یہ خون چیش ہوگا اور اگر خون جاری ہی رہے اور بہت قبیل مدت کے مطابق بیٹھنا ہوگا اور پھر خسل کر کے نماز پڑھنا ہوگا۔

کیلئے بند ہوتو یہ استحاضہ کا خون ہوگا۔ اس صورت میں اسے اپنی ماہانہ عادت کے مطابق بیٹھنا ہوگا اور پھر خسل کر کے نماز پڑھنا ہوگا۔

سوال اگر تیسر سے مہینے عورت کا حمل ساقط ہوجائے تو کیا وہ نماز پڑھے گی یا (اسے نفاس شار کرکے) نہیں (پڑھے گی)

جواب اہل علم کے ہاں یہ بات معروف ہے کہ عورت جب جنین کواس وقت ساقط کرئے جب اس میں تخلیق واضح ہوگائ تو اس سے خارج ہونے والا خون نفاس کا خون ہوگا' لہذا وہ نماز نہیں پڑھے گی۔ علاء نے کہا ہے کہ جنین کی تخلیق کا واضح ہونا اس وقت بھی ممکن ہارج جب اس کے اکیا ہی دن پورے ہوگئے ہوں اور یہ مدت تین ماہ ہے کم ہے' لہذا جب عورت کو یہ یقین ہو کہ تین ماہ کا جنین ساقط ہوا ہو تو یہ نماز اوا ہوا ہوا ہو تو یہ نماز اوا ہوا ہوا ہو تو یہ نماز اوا ہو ہو تو یہ نماز اوا ہوا ہو تو یہ نماز اوا کے مطابق فیصلہ کرے۔ اس سائل عورت کو اپنے بارے میں یاد کرنا چاہئے' اگر جنین اس دن سے پہلے ساقط ہوا ہو تو یہ نماز اوا کے مطابق فیصلہ کرا۔ کے مطابق فیصلہ کرا۔

#### استحاضه کے خون کے دوران میں عورت نماز کیسے برھے؟

سوال جسعورت کواستحاضه کا خون جاری ہو وہ نماز کیسے پڑھے؟ اور روزہ کب رکھے؟

جواب جب عورت کواستحاضہ کا خون جاری ہوتواس کے لیے تھم یہ ہے کہ وہ اس عارضہ سے قبل اپنی سابقہ عادت کی مدت میں نماز اور روزہ ادا نہ کرے مثلاً:اگر اس کی عادت میتھی کہ ہر ماہ کے ابتدائی چھدن اسے چیش آتا تھا تو وہ ہر ماہ چھدن بیٹھی رہے گی۔ان دنوں میں نہ نماز پڑھے گی اور نہ روزہ رکھے گی۔ جب چھدن گزر جا کیں گے تو وہ عنسل کر کے نماز روزہ شروع کردے گی۔

اس طرح کی عورت کے لیے نماز کا طریقہ یہ ہے کہ وہ اپنی شرم گاہ کوخوب اچھی طرح دھولے' پھرکنگوٹ باندھ لے اور وضو کرلے اور وہ ایسانہ کرئے اور پھر نماز پڑھ لے۔اگر کرلے اور وہ ایسانہ کرئے اور پھر نماز پڑھ لے۔اگر فرض نماز کا وقت شروع ہونے کے بعد کرئے وقت شروع ہونے سے پہلے ایسانہ کرئے اور پھر نماز پڑھ لے۔اگر فرض نماز وں کے علاوہ دیگر اوقات میں وہ فل پڑھنا چاہے' تو پھر بھی اس طرح کرے۔مشقت کی وجہ سے اس حالت میں اسکے لیے یہ بھی جائز ہے کہ ظہر کو عصر کے ساتھ یا عمر کوظہر کے ساتھ اور مغرب کو عشاء کے ساتھ یا عشاء کو مغرب کے ساتھ جمع کر کے پڑھ لے تاکہ اسے ظہر وعصر کی دونماز وں اور مغرب وعشاء کی دونماز وں کے لیے ایک بار کمل کرنا پڑے اور ایک باراسے نماز فجر کے لیے ایک بارکم لی کرنا پڑے اور ایک باراسے نماز فجر کے لیے ایسا کرنا پڑے ارکی بجائے' وہ تین بارایسا کرئے واللہ الموفق

#### نماز کن لوگوں پر واجب ہے؟

سوال نماز کے بارے میں کیاتھم ہےاوریکس پرواجب ہے؟

جواب نماز ارکان اسلام میں سے ایک ایسارکن ہے جس کے بارے میں سب سے زیادہ تاکید آئی ہے بلکہ شہاد تین کے بعدیہ دوسرا بردا اہم رکن ہے۔ اعضا کے ساتھ انجام دیے جانے والے اعمال میں سے اس کی سب سے زیادہ تاکید ہے۔ بیاسلام کا ستون ہے جیسا کہ نبی مُلَا يُخِیُّا سے ثابت ہے کہ آپ نے فرمایا:

«عَمُودُهُ الصَّلَاةُ»(مسند أحمد: ٥/ ٢٣١ وجامع الترمذي، الإيمان، باب ماجاء في حرمة الصلاة،

ج:٢٦١٦ وقال: حديث حسن صحيح)

"اس كاستون نماز ب-"

یعنی نماز اسلام کاستون ہے۔اللہ تعالی نے اسے اپنے نبی پراس سب سے بلند جگہ پرفرض قرار دیا جس تک بشر پہنچ سکا ہے اور پھراسے ایک اشرف (عظیم) رات میں بغیر کسی کے واسطہ کے فرض قرار دیا۔اللہ عزوجل نے پہلے اپنے رسول محمد شکھیٹے پردن رات میں بچپس بار نماز بڑھنا فرض قرار دیا تھالیکن پھر اللہ سجانہ و تعالی نے اس میں تخفیف کر دی حتی کہ بالفعل پانچ گر میزان میں را جروثواب کے اعتبار سے ) بچپس ہوں گی۔اس سے معلوم ہواکہ نماز کی اللہ تعالیٰ کے ہاں کس قدر اہمیت ہے اورا سے اس سے کس قدر محبت ہے۔ یہ عبادت اس لاکق ہے کہ انسان اس میں اپنا بہت ساوقت صرف کرئے اس کی فرضیت کتاب وسنت اورا جماع امت سے ثابت ہے۔ یہ عباد کہ ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿ فَإِذَا ٱطْمَأْنَنَتُمْ فَأَقِيمُوا ٱلصَّلَوَةَ إِنَّ ٱلصَّلَوَةَ كَانَتَ عَلَ ٱلْمُؤْمِنِينَ كِتَبَا مَّوَقُوتَا ﴿ ﴾ (انساء: ١٠٣/٤)

''پھر جب اطمینان نصیب ہوجائے تو (اس طرح ہے) نماز پڑھو (جس طرح امن کی حالت میں پڑھتے ہو۔) بے شک نماز مومنوں پراوقات (مقررہ) میں ادا کرنا فرض ہے۔''

"كتاباً 'مكتوباً" يعنى فرض كمعنى مي بـــــ

اور نبی سَلَقَیْم نے حضرت معاذبن جبل جلینی کوئین جھیجے ہوئے ان سے فرمایا تھا:

«فَأَعْلِمْهُمْ أَنَّ اللهَ افْتَرَضَ عَلَيْهِمْ خَمْسَ صَلُوَاتٍ فِي كُلِّ يَوْم وَلَيْلَةٍ»(صحيح البخاري، الزكاة، باب الدَّعاء إلى الشهادتين وشرائع الزكاة، باب الدَّعاء إلى الشهادتين وشرائع الإسلام، ح:١٩)

''لہذاانہیں آگاہ کردو کہ اللہ تعالیٰ نے ان پر ہردن رات میں پاپنچ نمازیں فرض کی ہیں۔''

تمام سلمانوں کا بھی نماز کی فرضت پراجماع ہے اس لیے علاء ﷺ نے فرمایا ہے کہ جب انسان پانچے فرض نمازوں یاان میں ہے کسی ایک کا اٹکار کردے تو وہ کا فزمر تد اور دائرہ اسلام سے خارج ہے اس کا خون اور مال مباح ہے الا مید کہ دہ اللہ عز وجل کے آ گے توبہ کرلے۔ ہاں! اگر وہ الیانیا نیا مسلمان ہو جسے ابھی تک شعائر اسلام کے بارے میں پچھ بھی علم نہ ہوتو اس حالت میں جہالت کی وجہ سے وہ معذور ہوگا' پھر اسے بتایا جائے گا۔اگر اس کے وجوب کے بارے میں علم ہوجانے کے بعد بھی وہ اس کی فرضیت کا انکار کرےتو وہ کافر ہوگا۔

نماز ہرمسلمان بالغ عاقل مرداور عورت پرفرض ہے۔ مسلمان کی ضد کا فریخ اور کا فرپر نماز واجب نہیں ہے یعنی حالت کفریس اس کے لیے نماز ادا کرنا اور مسلمان ہونے کے بعد اس کی قضا ادا کرنا لازم نہیں ہے۔ البتہ قیامت کے دن اسے (کا فرکو) اس کی سزا ملے گی جیسا کہ ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿ إِلَّا أَصَنَ الْبِينِ ﴿ فِي جَنَّتِ يَسَادَانُونَ ﴿ عَنِ النَّجْرِينُ ﴿ مَا سَلَكَكُوْ فِ سَفَرَ ﴿ فَالُواْ لَوَ نَكُ مِنَ النَّهُ مِن النَّجْرِينُ ﴿ مَا سَلَكَكُوْ فِ سَفَرَ ﴿ فَالُواْ لَوَ نَكُ مِنَ النَّهُ مِن النَّهُ وَكُنَّا نَكُونُ مِن النَّهِ فَا النَّهِ فَا النَّهِ فَا النَّهِ فَا النَّهِ فَا النَّهِ فَا النَّهُ اللَّهُ مَا النَّهُ اللَّهُ ال

'' گر دائن طرف والے (نیک لوگ کہ) وہ بہشت کے باغوں میں (ہوں گے اور) پوچھتے ہوں گے (آگ میں جلنے والے) گنہگاروں سے کہتم دوزخ میں کیوں پڑے؟ وہ جواب دیں گے کہ ہم نماز نہیں پڑھتے تھے اور نہ فقیروں کو کھانا کھلاتے تھے اور ہم اہل باطل کے ساتھ ال کر (حق سے) اٹکار کرتے تھے اور ہم روز جز اکو جھٹلاتے تھے۔''

ان کا یہ کہنا کہ:[لَم مَكُ مِن الْمُصَلِّینَ]''ہم نماز نہیں پڑھتے تھے'اس ہات کی دلیل ہے کہ اُٹھیں کفراور قیامت کے دن کی تکذیب کے ساتھ ساتھ ترک نماز کی وجہ سے بھی سزادی جائے گی۔

اور بالغ وہ ہے جس میں علامات بلوغ میں سے کوئی علامت پائی جائے۔ علامات بلوغ مرد کی نسبت سے تین اورعورت کی نسبت سے جین اورعورت کی نسبت سے جیار ہیں: ﴿ عَمْرِ بِوْرِی پندرہ سال ہوجائے ﴿ بیداری یا نیند میں لذت کے ساتھ منی کا انزال ﴿ زیرِ ناف بالوں کا اگنا لیمن قُبل کے اردگر د کھردرے بالوں کا اگنا۔ یہ تیتوں علامتیں مردوں اورعورتوں میں مشترک ہیں جب کہ عورتوں میں ایک چوتھی علامت حیض بھی علامات بلوغ میں شار ہوتی ہے۔

عاقل کی ضد مجنون ہے لیتن جس میں عقل نہ ہو بہت بڑی عمر کا مرداور عورت جس کا بڑھا پا اس حد تک پہنچ جائے کہ اسے ہوش نہ رہے تو وہ بھی اسی قبیل میں شار ہوگا۔ اس قتم کے آدی کو ہمارے ہاں مہذری (سٹھیایا ہوا) کہا جاتا ہے۔ عقل باتی نہ رہنے کی وجہ سے ایسے شخص پر بھی نماز واجب نہ رہے گی۔ چیض ونفاس بھی وجوب نماز سے مافع ہیں۔ جب چیض یا نفاس ہوتو نماز واجب نہ ہوگی کیونکہ نبی تُلَقِیْم نے فرمایا ہے:

«أَ لَيْسَ إِذَا حَاضَتْ لَمْ تُصَلِّ، وَلَمْ تَصُمْ»(صحيح البخاري، الحيض، باب ترك الحائض الصوم، ح:٣٠٤)

"كيايه بات نهيس كمورت جب حائضه موتى بتو نماز برهتى بيندروزه ركهتى ب-"

## کیا ہے ہوش اور دیوانے پرشرعی احکام لا گوہوتے ہیں؟

ر السوال جس شخص کی یا دواشت ختم ہو جائے اور جو بے ہوش ہو کیاان کے لیے بھی شرعی احکام لازم ہیں؟

رجوات الدسجانه وتعالی نے انسان پرعبادات کواس صورت میں واجب قرار دیا ہے جب وہ وجوب کا اہل ہولیعن وہ صاحب عقل ہواورا سے اشیا کا ادراک ہو، لہذا جو شخص بے عقل ہواس کے لیے احکام شریعت لازم نہیں ہیں ۔اس طرح وہ چھوٹا بچہ جے برے بھلے کی تمیز نہ ہواس پر بھی لازم نہیں ہے بلکہ وہ بچہ جو ابھی بالغ نہ ہووہ بھی مکلف نہیں ۔ بیاللہ تعالی کی اپنے بندوں پر رحمت ہے اس طرح وہ پاگل جو ابھی حد جنون کونہ پہنچا ہواور بوری عمر کا وہ شخص کی یا دواشت ختم ہوگئی ہوان پر بھی نہ نماز واجب ہے اور نہ روزہ کیونکہ جس شخص کی یا دواشت ختم ہوگئی ہووہ اس بچے کی طرح ہے جے اچھی بری بات میں تمیز نہ ہو اُس سے احکام شریعت کی پابندی ساقط ہوگی اور لازم نہیں ہوگی۔

جہاں تک مالی واجبات کا تعلق ہے تو وہ اس کے مال میں واجب ہوں گے خواہ اس کی یا دداشت ختم ہوگئی ہومثلاً: زکو ۃ اس کے مال میں واجب ہوگا کہ وہ اس کے مال میں سے زکو ۃ اداکرے کیونکہ وجوب زکو ۃ کا تعلق مال سے ہے جبیبا کہ ارشاد باری تعالی ہے:

﴿ خُذْ مِنْ أَمْوَلِيمَ صَدَقَةً تُطَهِّرُهُمْ وَتُرَكِّيمٍ ﴾ (التوبة:١٠٣/٩)

''ان کے مال میں سے زکوۃ قبول کرلوکہ اس سے تم ان کو (ظاہر میں بھی) پاک اور (باطن میں بھی) پاکیزہ کرتے ہو۔'' تو یہاں بیفر مایا ہے کہ ﴿ حُدِدُ مِنُ أَمُو اللهِ مُ ﴾''ان کے مال میں سے قبول کرلؤ''اور پینیس فر مایا کہ ان سے قبول کرلواور نبی مُنْظِیْم نے حضرت معاذ والٹیو کو یمن بھیجتے ہوئے فر مایا تھا:

﴿فَأَعْلِمْهُم أَنَّ اللهَ افْتَرَضَ عَلَيْهِمْ صَدَقَةً فِي أَمْوَالِهِمْ تُؤْخَذُ مِنْ أَغْنِيَائِهِمْ وَتُرَدُّ عَلَى فُقَرَائِهِمْ»(صحيح البخاري، الزكاة، باب وجوب الزكاة، ح:١٣٩٥ وصحيح مسلم، الإيمان، باب الدعاء إلى الشهادتين وشرائع الاسلام، ح:١٩)

''لہذا انہیں آگاہ کردو کہ اللہ تعالی نے ان کے مالوں میں صدقہ فرض کیا ہے جوان کے دولت مندول سے لے کران کے فقیروں میں تقسیم کردیا جائے گا۔''

البذا مالی واجبات اس مخص ہے بھی ساقط نہیں ہوتے جس کی یادداشت ختم ہوگئ ہو۔لیکن بدنی عبادتیں مثلاً: نماز طہارت اورروزہ اس جیسے مخص ہے ساقط ہوجا ئیں گی کیونکہ وہ بے عقل ہے۔اور جس مخص کی عقل بے ہوشی اور مرض وغیرہ کی وجہ سے زائل ہوجائے تو اکثر اہل علم کے قول کے مطابق اس پر نماز واجب نہیں ہے لہذا اگر مریض ایک یادودن بے ہوش رہے تو اس پر تضالان م نہیں ہے کیونکہ اس میں عقل نہیں ہے اور اسے سوئے ہوئے انسان کی طرح بھی قرار نہیں دیا جا سکتا 'جس کے بارے میں رسول اللہ منا اللہ علیہ نے کیونکہ اس میں عقل نہیں ہے اور اسے سوئے ہوئے انسان کی طرح بھی قرار نہیں دیا جا سکتا 'جس کے بارے میں رسول اللہ علیہ نے فرمایا ہے:

ے رایا ہے. «مَنْ نَسِي صَلاةً أَوْ نَامَ عَنْهَا فَكَفَّارَتُهَا أَنْ يُصَلِّيهَا إِذَا ذَكَرَهَا»(صحيح البخاري، المواقيت، باب من نسي صلاة فليصل إذا ذكر، ح: ٥٩٧ وصحيح مسلم، المساجد، باب قضاء الصلاة الفائتة، ح: ٦٨٤(٣١٥) واللفط له)

''جو شخص کوئی نماز بھول جائے یاس سے سویار ہے تواس کا کفارہ یہ ہے کہ اسے جب یاد آئے اسے پڑھ لے۔''

کیونکہ سوئے ہوئے خض میں ادراک ہے کہ اسے اگر بیدار کیا جائے تو وہ بیدار ہوسکتا ہے لیکن بے ہوخی میں مبتلا انسان کواگر بیدار کیا جائے تو وہ بیدار نہیں ہوسکتا' بیاس صورت میں ہے جب بے ہوخی بغیر سبب کے ہواورا گراس کا کوئی سبب ہومثلاً بھنگ وغیرہ کے استعال کی وجہ سے بے ہوش ہوا ہوتو اسے بے ہوخی میں گزری ہوئی نمازوں کی قضا اداکرنی ہوگی۔ واللہ اعلم

ر ایک شخص کودد مہینے کی بھی چیز کاشعور نہ رہا ،جس کی وجہ سے اس نے نماز پڑھی اور نہ رمضان کے روزے رکھے تو اس کا کیا تھم ہے؟ (جوآب شعور گم ہونے کی وجہ سے اس پر کچھ بھی واجب نہیں لیکن اللہ کرے کہ اگر اسے افاقہ ہوجائے تو رمضان کی قضا اس پر لازم ہوگی اوراگر وہ قضائے الٰہی سے فوت ہوجائے تو اس کے ذمہ کچھ نہ ہوگا اوراگر وہ دائمی طور پر معذورلوگوں میں سے ہوجیسے بہت بوڑھا تو اس پر فرض یہ ہے کہ اس کا ولی اس کی طرف سے ہر روز ایک مسکین کو کھانا کھلا دے نماز کی قضائے بارے میں علماء کے دو تول ہیں:

- جمہور کا قول ہے کہ اس کے ذمہ قضانہیں ہے کیونکہ حضرت ابن عمر جھٹٹیا پر ایک دن رات بے ہوثی طاری رہی تو انھوں نے اس
   دوران میں فوت ہو جانے والی نماز وں کی قضانہیں وی تھی۔ <sup>®</sup>
- اس پر قضالا زم ہے 'یہ متاخرین حنا بلہ کا مذہب ہے۔''الا نصاف'' میں لکھا ہے کہ پی تفر دات مذہب میں سے ہے اوراس کی دلیل حضرت عمارین یاسر والٹین کے بارے میں مروی پی قول ہے کہ ان پرایک دن رات بے ہوثی طاری رہی تو انھوں نے اس عرصہ میں فوت ہوجانے والی نمازوں کی قضادی تھی۔ © میں فوت ہوجانے والی نمازوں کی قضادی تھی۔ ©

## کیا شروطِ نماز کی تکمیل کی خاطرنمازمؤخر کی جاسکتی ہے؟

سوال کیاانسان کے لیے بیہ جائز ہے کہ وہ نماز کی شروط میں سے کسی شرط کے حاصل کرنے کی وجہ سے نماز کومؤخر کرے مثلاً وہ پانی نکالنے میں مشغول ہو؟

(جوآب صحح بات یہ ہے کہ نماز کواپنے وفت سے مؤخر کرنا بالکل جائز نہیں ہے جب انسان کو وفت ختم ہوجانے کا اندیشہ ہوتو وہ اپنے حال کے مطابق نماز پڑھ لے خواہ حصول شرط عنقریب ممکن ہو کیونکہ ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿ إِنَّ ٱلصَّلَوٰةَ كَانَتَ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ كِتَنَبَّا مَوْقُوتًا ﴿ (النساء: ١٠٣/٤)

"بے شک نمازمومنوں پراوقات (مقرره) میں اداکرنا فرض ہے۔"

اور نبی مُنْ اَیْمُ نِیْ اَن اوقات مقررہ کا تعین فر مادیا ہے اوراس کا تقاضا یہ ہے کہ نماز کواس کے وقت میں اوا کرنا واجب ہے۔اگر شرطوں کے حصول کے لیے انتظار کرنا جائز ہوتا تو پھر تیم کومشروع قرار دینا صحح نہ ہوتا کیونکہ ممکن ہے کہ وقت کے بعدیا نی حاصل

<sup>479/2:</sup> المصنف" لعبد الرزاق:479/2  $^{\circ}$  "المصنف" لعبد الرزاق  $^{\circ}$ 

ہو جائے اوراس اعتبار سے کوئی فرق نہیں کہ نماز کوطویل عرصے تک مؤخر کیا جائے یا قلیل عرصے تک کیونکہ دونو ںصورتوں میں نماز اپنے وقت سے خارج ہو جاتی ہے۔شخ الاسلام ابن تیمیہ ڈلٹ نے بھی اسی بات کواختیار کیا ہے کہ نماز کومؤخر نہ کیا جائے۔

## کیا غلبہ نیندی وجہ سے نماز فجر کومؤخر کرنے کی عادت بنالینا جائز ہے؟

<u>سوال</u> جو شخص رات کو بیدار رہتا ہے اور نماز لنجر وقت ختم ہوجانے کے بعد پڑھتا ہے تو کیا اس کی نماز قبول ہوجاتی ہے؟ دیگر نمازیں' جنہیں وہ وقت پرادا کرتا ہےان کے بارے میں کیا تھم ہے؟

جواب نماز فجر جیے وہ وقت ہے مؤخر کر کے ادا کرتا ہے جب کہ اسے وقت پر ادا کرنا اس کے لیے ممکن ہے کیونکہ اگر وہ چاہتو رات کوجلد سوسکتا ہے اس کی بینماز قبول نہیں ہوگی کیونکہ آ دمی جب نماز کو بغیر عذر کے وقت ہے مؤخر کرکے پڑھے تو اس کی نماز قبول نہیں ہوتی جیسا کہ نبی منافیظ نے فرمایا ہے:

«مَنْ عَمِلَ عَمَلًا لَيْسَ عَلَيْهِ أَمْرُنَا فَهُوَ رَدُّا(صحيح مسلم، الأقضية، باب نقضُ الأحكام الباطلة ورد محدثات الأمور، ح:١٧١٨(١٨)

"جس نے کوئی ایساعمل کیا، جس کے بارے میں ہماراام نہیں ہے تو وہ مردود ہے۔"

جو شخص جان بو جمر ربلاعذر نماز کوونت مے مؤخر کرتا ہے تو وہ ایک ایساعمل کرتا ہے جس کا اللہ تعالی اوراس کے رسول سُلِیمَّائِے تَحَمَّمَ مِن وَیاللہٰذا وہ مردود ہے۔ اگر وہ یہ کہے کہ میں سویا ہوتا ہوں اور سوئے ہوئے شخص کے بارے میں نبی سُلِیمَّا نے فرمایا ہے: «مَنْ نَسِیَ صَلاَةً أَوْ نَامَ عَنْهَا فَكَفَّار تُمُهَا أَنْ يُصَلِّيهَا إِذَا ذَكَرَهَا ۔ وفي روایة: " لا كفَّارةَ لَهَا إِلاَّ ذَٰلِكَ " الصحیح مسلم، المساجد، باب قضاء الصلاة الفائنة، ح: ۱۸۲ (۳۱٤)

'' جو خض کوئی نماز بھول جائے یاوہ اس سے سویار ہے تو اس کا کفارہ یہ ہے کہاہے جب یاد آئے پڑھ لے۔''

اورایک روایت میں الفاظ بیر ہیں که 'اس کا بس یہی کفارہ ہے۔''

تو ہم کہیں گے اس کے لیے ممکن تھا کہ جلد سیدار ہوتا یا اپنے پاس الارم لگا کر گھڑی رکھ لیتا یا کی کو کہد دیتا کہ وہ اسے بیدار کردے لہذا اس کا نماز کومو خرکر نا اور وقت پر ادانہ کرنا 'نماز کوعملاً مؤخر کرنا قرار پائے گا'لہذا بینماز قبول نہ ہوگ ۔ باتی نمازیں جنہیں وہ وقت پر ادا کرتا ہے وہ قبول ہوں گ ۔ اس مناسبت سے یہاں سے بات بھی کہنا چا ہتا ہوں کہ مسلمان کے لیے واجب ہے کہ وہ عبادت اس طرح کرے جس سے اللہ تعالی راضی ہوجائے کیونکہ دنیا کی اس زندگی میں وہ اللہ تعالی کی عبادت ہی کے لیے بیدا کیا گیا ہے ۔ وہ نہیں جانتا کہ اسے کب موت آجائے اور وہ عالم آخرت اور دار جزاکی طرف سدھار جائے جہال کوئی عمل نہیں ہوجیا کہ رسول اللہ تاکی تا کہ اے کہ موا ہے۔

ه إِذَا مَاتَ الإِنْسَانُ انْقَطَعَ عَنْهُ عَمَلُهُ إِلاَّ مِنْ ثَلَاثَةٍ: إِلاَّ مِنْ صَدَفَةِ جَارِيَةٍ، أَوْ عِلْمٍ يُسْتَفَعُ بِهِ أَوْ وَلَدٍ صَالَحٍ يَدْعُو لَهُ الصحيح مسلم، الوصية، باب ما يلحق الإنسان من الثواب بعد وفاته، ح:١٦٣١(١٤٤) '' جب انسان فوت ہوجائے تو تین صورتوں کے سوااس کے دیگرا تمال منقطع ہوجاتے ہیں: صدقہ جاریۂ علم' جس کے ساتھ نفع حاصل کیا جار ہا ہویا نیک اولا دُ جواس کے لیے دعا کرتی ہو۔''

<u>سوال</u> جو خص نماز فجر کواس قدرمو خرکرتا ہو کہاس کا وقت ہی نکل جاتا ہو تو اس کے بارے میں کیا تھم ہے؟

جواب بیلوگ جونماز فجر کواس قدرتا خیر سے اداکریں کہ اس کا وقت ہی ختم ہوجائے اگر وہ بیعقیدہ رکھیں کہ بیطال ہے تو بیاللہ عزوجال کے ساتھ کفر ہے کیونکہ جو شخص بلاعذر نماز کواس کے وقت سے مؤخر کرنے کو طال سمجھے تو وہ کتاب وسنت اوراجماع امت کی مخالفت کی وجہ سے کا فر ہے۔ اگر وہ اسے طال نہ سمجھے اور تا خیر کی وجہ سے اپنے آپ کو گناہ گارتصور کر لے لیکن اس پرنفس کا اور نیند کا غلبہ ہوتو اسے اللہ تعالی کے آگے تو ہر کی جا ہے اور اس فعل کو ترک کردینا جا ہے۔ تو ہرکا دروازہ کھلا ہے حتی کہ سب سے بڑے کا فر کے لیے بھی۔ ارشاد باری تعالی ہے:

﴿ ﴿ قُلْ يَنعِبَادِى الَّذِينَ أَسَرَفُوا عَلَى أَنفُسِهِم لا نَصْنَطُوا مِن رَحْمَةِ اللَّهِ ۚ إِنَّ اللَّهَ يَغْفِرُ الدُّنُوبَ جَمِيعًا ۚ إِنَّهُ هُوَ ٱلْغَفُورُ الرَّحِيمُ ﴿ الرَّمِ ٢٩/ ٥٣/ ٥٠)

''اے پیغبر ( میری طُرف سے ) لوگوں سے کہدو کہ اے میرے بندو! جنھوں نے اپنی جانوں پر زیادتی کی ہے اللہ کی رحت سے ناامید نہ ہونا' بے شک اللہ سب گناہوں کو بخش دیتا ہے بلاشبدوہی تو بخشے والامہر بان ہے۔''

جس شخص کوایسے کاموں کاعلم ہودہ انھیں نفیحت کرے اور نیکی کی طرف توجہ دلائے۔اگروہ توبہ کرلیں تو بہت بہتر ورنہ وہ اس سلسلہ میں متعلق اداروں سے اس کی شکایت کرے تا کہ وہ خود بری الذمہ ہوجائے اور تا کہ ذمہ دارا دارے اس طرح کے لوگوں کو اوب سکھا سکیں۔واللّٰہ الموفق.

## کیا بے نماز کو بیٹی کارشتہ دینا جائز ہے؟

ر السوال جب کوئی مخص کسی سے اس کی بیٹی کارشتہ طلب کرے اور اس کے بارے میں معلوم ہو کہ وہ نماز نہیں پڑھتا اور جس سے اس کے بارے میں پوچھا گیا ہووہ پیہ کہے کہ اللہ اسے ہدایت دے دے گا تو کیا الیم صورت میں وہ اسے رشتہ دے وے؟

(جوآب) اگررشتہ طلب کرنے والا باجماعت نماز اوانہیں کرتا تو وہ فاس اللہ تعالی اوراس کے رسول کا نافر مان اور مسلمانوں کے اس اجماع کا مخالف ہے کہ نماز باجماعت اواکر ناسب سے افضل عبادت ہے۔ یشخ الاسلام ابن تیمیہ وٹلٹ مجموع الفتاوی (222/23) میں فرماتے ہیں کہ علاء کا اس بات پر اتفاق ہے کہ نماز باجماعت ایک الی عبادت ہے جس کی سب سے زیادہ تاکید آئی ہے۔ بیسب سے بردی اطاعت اور شعائر اسلام میں سب سے عظیم شعار ہے تاہم اس فسق کی دجہ سے وہ دائر ہ اسلام سے فارج نہیں ہوگا 'لہذا اس کے لیے کسی مسلمان عورت سے شادی کر تا جائز ہے لیکن دوسر ہوگ جنہیں دین واخلاق پر استقامت ہواس سے بہتر ہوں گئواہ وہ اور دولت اور حسب ونسب کے اعتبار سے اس سے کم مرتبہ ہوں جیسا کہ حدیث میں آیا ہے:

اإِذَا جَاءَ كُمْ مَنْ تَرْضَوْنَ دِينَهُ وَخُلُقَهُ فَأَنْكِحُوهُ إِلاَّ تَفْعَلُوا تَكُنْ فِتْنَةٌ فِي الأَرْضِ وَفَسَادٌ إِذَا إِلاَّ تَفْعَلُوا تَكُنْ فِتِنَةٌ فِي الأَرْضِ وَفَسَادٌ، قَالُوا: يَارَسُولَ اللهِ وَإِنْ كَانَ فِيهِ؟ قَالَ: إِذَا جَاءَ كُمْ هَ \* تَكُنْ فِيهَ؟ قَالَ: إِذَا جَاءَ كُمْ هَ \* تَكُنْ فَيْهِ؟ قَالَ: إِذَا جَاءَ كُمْ هَ \* تَكُنْ فَيْهِ؟ قَالَ: اللهِ عَالَهُ عَلَى اللهِ وَإِنْ كَانَ فِيهِ؟ قَالَ: إِذَا جَاءَ كُمْ هَ \* ثَنَا وَاللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَ

فيمن ترضون دينه وخلقه فزوجوه، ح:١٠٨٥ وقال الترمذي: هذا حديث حسن غريب وسنن ابن ماجه، النكاح، باب الأكفاء، ح:١٩٦٧)

'' بھبتمھارے پاس کوئی ایسافخنس آئے' جس کے دین واخلاق کوتم پیند کرتے ہوتو اسے نکاح دے دواگر ایسا نہ کرو گے تو زمین میں فتنہ وفساد پیدا ہوجائے گا۔''صحابہ نے عرض کیا: یارسول اللہ!اگر اس میں کوئی بات موجود ہو؟ آپ نے فرمایا: پاس کوئی ایسافخص آئے' جس کے دین واخلاق کوتم پیند کرتے ہوتو اسے نکاح دے دو' آپ نے تین باریے فرمایا۔''

نیز صحیمین اور دیگر کتب میں حضرت ابو ہریرہ جانشا سے مروی سیصدیث ہے کہ نبی تالی اے فر مایا:

«تُنكَحُ الْمَوْأَةُ لأَرْبُع: لِمَالِهَا، وَلَحَسَبِهَا، وَلِجَمَالِهَا، وَلِدِينِهَا، فَاظْفَرْ بِذَاتِ الدِّينِ تَرِبَتْ يَدَاكَ»(صحيح البخاري، النكاح، باب الاكفاءِ في الدين، ح:٩٠٠ وصحيح مسلم، الرضاع، باب استحباب نكاح ذات الدين، ح:١٤٦٦ واللفظ له)

''عورت سے چار چیزوں کی وجہ سے نکاح کیا جاتا ہے:اس کے مال کی وجہ سے اس کے حسب کی وجہ سے اس کے جمال کی وجہ سے اس کے جمال کی وجہ سے اور اس کے دین کی وجہ سے ۔تم دین والی عورت سے نکاح میں کامیا بی حائسل کر وُتمھارے دونوں ہاتھ خاک آلودہ ہوں۔''

یہ دونوں حدیثیں اس بات کی دلیل ہیں کہ مرداورعورت کے سلسلہ میں دین اورخلق کے پہلوکوسب سے زیادہ ترجیح دی جائے' اللہ تعالیٰ سے ڈرنے اور اپنی ذمہ داری کا احساس کرنے والے کو چاہیے کہ وہ سب سے زیادہ اہمیت اس بات کو دے جس کی طرف نبی مُنْ اللہ علی فرمائی ہے کیونکہ روز قیامت اس سے اس بارے میں بوچھا جائے گا۔ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿ وَيَوْمَ يُنَادِيهِمْ فَيَقُولُ مَاذَآ أَجَبَتُمُ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ (القصص: ٢٨/ ٦٥)

''اورجس روزوه (الله )ان كوبلائے گااور كيے گا كەتم نے بيغيمروں كوكياجواب ديا۔''

#### اور فرمایا:

﴿ فَلَنَسْعَلَنَّ ٱلَّذِينَ أَرْسِلَ إِلَيْهِمْ وَلَنَسْتَكَ ٱلْمُرْسَلِينَ ۞ فَلَنَقُضَنَّ عَلَيْهِم بِعِلْمِ وَمَا كُنَّا غَلِيبِينَ ۞ (الأعراف:٧٠٦/٧)

'' تو جن لوگوں کی طرف پغیر بھیج گئے ہم ان سے بھی پرسش کریں گے اور پغیروں سے بھی پوچھیں گئے پھراپے علم سے ان کے حالات بیان کریں گے اور ہم کہیں غائب تو نہیں تھے۔''

اگر رشتہ طلب کرنے والا بالکل نمازنہ پڑھتا ہو'نہ جماعت کے ساتھ اور نہ انفرادی طور پرتو بیکا فراورخارج ازاسلام ہے۔ ضروری ہے کہ اس سے توبہ کا مطالبہ کیا جائے۔اگروہ توبہ کرکے نماز پڑھنا شروع کردۓ تو اللہ تعالی اس کی توبہ قبول فرمالے گا بشرطیکہ توبہ کی اور سچی ہواور خالص اللہ تعالیٰ کے لیے گی گئی ہو ور نہ کا فراور مرتد ہونے کی وجہ سے اسے آل کردیا جائے گا اورخسل' کفن اور نماز جنازہ کے بغیرا سے غیر مسلموں کے قبرستان میں دفن کیا جائے گا۔اس مخص کے تفریر کتاب اللہ اور سنت رسول مُلاَیمُ ہے بہت سے دلائل موجود ہیں۔ کتاب اللہ میں ارشاد باری تعالیٰ ہے: ﴿ ﴿ فَلَفَ مِنْ بَعَدِمْ خَلَفُ أَضَاعُواْ الصَّلَوْةَ وَاتَّبَعُواْ الشَّهَوَاتِ فَسَوْفَ يَلْقَوْنَ غَيًّا ﴿ إِلَّا مَن تَابَ وَهَامَنَ ﴾ (مریم:١٩/٩٥-٢٠)

'' پھران کے بعد چند نا خلف ان کے جانشین ہوئے' جنھوں نے نماز کو چھوڑ دیا ( گویا اسے کھودیا) اورخواہشات نفسانی کے پیچھے لگ گئے' سوعنقریب ان کو گمراہی ( کی سزا) ملے گئ ہاں جس نے تو بہ کی اورایمان لایا۔''

﴿إِلَّا مَنُ تَسَابَ وَءَ امَنَ ﴾ كالفاظ اس بات كى دليل بين كه جب اس نے نماز ضائع كى اور خواہشات نفسانى كى پيردى كى تواس وقت وہ مومن نہيں رہا۔اس طرح ارشاد بارى تعالى ہے:

﴿ فَإِن تَابُواْ وَأَقَامُواْ ٱلْصَكَلُوةَ وَءَا تَوُا ٱلزَّكُوةَ فَإِخْوَانُكُمْ فِي ٱلدِّينِّ ﴾ (التوبة: ٩/ ١١)

''اگریہ تو بہ کرلیں اور نماز پڑھنے اور ز کو ۃ دینے لگیں تو وہ دین میں تھارے بھائی ہیں۔''

یہ آیت کر بہراس بات کی دلیل ہے کہ دینی اخوت اقامت صلوٰ قاورا دائے زکوٰ قابی کے ساتھ ہو علی ہے البتہ سنت سے معلوم ہوتا ہے کہ تارک زکوٰ قاکو کو کافر قر ارنہیں دیا جائے گا جب کہ وہ اس کے وجوب کا تو اقر ارکر ہے گر محض بخل کی وجہ سے زکوٰ قادا نہ کر سے لہٰ ذااب ایمانی اخوت کے ثبوت کے لیے اقامت نماز بی کی شرط باقی رہ گئی ہے اوراس کا تقاضا یہ ہے کہ ترک نماز کفر ہواوراس کی وجہ سے ایمانی اخوت کے نفی ہوجائے۔ یا در ہے ترک نماز فسق یا کفر دون کفر نہیں ہے کیونکہ فسق یا کفر دون کفر' فاعل کو ایمانی اخوت کے دائرے سے خارج نہیں کرتے جیسا کہ اللہ تعالی نے آپی میں لڑائی کرنے والی مومنوں کی دوجماعتوں کے بارے میں فرمایا ہے:

﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةً فَأَصْلِحُواْ بَيْنَ أَخْوَيَكُرُّ ﴾ (الحجرات:١٠/٤٩)

''مومن قو آپس میں بھائی جھائی ہیں' لہذاتم اپنے دو بھائیوں میں سکح کرادیا کرو''

آپس میں لڑائی کرنے والی بیدونوں جماعتیں اخوت ایمانی کے دائرے سے خارج نہیں ہوئیں ٔ حالانکہ موٹن سے قبال کرنا کفر ہے جیسا کہ اس صحح حدیث میں ہے' جسے امام بخاری اٹراٹی اور کی دیگر محدثین نے بروایت حضرت ابن مسعود رہ انٹی بیان کیا ہے کہ نبی مُناٹینِ انے فرمایا:

﴿سِبَابُ الْمُسْلِمِ فُسُوقٌ، وَقِتَالُهُ كُفُرٌ﴾(صحيح البخاري، الإيمان، باب خوف المؤمن من أن يحبط عمله وهو لا يشعر، ح: ٤٨ وصحيح مسلم، الإيمان، باب بيان قول النبي ﷺ: "سباب المسلم فسوق ..."، ح: ٦٤)

''مسلمان کوگالی دینافت اورائے تل کرنا کفرہے۔''

تارک نماز کے كفر كے سنت سے دلائل ميں سے چند حسب ذيل بين:

حضرت جابر بن عبدالله والمنتفظات روايت م كمانهول نے نبي مَالَيْظِمُ كوفر ماتے ہوئے سنا:

﴿إِنَّ بَيْنَ الرَّجُلِ وَبَيْنَ الشُّرْكِ وَالْكُفْرِ تَرْكَ الصَّلَاةِ»(صحبح مسلم، الإيمان، باب بيان إطلاق الكفر على من ترك الصلاة، ح: ٨٢)

''بِشک آ دمی اورشرک و کفر کے درمیان فرق ، نماز کا چھوڑ نا ہے۔''

نیزحفرت بریده بن حصیب والفئے سے روایت ہے کہ نبی مالی فائل نے فرمایا:

﴿ أَلْعَهْدُ الَّذِي بَيْنَنَا وَبَيْنَهُمُ الصَّلَاةُ، فَمَنْ تَرَكَهَا فَقَدْ كَفَرَ ٩ (جامع النرمذي، الإيمان، باب ماجاء في ترك الصّلاة، ح: ٢٦٢١ وسنن النسائي، الصلاة، باب الحكم في تارك الصلاة، ح: ٤٦٤، وسنن ابن ماجه، إقامة الصلاة، باب ماجاء فيمن ترك الصلاة، ح: ١٠٧٩، ومسند أحمد: ٣٤٦/٥)

" ہمارے اوران کے درمیان عہد نماز کا ہے۔جس نے اسے ترک کردیا اس نے کفر کیا۔"

حضرت عبادہ بن صامت ڈٹائٹڈے روایت ہے کہ انھوں نے نبی ٹائٹٹی ہے اس بات پر بیعت کی کہ وہ اہل حکومت ہے حکومت کے بارے میں نہیں جھڑیں گے الا یہ کیم ان کے بال کھلم کھلا کفر دیکھوجس میں تمھارے پاس اللہ کی طرف ہے ہر ہان موجود ہو۔ <sup>®</sup>

اس حدیث کے معنی یہ ہیں کہ وہ حکمرانوں ہے اس بارے میں جھڑ انہیں کریں گئ جس کا اللہ تعالی نے انھیں حاکم بنادیا ہے اللہ یہ کہ وہ ان کی طرف ہے اللہ یہ کہ وہ ان کی طرف سے اللہ یہ کھرکا ارتکاب دیکھیں جس کے نفر ہونے کے بارے میں ان کے پاس اللہ تعالی کی طرف ہے دیاں موجود ہو۔ اس حدیث کو بھی دیکھیں جے امام مسلم بڑالٹ نے ہروایت حضرت ام سلمہ موٹھیا بیان کیا ہے کہ نبی مظافی نے فرمایا:

السَتَكُونُ أُمْرَاءُ فَتَعْرِفُونَ وَتُنْكِرُونَ فَمَنْ عَرَفَ بَرِيءَ ـ وفي لفظ ـ فَمَنْ كَرِهَ فَقَدْ بَرِيءَ وَمَنْ أَنْكَرَ سَلِمَ وَلَكِنْ مَنْ رَضِيَ وَتَابَعَ ـ قالوا: أَفَلَا نُقَاتِلُهُمْ؟ قال: "لاَ، مَا صَلُوا" ا (صحيح مسلم، الإيمان، باب وجوب الإنكار على الأمراء فيما يخالف الشرع وترك قتالهم ما صلوا، ونحو ذلك، ح: ١٨٥٤)

"عنقریب ایسے حکمران ہوں گے جن کوتم پہچان لوگے اوران کا انکار کرو گے۔ جس نے پہچان لیا وہ بری ہوگیا۔'' ایک روایت میں یہ الفاظ ہیں کہ''جس نے ان کو ناپند کیا' وہ بری ہوگیا۔ جس نے انکار کیا وہ سلامت رہا لیکن جوخوش ہوگیا اور جس نے ان کا اتباع کیا (تو وہ ہلاک ہوگیا)'' صحابۂ کرام ڈائڈڈ نے عرض کیا: کیا ہم ان کے خلاف لڑائی نہ کریں؟ فرمایا: ''نہیں جب تک وہ نماز پڑھتے رہیں (لڑائی نہ کرو۔'')

اس مدیث ہے معلوم ہوا کہ جب وہ نماز پڑھیں تو پھران سے لڑائی نہیں کی جائے گی اوراس سے پہلے نہ کور صدیث عبادہ ڈاٹنٹو سے معلوم ہوا کہ ان سے جھڑ انہیں کیا جائے گا تو لڑائی بالا ولی نہیں کی جائے گی الآب کہ وہ کفر صریح کا ارتکاب کریں جس کے بارے میں اللہ تعالیٰ کی طرف سے بر ہان موجود ہو۔ ان دو صدیثوں ہے معلوم ہوا کہ ترک نماز کفر صریح ہو اوراس کے (کفر ہونے کے) بارے میں اللہ تعالیٰ کی طرف سے بر ہان موجود ہے۔ یہ بیں کتاب اللہ اور سنت رسول ناٹیٹی کے دلائل کہ تارک نماز کافر اور دائر ہ اسلام سے خارج ہے جسیا کہ صراحت کے ساتھ اس حدیث میں بھی آیا ہے جسے ابن ابی حاتم نے اپنی سنن میں حضرت عبادہ بن صامت ڈاٹنٹ سے روایت کیا ہے کہ رسول اللہ ناٹیٹی نے نہیں یہ وصیت فرمائی:

① صحيح البخاري؛ الفتن؛ باب قول النبي تلفظ سترون بعدى أموراً..... حديث: 7056

﴿لاَ تُشْرِكُوا بِاللهِ شَيْئًا وَإِنْ قُطَّعْتُمْ أَوْ حُرِّقْتُمْ أَوْصُلَّبْتُمْ وَلاَ تَتْرُكُوا الصَّلَاةَ مُتَعَمَّدًا فَمَنْ تَرَكَهَا مُتَعَمِّدًا فَقَدْ خَرَجَ مِنَ الْمِلَّةِ﴾(مجمع الزوائد للهينمي:٢١٦/٤)

''الله تعالیٰ کے ساتھ کسی کوشریک نه بناؤ' خواہ شمصیں کاٹ دیا جائے یا جلادیا جائے یا سولی پراٹنکا دیا جائے' اورنماز جان بوجھ کرترک نه کرو کیونکه جومخص جان بوجھ کراہے ترک کرئے وہ ملت سے خارج ہوجا تا ہے۔''

اس بارے میں حضرات صحاب کرام دی آئی ہے آتار بھی موجود ہیں مثلاً: حضرت عمر بن خطاب والثانات فرمایا ہے:

«لاَ إِيمَانَ لِمَنْ لاَ صَلاَةً لَهُ»(الترغيب والترهيب: ١/ ٣٨١ صحيح موقوفًا)

، ' جس کی نمازنہیں اس کا کوئی ایمان نہیں ۔''

عبداللد بن مقيق رشك ني كها بكر

«كَانَ أَصْحَابُ مُحَمَّدٍ ﷺ لاَ يَرَوْنَ شَيْئًا مِّنَ الأَعْمَالِ تَرْكُهُ كُفْرٌ غَيْرَ الصَّلَاةِ ٩(جامع الترمذي، الإيمان، باب ماجاء في ترك الصلاة، ح:٢٦٢٢)

"اصحاب محمد تَأْثِيَّا نماز كے سوااور كسى عمل كے ترك كو كفر قر ارنہيں ديتے تھے۔"

جہاں نقتی دلیل تارک نماز کو کافر قرار دیتی ہے وہاں نظری دلیل سے بھی یہی معلوم ہوتا ہے۔امام احمد بِطُنْشِهُ فرماتے ہیں کہ جو شخص نماز کو حقیر جانے اوراس کی تو ہین کرئے تو وہ اسلام کو حقیر جانتا اوراس کی تو ہین کرتا ہے۔اسلام میں ان کا حصہ اتنا ہوگا' جتنا نماز میں ان کا حصہ ہے اسلام میں ان کی رغبت اتنی ہوگی' جتنی نماز میں ان کی رغبت ہے۔

امام ابن قیم رشان فرماتے ہیں کہ وہ شخص ترک نماز پر ہمیشہ اصرار نہیں کرسکتا 'جواس بات کی تصدیق کرتا ہو کہ اللہ تعالیٰ نے اس کا تھم دیا ہے کیونکہ عادت اور طبیعت کے اعتبار سے یہ بات محال ہے کہ آ دمی اس بات کی کی تجی تصدیق بھی کرتا ہو کہ اللہ تعالیٰ نے ہردن رات میں اس پر پانچ نمازوں کو فرض قرار دیا ہے اور وہ ان کے ترک کر دینے کی وجہ سے شخت ترین سزادے گا اور اس کے باوجود وہ ترک نماز پر اصرار کرے۔ یہ بات قطعی طور پر محال ہے کیونکہ جو شخص اس کی فرضیت کی تصدیق کرتا ہووہ بھی اسے ترک نہیں کرسکتا کیونکہ ایمان اسے نماز پر صنے کا تھم دی گا۔ اگر اس کے دل میں کوئی ایسی چیز نہیں ہے جواسے نماز کا تھم دے تو اس کے معنی یہ بین کہ اس کا دل ایمان سے خالی ہے' اس شخص کی بات کو نہ سنو' جے دلوں کے احکام اور اعمال کی خبر ہے نہام۔ ®

ام ابن قیم رشش نے یہ بالکل تیج بیان فر مایا ہے کہ انسان کے دل میں ایمان ہوتو یہ محال ہے کہ وہ نماز کوترک کرے کیونکہ
اسے بہت آ سانی سے ادا کیا جاسکتا ہے اسے ادا کرنے سے بہت زیادہ تواب ملے گا' ترک کرنے کی صورت میں عذاب بھی بہت
زیادہ ہوگا۔ جب کتاب وسنت کے دلائل سے یہ بات واضح ہوگئ کہ تارک نماز کا فراور دائرہ اسلام سے خارج ہے تھ پھر یہ حلال نہیں
کہ وہ کسی مسلمان عورت سے شادی کرے کیونکہ نفس اور اجماع سے اس کی حرمت ثابت ہے۔ ارشاد باری تعالی ہے:

﴿ وَلَا نَنكِعُوا الْمُشْرِكَةِ حَتَى يُؤْمِنُّ وَلَأَمَةٌ مُؤْمِنَاتُهُ خَيْرٌ مِن مُشْرِكَةٍ وَلَوَ أَعْجَبَتَكُمْ ﴾ (الفرة: ٢١١/٢)

العديث الصلاة ص: 400

''اور (مومنو)مشرک عورتوں سے جب تک وہ ایمان نہ لائیں' نکاح نہ کرنا کیونکہ شرک عورت خواہ تم کوکیسی ہی بھلی لگےاس سے مومن لونڈی بہتر ہے۔''

الله تعالى في مهاجرعورتول كي بارك يس فر مايا ب:

﴿ فَإِنَّ عَلِيتَهُوهُنَّ مُوْمِنَاتِ فَلَا مَرْجِعُوهُنَّ إِلَى ٱلْكُفَّالِّهِ لَا هُنَّ حِلٌّ لَمُمَّ وَلَا هُمّ يَحِلُونَ هُنَّ ﴾ (الممتحنة: ١٠/٦٠)

''سواگرتم کومعلوم ہوکہ وہ مومن ہیں تو ان کو کفار کے پاس واپس نتیجو کیونکہ نہ بیان کے لیے حلال ہیں اور نہ وہ ان کو جائز''

ید دوآیتیں جس بات پر دلالت کرتی ہیں'اس پرتمام مسلمانوں کا اجماع ہے اور وہ یہ کہ سلمان عورت کافر کے لیے حرام ہے' لہٰذا اگر کوئی مخص اپنی بیٹی یا کسی دوسری عورت' جس پراسے ولایت حاصل ہے' کا رشتہ کسی ایسے شخص کو دیتا ہے جو نماز نہیں پڑھتا تو یہ نکاح صحیح نہیں ہوگا۔اس عقد کے ذریعے سے وہ عورت اس کے لیے حلال نہیں ہوگی کیونکہ یہ ایک ایسا عقد ہے جو اللہ تعالی اور اس کے رسول کے حکم کے مطابق نہیں ہے۔ بروایت حضرت عائشہ ڈاٹھا نبی ٹاٹھ ٹی سے سیٹا بت ہے کہ آپ نے فرمایا:

«مَنْ عَمِلَ عَمَلًا لَيْسَ عَلَيْهِ أَمْرُنَا فَهُوَ رَدُّ»(صحيح مسلم، الأقضية، باب نقض الأحكام الباطلة ورد محدثات الأمور، ح:١٧١٨(١٨)

''جس نے کوئی ایساعمل کیا جس کے بارے میں ہماراامر نہ ہوتو وہ مردود ہے۔''

جب شوہر کے نماز ترک کرنے کی وجہ سے نکاح فنخ ہوجاتا ہے'الا یہ کہ وہ تو بہ کرے اور نماز ادا کر کے اسلام کی طرف لوٹ آئے تو اس بے نمازی کے بارے میں آپ کا کیا خیال ہے' جو نکاح ہی نیا کر رہا ہو؟ خلاصہ جواب یہ ہے کہ اگر رشتہ طلب کرنے والا یہ شخص نماز با جماعت ادا نہیں کرتا تو وہ فاسق ہے' کا فرنہیں' اس حالت میں اسے رشتہ دینا جائز ہے لیکن دین وظن والا کوئی دوسر اشخص اس سے بہر حال افضل ہے۔ اور اگر وہ مطلقاً نماز نہیں پڑھتا' نہ جماعت کے ساتھ اور نہ انفر ادی طور پر تو وہ کا فر' مرتد اور دائر ہ اسلام سے بہر حال افضل ہے۔ اور اگر وہ مطلقاً نماز نہیں بڑھتا' نہ جماعت کے ساتھ اور نہ انفر ادی طور پر تو وہ کا فر' مرتد اور دائر ہ اسلام یا بھی کئی مسلمان عورت سے نکاح کرنا جائز نہیں الا یہ کہ وہ کچی تو بہ کرے نماز پڑھنے اور دین اسلام پر استقامت کا شوت دے۔

سائل نے جویہ ذکر کیا ہے کہ مگیتر (لڑک) کے والد نے جب کسی سے اس کے بارے میں پوچھااوراس نے یہ جواب دیا کہ اللہ اسے ہدایت دے گا تو مستقبل کاعلم اللہ تعالیٰ کو ہے اوراس کی تدبیراس کے ہاتھ میں ہے ہم تو اس بات کے خاطب ہیں جے ہم حال میں جانتے ہیں اور دشتہ طلب کرنے والے کا حال کفر پر بنی ہے اس حال میں اس کے لیے کسی مسلمان عورت سے نکاح کرنا جائز نہیں۔ ہم اللہ تعالیٰ سے اس کے لیے ہدایت اور اسلام کی طرف رجوع کی امیدر کھتے ہیں تا کہ اس کے لیے مسلمان عورتوں سے نکاح کرنا ممکن ہوجائے اوراسے ہدایت دینا اللہ تعالیٰ کے لیے کوئی مشکل کا منہیں ہے۔

## بنمازابل خانه کے ساتھ رہنا کیساہے؟

ر وہ قص کیا کرے جوابے اہل خانہ کونماز کا تھم دے مگروہ اس کی بات کو نہ بین کیاوہ ان کے ساتھ رہے یا گھر سے نکل جائے؟ جواب اگر اہل خانہ بالکل نماز نہیں پڑھتے تو وہ کا فر مرتد اور دائرہ اسلام سے خارج ہیں' ان کے ساتھ رہنا سہنا جائز نہیں لیکن واجب ہے کہ وہ اُخییں اصرار کے ساتھ بار بار دعوت دیتار ہے شاید اللہ تعالی اٹھیں ہدایت دے دے کیونکہ تارک نماز کتاب وسنت' اقوال صحابہ اورعقلی دلائل کی روشنی میں کافر ہے۔والعیاذ باللّٰہ.

جولوگ ہے کہتے ہیں کہ بے نماز کافرنہیں میں نے ان کے دلائل پرغور کیا ہے وہ درج ذیل چار حالتوں سے خالی نہیں ہیں: نان میں اصلاً کوئی دلیل ہی نہیں ہے۔ نیا یہ کسی ایسے وصف کے ساتھ مقید ہیں 'جس کے ساتھ مرّک نماز ممنوع ہے۔ نیا یہ کسی ایسی حالت کے ساتھ مقید ہیں 'جس میں تارک نماز معذور ہے۔ نیا یہ دلائل عام ہیں 'جب کہ تارک نماز کے کفر کی احادیث خاص ہیں۔

کتاب وسنت سے یہ قطعاً ثابت نہیں کہ تارک نمازمومن ہے یا یہ کہ وہ جنت میں داخل ہوگایا یہ کہ وہ دوز ن سے نجات پا جائے گا تا کہ ہم تارک نماز کے بارے میں وارو کفر کی یہ تاویل کرسکیں کہ اس سے مراد کفر ان نعمت یا کفر دون کفر ہے۔ جب یہ بات واضح ہوگئ کہ تارک نماز کا فر اور مرتد ہے تو اس کے کفر پر مرتدین کے احکام مرتب ہوں گئ جوحسب ذیل ہیں:

- ① اسے رشتہ دیناصیح نہیں۔اگراس کے نماز نہ پڑھنے کے باوجود عقد نکاح ہوگیا توبیہ نکاح باطل ہوگا اوراس کی وجہ سے ہوی اس کے لیے حلال نہ ہوگی کیونکہ مہاجر عورتوں کے بارے میں اللہ تعالیٰ نے بیان فرمایا ہے:
  - ﴿ فَإِنَّ عَلِمْتُمُوهُنَّ مُوْمِنَتِ فَلَا مَرَّحِعُوهُنَّ إِلَى ٱلْكُفَّارِ لَاهُنَّ حِلُّ لَمَّمَّ وَلَاهُمْ يَعِلُونَ لَكُنَّ ﴾ (الممتحنة: ١٠/٦٠) ''سواگرتم كومعلوم ہوكہ وہ مومن ہيں' تو ان كو كفار كے پاس واپس نہ جيجو كه نديدان كے ليے حلال ہيں اور نہ وہ ان كو جائز ہيں ـ''
- ﴿ اگراس نے عقد نکاح کے بعد نماز کوترک کیاہے تواس کا نکاح فنخ ہوجائے گا ادر بیوی اس کے لیے حلال نہ ہوگی جیسا کہاس آیت کریمہ سے معلوم ہور ہاہے جسے ہم نے قبل ازیں ذکر کیا ہے ادرقبل از دخول اور بعد از دخول کے اعتبار سے اس کی تفصیل اہل علم کے ہاں معروف ہے۔
- ﴿ بیخض جونماز نہیں پڑھتا اگر وہ کس جانور کو ذبح کرے تو اس کے ذبیحہ کونہیں کھایا جائے گا' کیوں؟ اس لیے کہ وہ حرام ہے۔اگر کوئی یہودی یاعیسائی جانور ذبح کرے تو اس کے ذبیحہ کو ہمارے لیے کھانا حلال ہے' گویا بے نماز کا ذبیحہ یہود ونصار کی کے ذبیحہ سے زیادہ خبیث ہے۔
  - بنماز کے لیے مکہ مرمہ یا حدود حرم میں داخل ہونا حلال نہیں کیونکہ ارشاد باری تعالیٰ ہے:
  - ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوٓاً إِنَّمَا الْمُقْرِكُونَ نَجَسٌ فَلَا يَقْرَبُواْ اَلْمَسْجِدَ اَلْحَكَامَ بَعْدَ عَامِهِمْ هَنَذَاً﴾ (التوبة:٢٨/٩)
    - "اے مومنو! مشرک تو پلید ہیں کہذا اس برس کے بعدوہ خانہ کعبہ کے پاس نہ جانے پا کیں۔"
- اس کے قرابت داروں میں سے اگر کوئی فوت ہوجائے تواس کی میراث میں اس کا کوئی حق نہیں ہوگا۔ فرض کریں کہ اگرا کیے شخص
  فوت ہوجائے اور اس کا بیٹا نماز نہ پڑھتا ہولیعنی وہ شخص تو مسلمان ہے اور نماز پڑھتا ہے اور اس کا بیٹا نماز نہیں پڑھتا اور ایک
  اس کے چیا کا بیٹا (عصبہ) ہے تو اس کے چیا کا بیٹا جو قرابت میں اس سے دور ہے وہ تو اس کا وارث ہوگا مگر اس کا بیٹا حقیق بیٹا

اس كاوارث نبيس موكًا كيونكه حديث حضرت اسامه والثنؤمين نبي تأليمًا نے فرمايا ہے:

﴿ لاَ يَرِثُ الْمُسْلِمُ الْكَافِرَ وَلاَ الْكَافِرُ الْمُسْلِمِ» (صحيح البخاري، الفرائض، باب لا يوث المسلم الكافر ولا يرث الكافر الكافر ولا يرث الكافر الكافر ولا يرث الكافر الكافر المسلم، ح:١٦١٤)

''مسلمان کا فر کا دار شنہیں ہوتا اور کا فرمسلمان کا دار شنہیں ہوتا''

اور نبی مُنْکِیاً نے ریجھی فرمایا ہے:

﴿ أَلْحِقُوا الْفَرَائِضَ بِأَهْلِهَا فَمَا بَقِيَ فَهُو َلأَوْلَى رَجُلٍ ذَكَرٍ ﴾ (صحيح البخاري، الفرائض، باب ميراث الولد من أبيه وأمه، ح: ١٧٣٢ وصحيح مسلم، الفرائض، ألحقوا الفرائض بأهلها، ح: ١٦١٥) "ميراث كے قصان كے فق دارول كود بے دواور جو باتى فئى جائے وہ قريب ترين مرد كے ليے ہے۔" بيمثال تمام وارثوں پرمنطبق ہوتی ہے۔

- ی بنماز جب مرجائے تو اسے خسل نہیں دیا جائے گا' کفن نہیں دیا جائے گا' نماز جناز ہنیں پڑھی جائے گا اورائے مسلمانوں کے ساتھ فون بھی نہیں کیا جائےگا' تو پھراس کے ساتھ ہم کیا کریں؟ اسے صحرا میں لیے جائیں گے اورا لیک گڑھا کھود کر'اس کے اپنے کپڑوں سمیت اسے فن کردیں گئے کیونکہ اس کی کوئی حرمت نہیں ۔ لہذا کسی کے لیے بیطال نہیں کہ اس کے پاس کوئی ایسافخص فوت ہوجائے جس کے بارے میں اسے معلوم ہو کہ بینماز نہیں پڑھتا' مگروہ اسے مسلمانوں کے سامنے لائے تا کہ وہ اس کی نماز جنازہ پڑھیں۔
- پ یہ قیامت کے دن فرعون ہان کارون اور ابی بن خلف جیسے ائمہ کفر کے ساتھ اٹھایا جائے گا' (والعیاذ باللہ) یہ جنت میں بھی داخل نہیں ہوگا'اس کے گھر والوں میں سے کسی کے لیے بید حلال نہیں کہ اس کے لیے رحمت ومغفرت کی دعا کرے کیونکہ وہ کافر ہے اور اس کامستی نہیں ہے اس لیے کہ ارشاد باری تعالی ہے:

﴿ مَا كَاكَ لِلنَّهِ وَٱلَّذِيكَ ءَامَنُوٓا أَن يَسْتَغْفِرُوا لِلْمُشْرِكِينَ وَلَوْ كَانُوٓا أَوْلِي قُرْفَ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّ لَهُمُ أَنْهُمُ أَصْحَنْ لَلْمُحْدِرِ اللَّهِ ﴿ (النوبة: ١١٣/٩)

'' پیغیبراورمسلمانوں کوشایان نہیں کہ جب ان پر ظاہر ہو گیا کہ شرک اہل دوزخ ہیں تو ان کے لیے بخشش مانگیں گودہ ان کے قرابت دار ہی ہوں۔''

یہ مسئلہ بے حداہم ہے مگر افسوں کہ بعض لوگ اس معاملہ میں بہت سستی کرتے ہیں اور وہ اپنے گھر میں ایسے لوگوں کو برداشت کر لیتے ہیں جونماز نہیں پڑھتے حالانکہ بیرجائز نہیں۔ <sup>©</sup>واللّٰہ اعلم.

ت تارک نماز کے بارے ایک بیموقف ہے جوشی تیمین رشائی نے اس فتو کی میں پیش فرمایا ہے اور علماء کا ایک دوسرا موقف بیہ ہے کہ تارک نماز کا بیمل جس پرحدیث میں افسان ہے کہ قرر آخل کا اطلاق کیا گیا ہے کہ گفر ملک ہے جس کا مرتکب ملت اسلامیہ سے خارج نہیں ہوتا' اس لیے کہ بعض اور عامل کا ایمل کا ایمل اور انگاں سے بعض اور عامل کا ایمل کا کا ایمل کا کا ایمل کا کا ایمل کا کا ایمل کا ایمل کا ایمل کا ایمل کا کا ایمل کا ایمل کا کا ایمل کا ایمل

## عورت کے لیے اپنے بنماز شوہر کے گھر رہنا کیسا ہے؟

سوال شادی شدہ عورت کے اپنے اس شوہر کے گھر میں رہنے کے بارے میں کیا تھم ہے ؛ جونما زنہیں پڑھتا اوراس کی اس عورت سے اولا دبھی ہے؟ نیز بے نماز کورشتہ دینے کے بارے میں کیا تھم ہے؟

(جواب جب عورت کسی ایسے شوہر سے نکاح کرے جونہ جماعت کے ساتھ نماز پڑھتا ہے اور نہ گھر میں توبید نکاح صحیح نہیں ہے کیونکہ

تارك نماز كافر بجيا كه كتاب اللهُ سنت مطهره اوراقوال صحابه سے معلوم موتا بُ اور عبدالله بن شقيق برالله ف كها ب «كَانَ أَصْحَابُ مُحَمَّدٍ ﷺ لاَ يَرَوْنَ شَيْئًا مِنَ الأَعْمَالِ تَوْكُهُ كُفْرٌ إِلاَّ الصَّلاَةَ » (جامع

الترمذي، الإيمان، باب ماجاء في ترك الصلاة، ح: ٢٦٢٢)

''اصحاب محمد مَنْ ﷺ اعمال میں ہے نماز کے سوااور کسی چیز کے ترک کو کفرنہیں سمجھتے تھے۔''

اور کافر کے لیے مسلمان عورت حلال نہیں کیونکہ ارشاد باری تعالی ہے:

﴿ فَإِنْ عَلِمَتُمُوهُنَّ مُوْمِنَتِ فَلَا مَرِّحِمُوهُنَّ إِلَى ٱلْكُفَّارِ لَا هُنَّ حِلَّ لَمَّمْ وَلَا هُمْ يَعِلُونَ لَمُنَّ ﴾ (الممتحنة: ١٠/٦٠) ''سواگرتم کومعلوم ہو کہ وہ مومن ہیں تواضیں کفار کے پاس واپس نہمیجو کہ نہ بیان کے لیے حلال ہیں اور نہ وہ ان کو جائز۔'' گی میں جب میں میں میں میں نہ نہ کی کہ میں ترک ہے فیخوں میر کیا ہی کہ میں انہ کی کہ ان اور کی طرف میں عرک کے ل

اگر عقد نکاح کے بعد اس نے نماز کوئڑک کیا ہوتو نکاح فتخ ہوجائے گا الّا یہ کہ وہ تو بہ کر کے اسلام کی طرف رجوع کر لے۔
بعض علماء نے اسے عدت کے ساتھ بھی مقید کیا ہے لینی اگر عدت ختم ہوجائے تو پھراس کیلئے مسلمان ہونے پر رجوع حلال نہ ہوگا الّا یہ
کہ نیا نکاح کر ہے۔عورت کے لیے بھی واجب ہے کہ وہ اس سے جدائی اختیار کر لے اور اسے اسپے قریب نہ آنے وے الّا یہ کہ وہ
تو بہر کے نماز شروع کردئے خواہ اس کی اس سے اولا دبھی ہو کیونکہ اس صورت حال میں باپ کواپی اولا دکا حق حضانت حاصل نہیں ہے۔
مسلمہ کی اس شکین کے پیش نظر میں اسپے مسلمان بھائیوں کو تنبیہ کرتا ہوں کہ وہ اپنی بیٹیاں اور وہ عورتیں جن کے وہ ولی ہیں ایپ
لوگوں کے نکاح میں نہ دیں جونماز نہیں پڑھتے 'کیونکہ یہ بہت خطرنا کے صورت حال ہے۔ اس مسئلہ میں وہ کسی قریبی رشتہ داریا دوست
کا لحاظ نہ کریں۔ میں دعا کرتا ہوں کہ اللہ تعالی ہم سب کو ہدایت عطافر مائے۔ واللّٰہ اعلم دریفتویٰ 1412/10/9 میں کوئے ہی گیا گیا۔)

## جان بوجھ کرنماز ترک کرنے والے کی قضا کا حکم

سوال جس شخص نے جان ہو جھ کرنماز ترک کی اور پھر تو بہ کر لی تو کیا وہ ان ترک کی ہوئی نمازوں کی قضاا واکرے گا؟ جبواہ جس شخص نے جان ہو جھ کرنماز ترک کی اور پھر اللہ تعالیٰ کے آگے تو بہ کر کے رجوع کرلیا' تو اہل علم کا اس مسئلہ میں اختلاف ہے کہ ترک کی ہوئی نمازوں کی اس پر تضا واجب ہے یانہیں؟ اہل علم کے اس بارے میں دوقول ہیں۔

با وجوداللہ نے دونوں لڑنے دائے گر ہوں کومونین ہی سے تعبیر فرمایا ہے۔ (سور ہ تجرات) و علیٰ هذا الفیاس اور بھی متعدد دلائل ہیں۔ اس لیے جب تک اعتقادی و تو دی کفر کا ارتکاب نہیں ہوتا ' کسی بھی مسلمان کو کفر علی اور ارتکاب کبیرہ کی وجہ سے خارج عن الملة ؛ درمر تد قر ارنہیں دیا جاسکتا' ندمر تد والے احکام ہی ان پر جاری کیے جاسکتے ہیں۔ (تفصیل کیلئے لماحظہ ہو: "الصیحیحة" ج: ۷ می: ۱۲۷)

میر نزدیک راج قول وہ ہے جسے شیخ الاسلام ابن تیمید والقد نے اختیار کیا ہے کہ جو شخص جان ہو جھ کرنماز ترک کرد ہے حق کہ اس کا وقت ختم ہوجائے تو اسے اس کی قضا کوئی فائدہ ندد ہے گی کیونکہ جس عبادت کا وقت مقرر ہوئو اسے اس وقت میں ادا کرنا ضروری ہے۔ جس طرح وہ قبل از وقت شیح نہیں اسی طرح بعد از وقت بھی شیح نہیں کیونکہ اللہ تعالیٰ کی مقرر کردہ عدوں کو طوظ رکھنا ضروری ہے۔ بنماز کوشار رح نے ہم پر فرض قر اردیا ہے اور اس کے لیے یہ بھی فرض کیا ہے کہ اسے فلاں وقت سے لے کر فلاں وقت سے کے کرفلاں وقت تک ادا کرنا سے نہیں بھے نماز ادا کرنا شیح نہیں بھے نماز ادا کرنا شیح نہیں کہا گیا' اسی طرح اس وقت بھی نماز ادا کرنا شیح نہیں ۔ جو اس کے لیے مگہ مقرر نہیں کیا گیا' اسی طرح اس وقت بھی نماز ادا کرنا شیح نہیں ۔ جو اس کے لیے وقت مقرر نہیں کیا گیا لہذا جو شخص نماز ترک کردے اسے کثر ت سے تو بدواستغفار اور دیگر نیک عمل کرنے عالمیونی ۔ اسید ہواس سے اللہ تعالیٰ اسے معاف فریادےگا۔ واللہ الموفق .

#### تارک ِنماز اولا ڈاور والدین کے فرائض

سوال تارک نماز خاندان مثلاً بیوں کے بارے میں والدین کے کیا فرائض ہیں؟

«وَاضْرِبُوهُمْ عَلَيْهَا لِعَشْرِ سِنِينَ»(مسند أحمد: ١٧٨/٢ وسنن أبي داود، الصلاة، باب سمّى يؤمر الغلام بالصلاة، ح: ٤٩٥ وهو في صحيح الجامع، ح: ٥٨٦٨)

''اورنماز نه پڑھنے کی وجہ ہے انھیں مارو جب وہ دس سال کے ہوں۔''

اگر مارنا بھی فائدہ ندد ہے تو وہ حکومت کے ذرمدداروں سے ان کی شکایت کریں تا کدہ ہ انھیں نماز کا پابند بناسکیں۔اس معاملہ میں سکوت؛ ختیار کرنا حلال نہیں کیونکہ یہ برائی پر رضامندی کے باب سے ہوگا اور پھراس لیے بھی کہ ترک نماز سے انسان کا فراور دائر ہ اسلام سے خارج ہوجاتا ہے تارک نماز کا فراور ابدی جہنی ہے ایسا شخص جب فوت ہوجائے تو یہ جائز نہیں کہ اسے عسل ویاجائے یا اس کی نماز جنازہ پڑھی جائے یا سے مسلمانوں کے قبرستان میں فن کیاجائے۔ہم دعا کرتے جیں کہ اللہ تعالی سب کو محفوظ رکھے۔

## مسافروں کے لیے اذان کا حکم

ر السوال مسافروں کے لیے اذان کے بارے میں کیا تھم ہے؟

جواب اس مسئلہ میں گواختلاف ہے لیکن سیح بات میہ ہے کہ مسافروں کے لیے بھی اذان واجب ہے کیونکہ نبی سی النظام نے حضرت مالک بن حویرث والنظ اوران کے ساتھیوں سے فر مایا تھا:

﴿ فَإِذَا حَضَرَتِ الصَّلَاةُ فَلْيُؤَذِّنْ لَكُمْ أَحَدُكُمُ الصحيح البخاري، الأذان، باب الأذان للمسافرين إذا كانوا جماعة والإقامة ...، ح: ١٣٦ وصحيح مسلم، المساجد، باب من أحق بالإمامة، ح: ١٧٤) "جب نمازكا وقت به وجائ وتم من ساكة تمهارك ليا ذان دك." آپ نے انھیں یہ بات اس وقت فر مائی جب وہ آپ کی خدمت میں حاضری کے بعدا پنے وطن کی طرف سفر کرنے گئے تھے۔ نبی مُنَا ﷺ نے کبھی بھی سفریا حضر میں اذان اور ا قامت ترک نہیں فر مائی تھی آپ کے سفر میں بھی اذان دی جاتی اور آپ حضرت بلال رہائیئ کواذان دینے کا تھم دیا کرتے تھے۔

## ا کیلیخص کے لیےاذان وا قامت کاحکم

ر اسوال اکیلے مخص کے لیے اذان وا قامت کے بارے میں کیا تھم ہے؟

رجواب منفرد کے لیے اذان وا قامت سنت ہیں واجب نہیں' کیونکہ اس کے پاس ایسے لوگ نہیں ہوتے جن کی خاطر اذان دی جاور جائے لیکن مید کیھتے ہوئے کہ اذان اللہ تعالیٰ کا ذکر'اس کی تعظیم اورا پنے لیے نماز اور فلاح کی وعوت ہے اذان دینامتحب ہے' اور اس طرح اقامت بھی سنت ہے۔ اذان کے استجاب کی دلیل حضرت عقبہ بن عامر ڈٹاٹیؤ سے مروی حدیث ہے وہ کہتے ہیں کہ میں نے رسول اللہ ٹاٹیؤ کو بیفر ماتے ہوئے سنا:

﴿يَعْجَبُ رَبُّكَ عَزَّوَجَلَّ مِنْ رَاعِي غَنَم فِي رَأْسِ شَظِيَّةٍ بِجَبَلِ يُؤَذِّنُ لِلصَّلاَةِ وَيُصَلِّي فَيَقُولُ اللهُ عَزَّوَجَلَّ: أَنْظُرُوا إِلَى عَبْدِي هَٰذَا يُؤَذِّنُ وَيُقِيمُ لِلصَّلاَةِ يَخَافُ مِنِّي قَدْ غَفَرْتُ لِعَبْدِي وَأَدْخَلْتُهُ الْعَجَنَّةَ (مد أحمد:٤/١٤٥، ١٥٧ وسنن أبي داود، الصلاة، باب الأذان في السفر، ح:٣٠٣ واللفظ له)

''تمہاراربعز دجل بکریوں کے اس چرواہے پرخوش ہوتا ہے جو کسی پہاڑ کی بلند چوٹی پر ہواور نماز کے لیے اذ ان دے اور نماز پڑھے۔اللّدعز وجل ارشاد فرماتے ہیں کہ میرے اس بندے کو دیکھو کہ وہ نماز کے لیے اذ ان وا قامت کہتا ہے' وہ مجھ ہے ڈرتا ہے' میں نے اپنے بندے کو بخش دیا اوراہے جنت میں داخل کردیا۔''

#### دونماز وں کوجمع کرتے وقت ہرنماز کے لیے اقامت کھے

سوال جب انسان نماز ظہرادر عصر کوجع کر کے اداکر ہے تو کیاوہ ہر نماز کے لیے اقامت کہے؟ کیا نوافل کے لیے بھی اقامت ہے؟ جواب ہر نماز کے لیے اقامت ہے جیسا کہ نبی مُلَّافِیْلُ کے حج کی کیفیت کے بارے میں حضرت جابر ڈٹاٹٹؤ کی حدیث میں ہے کہ انھوں نے مزدلفہ میں آپ کی نمازوں کوجع کر کے اداکر نے کاذکر کرتے ہوئے بیان کیا:

﴿جَمَعَ النَّبِيُّ ﷺ الْمَغْرِبَ وَالْعِشَاءَ بِجَمْعِ كُلُّ وَاحِدِةٍ مِنْهُمَا بِإِقَامَةٍ وَلَمْ يُسَبِّحْ بَيْنَهُمَا» (صحيح البخاري، الحج، باب من جمع بينهما ولم يتطوع، ح:١٦٧٣ وصحيح مسلم، الحج، باب الإفاضة من عرفات، ح:١٢٨٥، ٢٨١)

'' نی منافظ نے مزدلفہ میں مغرب وعشا کی نمازیں جمع کرکے اوا فرما کیں' ان میں سے ہرنماز کے لیے اقامت کہی گئی اور دونوں کے درمیان آپ نے نوافل اوائبیں فرمائے۔''

نوافل کے لیے اقامت نہیں ہے۔

"الصلاة خير من النوم" بهلي اذان مين كهاجائ يا دوسري مين؟

سوال "الصلاة خير من النوم" ك الفاظ يبل اذان بيس كي جائيس يا دوسرى يس؟

(جوآب "الصلاة خير من النوم" كالفاظ يبلى اذان مي كهجا كيل جيها كرحديث مين ع:

﴿وَإِذَا أَذَنْتَ بِالأَوَّلِ مِنَ الصُّبْحِ فَقُلْ: "الصَّلاَةُ خَيْرٌ مِنَ النَّوْمِ" ((مسند أحمد: ٤٠٨/٣)

"جبتم صح كى يبلى اذان دوتويه كهو: "ألصلاة حير من النوم."

اس سے بیمعلوم ہوا کہ بیالفاظ پہلی اذان میں ہیں' دوسری میں نہیں' لیکن بیجاننا ضروری ہے کہ اس حدیث میں اذان اول سے کیا مراد ہے؟ اس سے مراد دہ اذان ہے جو دقت شروع ہونے کے بعد ہوتی ہے۔اور دوسری اذان سے مرادا قامت ہے' اس لیے کہ اذان کو بھی اقامت کے نام سے موسوم کیا جاتا ہے۔ نبی ناٹیٹی نے فرمایا ہے:

لاَبَيْنَ كُلِّ أَذَانَيْنِ صَلَاةً ﴾(صحيح البخاري، الأذان، باب بين كل أذانين صلاة لمن شاء، ح:٦٢٧ وصحيح مسلم، صلاة المسافرين، باب بين كل أذانين صلاة، ح:٨٣٨)

"بردواذانول كےدرميان نماز ہے۔"

اس صدیث میں دواذانوں سے مراداذان اورا قامت ہے میچے بخاری میں ہے کہ:''امیر الموشین عثان بن عفان نوائٹو نے جمعہ کے دن تیسری اذان کا اضافہ کیا۔''اس سے معلوم ہوا کہ اذان اوّل جس میں حضرت بلال بڑاٹٹو کو" الصلاۃ حیر من النوم" کہنے کا تھم دیا'اس سے مرادنماز فجر کے لیے ہواں ہے۔ وہ اذان جو طلوع فجر سے قبل ہوتی ہے وہ فجر کے لیے ہیں ہوتی 'گولوگ رات کے آخری حصے کی اس اذان کو فجر کی پہلی اذان کے نام سے موسوم کرتے ہیں مگر حقیقت سے ہے کہ بیاذان نماز فجر کے لیے نہیں ہوتی کونکہ نبی طاقیم نے فرمایا ہے:

﴿إِنَّ بِلاَلاَ يُؤَذِّنُ بِلَيْلِ \_ وفي رواية \_ لاَ يَمْنَعَنَّ أَحَدَكُمْ \_ أَوْ أَحَدًا مِنْكُمْ أَذَانُ بِلاَلِ مِنْ سُحُورِهِ فَإِنَّهُ يُؤَذِّنُ أَوْ يُنَادِي بِلَيْلِ لِيَرْجِعَ قَاتِمَكُمْ وَلِيُنَبِّهَ نَاثِمَكُمْ "(صحيح البخاري، الأذان، بلك الأذان، قبل الفجر، ح: ١٢١، ٢٢٠ وصحيح مسلم، الصيام، باب بيان أن الدخول في الصوم يحصل . . . . - . : ١٠٩٢، ١٠٩٣)

''بےشک بلال رات کواذان کہتے ہیں'اورا یک روایت میں الفاظ یہ ہیں کہ''تم میں سے کسی کو بلال کی اذان سحری کھانے سے نہرو کے کیونکہ وہ رات کواس لیے اذان کہتے ہیں تا کہ تمھارا قیام کرنے والالوٹ آئے اور تمھارا سویا ہوا خبر دار ہوجائے۔'' لینی وہ تو اس لیے اذان کہتے ہیں تا کہ سویا ہوا اٹھ کھڑا ہواور وہ سحری کھا لے اور قیام کرنے والا بھی لوٹ آئے اور سحری کھالے۔ نبی مُناشِقُم نے حضرت مالک بن حویرے وٹائٹؤ سے بھی فریایا تھا:

﴿إِذَا حَضَرَتِ الصَّلَاةُ فَلْيُؤَذِّنُ لَكُمْ أَحَدُكُمْ (صحيح البخاري، الأذان، باب الأذان للمسافرين إذا

كانوا جماعةً والاقامة، ح: ٦٣١ وصحيح مسلم، المساجد، باب من أحق بالإمامة، ح: ٦٧٤)

''جب نماز کاونت ہوجائے توتم میں سے ایک مخص تمھارے لیے اذان کیے۔''

اور معلوم ہے کہ نماز کاوفت طلوع فجر کے بعد ہوتا ہے لہذا طلوع فجر سے پہلے کی اذان ُفجر کی اذان نہیں ہے ُ چنا نچہ آج لوگوں کا یم اور فعل ہی صحیح ہے کہ " المصلاۃ حیر من النوم" کے الفاظ اذان فجر کے لیے ہیں۔جس شخص نے بیوہم کیا ہے کہ حدیث میں اذان اول سے مرادوہ اذان ہے جو طلوع فجر سے پہلے ہوتی ہے صحیح نہیں ہے۔

بعض لوگوں نے کہا ہے کہ اس بات کی دلیل کہ اس سے مرادوہ اذان ہے جورات کے آخری جے میں ہوتی ہے نہ ہے کہ اس وقت اداکی جانے والی نفل نماز کی وجہ سے یہ کہا جاتا ہے کہ ''الصلاۃ خیر من النوم ''اور خیر کا لفظ افضل ہونے پر دلالت کرتا ہے۔ ہم عرض کریں گے کہ خیر کا لفظ اس واجب کے لیے استعمال ہوتا ہے جو واجبات میں سے بے حدا ہمیت کا حامل ہو مثلاً ارشاد باری تعالی ہے:

وَ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا هَلَ ٱذْكُرُ عَلَى تِعِزَرَ ثُنجِيكُم مِّنْ عَذَابٍ ٱلِيعِ ۞ ثُوْمِنُونَ بِاللّهِ وَرَسُولِهِ وَجُبُهِدُونَ فِي سَبِيلِ ٱللّهِ بِأَمْرَلِكُو وَأَنْفُسِكُمُّ ذَلِكُونَ خَيْرً لَكُونَ إِن كُنُمُ تَعْلَمُونَ ۞﴾ (الصف: ٢١/١١)

'' مومنو! میں شمصیں ایسی تجارت ہتاؤں جو شمصیں در دناک عذاب سے نجات دے؟ (وہ بیر کہ) تم اللہ پراوراس کے رسول پر ایمان لاؤاوراللہ کی راہ میں اپنے مال اور جان سے جہاد کرو۔اگر شمجھوتو بیرتمھارے حق میں بہتر ہے۔''

طالاتكدسب سے بہترتو ايمان ہے۔اى طرح الله تعالى نے نماز جعد كے بارے ميں فرمايا ہے:

﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوٓا إِذَا نُودِكَ لِلصَّلَوٰةِ مِن يَوْمِ الْجُمُعَةِ فَاسْعَوْا إِلَىٰ ذِكْرِ اللَّهِ وَذَرُوا الْبَيْعُ ذَالِكُمْ ﴿ خَيْرٌ لَكُمْهُ﴾ (الجمعة: ٩/٦٢)

''مومنو! جب جمعے کے دن نماز کے لیے اوّان دی جائے تو اللہ کی یاد (نماز) کے لیے جلدی کرواور (خریدو) فروخت ترک کردو۔ ہتمھارے حق میں بہتر ہے۔''

لہذا خبر واجب میں بھی ہوسکتی ہے اور مستحب میں بھی۔

## ٹیپ ریکارڈ رکے ذریعے سے اذان کہنا درست نہیں

سوال کیاٹیپریکارڈر کے ذریعے ہے بھی اذان صحے ہے؟

جواب ٹیپر میکارڈ رکے ذریعے سے اذان سیح نہیں ہے کیونکہ اذان عباوت ہے اور عبادت کے لیے نیت ضروری ہے۔

# دورانِ اذان میں معجد میں آنے والا مخص کیا کرے؟

ر السوال کوئی مخص مجد میں اس ونت آئے 'جب مؤ ذن اذان دے رہا ہوتو افضل کیا ہے؟

ر بعواب افضل یہ ہے کہ دہ مؤذن کی اذان کا جواب دے مجراذان کے بعد دالی مسنون دعا پڑھےاور پھر تحیۃ المسجد پڑھے البتہ بعض

علماء نے اس سے اس صورت کومنٹنی قرار دیا ہے کہ جب کوئی مبجد میں جمعہ کے دن اس وفت داخل ہو' جب مؤذن دوسری اذان دے رہا ہوتو وہ تحیۃ المسجد پڑھے کیونکہ اسے خطبہ سننا ہے۔انھوں نے اس کا سبب سے بیان کیا ہے کہ خطبہ سننا واجب ہے اورمؤذن کی اذان کا جواب دینا واجب نہیں ہے اور غیر واجب کی نسبت واجب کی حفاظت کرنا زیادہ بہتر ہے۔

## مؤذن كى متابعت مين كلمات "رَضِيتُ بِالله رَبّاً .....الخ" كب كم جائين؟

سوال حديث ين آيا ہے كەانسان مؤذن كى متابعت ميں يكلمات كه:[رَضِيتُ بِاللَّهِ رَبَّا وَّبِالإِسُلَامِ دِيناً وَّبمُحَمَّدٍ رَّسُولًا] سوال يہ ہے كديكلمات كى وقت كهم جاكيں؟

جواب حدیث سے بظاہر یوں معلوم ہوتا ہے کہ مؤون جب یہ کہ:[أشُهَدُأَنُ لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ وأشُهَدُأَنَّ مُحَمَّداً رَّسُولُ اللهِ] اورآپ ان کلمات کا جواب وے ویں تو پھر یہ ہیں:[رَضِیتُ بِاللهِ رَبًّا وَّبِالْإِسُلَامِ دِیناً وَّبمُحَمَّدٍ رَّسُولًا] کوئکه اس بارے میں صدیث نبوی ہے:

سَمَنْ قَالَ حِيْنَ يَسْمَعُ الْمُؤَذِّنَ: أَشْهَدُ أَنْ لاَ إِلٰهَ إِلاَّ اللهُ وَحْدَهُ لاَ شَرِيكَ لَهُ وَأَنَّ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ رَضِيْتُ بِاللهِ رَبًّا وَبِمُحَمَّدِ رَسُولاً وَبِالإِسْلاَمِ دِينًا»(صحيع مسلم، الصلاة، باب استحاب القول مثل قول المؤذن ... ح:٣٨٦(١٣)

'' چوخص مؤذن کو سنتے ہوئے یہ کہے: میں گواہی دیتا ہوں کہ اللہ کے سواکوئی الہنییں' دہ اکیلا ہے'اس کا کوئی شریک نہیں اور بے شک محمد مُظَائِنَا اللہ کے بندے اور اس کے رسول ہیں۔ میں اللہ کے رب ہونے پر' محمد مُظَائِنَا اللہ کے رسول ہونے پر اور اسلام کے دین ہونے پر راضی ہوں۔''

ایک روایت میں یہ الفاظ آتے ہیں: [مَنُ قَالَ وَأَنَا أَشُهَدُ]' جو کیے کہ میں یہ گوائی دیتا ہوں' یہ اس بات کی دلیل ہے کہ مؤذن کے آئشُهَ دُ أَنْ لَا إِلٰهَ إِلَّا اللهُ ] کہنے کے بعد یہ الفاظ کیے جائیں کیونکہ واوحرف عظف ہے لہذا اسے مؤذن کے قول کے بعد یہ کلمات کہنے چاہمیں۔

#### اذان كے بعدى دعامين"إنَّكَ لَا تُخلِفُ الْمِيعَادَ" كااضافه كرنا كيها ب

(سوال كيازان كي بعدى وعامين: إِنَّكَ لَا تُنحلِفُ الْمِيعَادَ] كالفاظ كالضافي عيد ؟

(جوات) اس اضافے کے بارے میں علا حدیث میں اختلاف ہے۔ بعض نے کہا کہ شاذ ہونے کی وجہ سے بیالفاظ ٹابت نہیں ہیں کیونکہ اس حدیث کے اکثر راویوں نے بیکلمات روایت نہیں کیے جب کہ اس مقام کا تقاضا بیتھا کہ ان کلمات کو حذف نہ کیا جاتا کیونکہ بیمقام دعا اور ثنا کا ہے لہٰذا اس طرح کے الفاظ کو حذف کرنا جائز نہیں کیونکہ انھیں بطور عبادت کہا جاتا ہے۔

بعض علاء نے کہا ہے کہ ان کی سند سیح ہے یہ الفاظ بھی کہنے چاہمیں اور یہ دیگر روایات کے منافی نہیں ہیں۔ جن علاء نے ان کلمات کوسیح قرار دیاہے ان میں شیخ عبدالعزیز بن باز رات ہی ہیں۔ آپ نے فرمایا ہے کہ اس کی سند سیح ہے کیونکہ ام بیعتی نے

اسے میں سند کے ساتھ روایت کیا ہے۔ $^{ ext{(1)}}$ 

## كياا قامت كاجواب وينااور "أَفَامَهَا الله وَادَامَهَا" كَهنا ورست بع؟

ر السوال کیاانسان اقامت می*س بھی جواب دے؟* 

جواب اقامت میں جواب دینے کے بارے میں ایک حدیث ہے جسے امام ابوداود رات کیا ہے گریروایت ضعیف اورنا قابل استدلال ہے لہذارا خج بات سے کہا قامت میں جواب نہ دیا جائے۔

سوال بم بعض لوگوں سے سنتے ہیں کہ وہ اقامت کے بعد بیالفاظ کہتے ہیں: [أَقَا مَهَا اللّٰهُ وأَدَامَهَا] تواس کے بارے میں کیا حکم ہے؟

جواب اسبارے میں ایک حدیث میں آیا ہے کہ جب مؤذن: [قَدُقَامَتِ الصَّلا أُمَ كَهَا تو نِي عُلَيْمُ المِفرات:

«أَقَامَهَا اللهُ وَأَدَامَهَا»(سنن أبي داود، الصلاة، باب ما يقول إذا سمع الإقامة، ح:٥٢٨ والسنن الكبرى للبيهقي:١/١١ وقال الحافظ في التلخيص:١/٢١١ ضعيف، وضعفه الألباني في الإرواء:٢٥٨/١)

''الله تعالیٰ اسے قائم و دائم رکھے۔''

کیکن پیرحدیث ضعیف اور نا قابل استدلال ہے۔

#### نماز کااوّل وفت کون ساہے؟

ر السوال نمازادا کرنے کے لیے افضل وتت کون ساہے؟ کیااوّل وقت افضل ہے؟

جواب زیادہ کامل نماز وہ ہے جے اس وقت اوا کیا جائے جواس کے لیے شرعاً مطلوب ہے اس لیے نبی تُلَاثِیُّا نے اس شخص کے جواب میں کہ جس نے آپ سے یہ پوچھاتھا کہ اللہ عزوجل کے نزدیک سب سے زیادہ پسندیدہ عمل کون سا ہے فرمایا تھا:

﴿ٱلصَّلَاةُ عَلَى وَقْتِهَا﴾(صحيح البخاري، المواقيت، باب فضل الصلاة لوقتها، ح: ٥٢٧ وصحيح مسلم.

الإيمان، باب بيان كون الإيمان بالله تعالى أفضل الأعمال، ح: ٥٨(١٣٩)

''اپنے وفت پر نماز۔''

① فتاوى اللحنة: 88/6

ح:۸۳۲(۱۱۲)

"اگر مجھامت کےمشقت میں پڑ جانے کا اندیشہ نہ ہوتا تو نمازعشا کا یہی وقت ہے۔"

لہذا عورت کے لیے انفٹل یہی ہے کہ اگر وہ اپنے گھر میں نماز پڑھے تو اے مؤخر کرکے پڑھے۔ای طرح بالفرض اگر پکھلوگ سفر میں ہوں اور وہ یہ پوچھیں کہ ہم نماز کوجلد پڑھیں یا دیر ہے؟ تو ہم عرض کریں گے کہ افضل یہی ہے کہ تم تا خیر ہے نماز ادا کرو۔ اس طرح اگر پکھلوگ سیر وسیاحت کے لیے نکلے ہوں اور عشا کا وقت ہوجائے تو کیاان کے لیے نماز عشا کوجلد پڑھنا افضل ہے یا تا خیر ہے پڑھنا؟ تو ہم عرض کریں گے کہ اگر مشقت نہ ہوتو ان کے لیے نماز کوتا خیر کے ساتھ پڑھنا افضل ہے؟

' باقی نمازوں میں افضل یہ ہے کہ آھیں جلدی پڑھا جائے الآبہ کہ تا خیر کا کوئی سبب ہو' فجر' ظہر' عصر اور مغرب کی نمازوں کوجلدا دا کیا جائے گا الّا یہ کہ تاخیر کا کوئی سبب ہو۔

اسباب میں سے بیھی ہے کہ اگر گرمی شدید ہوتو نماز ظہر کو دفت کے شندا ہونے تک مؤخر کیا جاسکتا ہے لینی اسے نماز عصر کے قریب تک ٹھنڈا کیا جاسکتا ہے کیونکہ وفت نماز عصر کے قریب ٹھنڈا ہوتا ہے <sup>©</sup> لہٰذا گری بخت ہوتو افضل بیہ ہے کہ اسے وفت ٹھنڈا ہونے پر ادا کیا جائے کیونکہ نبی نگاٹیگانے فرمایا ہے:

﴿إِذَا اشْتَدَّ الْحَرُّ فَأَبْرِدُوا بِالصَّلَاةِ فَإِنَّ شَدَّةَ الْحَرِّ مِنْ فَيْحِ جَهَنَّمَ»(صحيح البخاري، الموافيت، باب الإبراد بالظهر في شَدة الحر، ح:٥٣٣، ٤٣٤ وصحيح مسلم، المساجد، باب استحباب الإبراد بالظهر

... ح:٥١٦)

'' جب گرمی بخت ہوتو نماز کو ٹھنڈا کر کے پڑھو کیونکہ گری کی شدت جہنم کی تیزی میں ہے ہے۔''

ایک بار نبی نگالیُمٔ اسفر میں تھے' حضرت بلال ڈالٹیُؤاذان کے لیے کھڑے ہوئے تو آپ نے فرمایا:[أَبُسِرِ دُ]'' شنڈا کرو' وہ پھر اذان کے لیے کھڑے ہوئے تو آپ نے فرمایا:[أُبُسِرِ دُ]'' شنڈا کرو۔'' وہ پھراذان کے لیے کھڑے ہوئے تو آپ نے اضیں اذان وینے کی اجازت عطافر مادی۔ ©

تا خیر کے اسباب میں سے یہ بھی ہے کہ آخر وقت میں جماعت مل جائے اوراول وقت میں جماعت نہ مل سکتی ہوتو اس صورت میں تا خیر کے ساتھ نماز ادا کرنا افضل ہے مثلاً: ایک شخص جنگل میں ہو' نماز کا وقت ہوجائے ادراسے معلوم ہو کہ شہر پہنچ کروہ آخری

<sup>©</sup> فاضل مفتی براشد کی اس رائے سے اتفاق نہیں کیا جاسکتا۔ کیونکہ اِنُداد ( مُصندُ اکرنے ) کا مطلب مینیں ہے کہ ظہر کا سارا وقت نکال دیا جائے' حتی کہ عمر کا وقت بالکل قریب ہو جائے۔ بلکہ اس کا مطلب وقت متناو سے قدرے مو خرکرنا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ اِنراد کی انتہا میں علاء کے درمیان اختلاف ہے' لیکن اس میں میں میں شرط ہے کہ انتظار اور تا خیر کی مدت آخروقت تک نہ پہنچ۔ (فتسے الساری' مواقیت الصلاة' باب الابراد بالظهر فی السفر' حدیث: 539) اور مفتی صاحب کی رائے اس شرط کے خلاف ہے۔ (ص کی)

صحیح البخاری مواقیت الصلاة باب الإبراد بالظهر فی السفر عدیث: 539 صحیح مسلم المساحد باب
 استحباب الإبراد بالظهر ..... حدیث : 616

وقت میں باجماعت نماز ادا کرسکتا ہے تو کیااس کے لیے بیافضل ہے کہ وہ وقت پر نماز ادا کرے یابا جماعت ادا کرنے کے لیے مؤخر کرکے پڑھے؟ ہم اس شخص سے یہی کہیں گے کہ نماز مؤخر کروٹا کہ اسے باجماعت ادا کرسکو بلکہ اس صورت میں باجماعت ادا کرنے کے لیے اسے مؤخر کرنا واجب ہوگا۔

# قبل از وفت نماز پڑھ لینے والے کے متعلق حکم

ر اسوال اگرانسان لاعلمی کی وجہ سے قبل از وقت نماز پڑھ لے تواس کے بارے میں کیا حکم ہے؟

جواب قبل از وقت نماز پڑھنے سے فرض ادانہ ہوگا کیونکہ ارشاد باری تعالی ہے:

﴿ إِنَّ ٱلصَّلَوْةَ كَانَتْ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ كِتَنَّا مُؤْفُوتًا ﴿ (النساء:١٠٣/٤)

'' بے شک نماز کامومنوں پراوقات (مقررہ) میں ادا کرنا فرض ہے۔''

اور نبی مَنْ الْمِیْمُ نے ان اوقات کواس طرح بیان فر مایا ہے:

﴿وَقْتُ الظُّهْرِ إِذَا زَالَتِ الشَّمْسُ﴾(صحيح البخاري، المواقيت، باب وقت الظهر عند الزوال، ح:٥٤١ وصحيح مسلم، المساجد، باب أوقات الصلوات الخمس، ح:٦١٢(١٧٣) واللفظ له)

" ظهر كاوقت جب سورج زائل موجائے .....

لہذا جس نے وقت سے پہلے نماز اوا کر لی اس کا فرض ادانہ ہوگا'البتہ بینمازنفل ہوجائے گی بینی اسے نفل کا ثواب ل جائے گا۔ وقت ہونے کے بعداسے نماز دوبارہ پڑھنا ہوگی۔واللہ اعلم.

#### قضاشده نمازوں کی ترتیب

( السوال كيانسيان ياجهالت كے سبب نضا ہونے والى نمازوں ميں ترتيب ساقط ہوجائے گى؟

رجواب اس مسئله میں اختلاف بے صحیح بات یہ ہے کی ترتیب ساقط ہوجائے گی اور اس کی دلیل حسب ذیل ارشاد باری تعالیٰ کاعموم ہے:

﴿ رَبُّنَا لَا تُوَاخِذُنَا إِن نَسِينَا آَوُ أَخَطُنَأُنَّا ﴾ (البقرة: ٢٨٦/٢)

''اے پروردگاراگر ہم سے بھول چوک ہوگئی ہوتو ہم سے موّاخذہ نہ کیجیے۔''

اورنی مَالِیْلُمْ نے فرمایا ہے:

﴿إِنَّ اللهَ تَجَاوَزَ لِي عَنْ أُمَّتِي الْخَطَأَ وَالنِّسْيَانَ وَمَا اسْتُكْرِهُوا عَلَيْهِ»(سنن ابن ماجه، الطلاق، باب طلاق المكره والناسي، ح:٢٠٤٣)

'' بے شک اللہ تعالیٰ نے میرے کیے میری امت کے خطاد نسیان اور جس پر آخییں مجبور کر دیا گیا ہوئے درگز رفر مایا ہے۔''

ر ایک خص نمازعشا کے لیے متجد میں داخل ہوا تواسے یادآ یا کہاس نے تو مغرب کی نماز بھی نہیں پڑھی وہ کیا کرے؟

ر جواب جب آپ محید میں داخل ہوں اور عشا کی نماز کھڑی ہواورآپ کو یادآئے کہ آپ نے تو نماز مغرب بھی ادانہیں کی تو

آپ نماز مغرب کی نیت کے ساتھ جماعت میں شامل ہوجا کمیں اور جب امام چوتھی رکعت کے لیے کھڑا ہوتو آپ تین رکعتیں پڑھ کر بیٹے رہیں امام کا انتظار کریں اور پھراس کے ساتھ سلام پھیر دیں۔ آپ کے لیے مید بھی جائز ہے کہ آپ اپنی نماز مکمل کر کے سلام پھیر دیں اور پھر دوبارہ امام کے ساتھ جماعت میں شامل ہوجا کیں۔ اہل علم کے صحیح قول کے مطابق امام اور مقتدی کی نیت کے مختلف ہونے میں کوئی حرج نہیں اور اگر آپ اسلیم نماز مغرب پڑھ لیں اور نماز عشا کا جتنا حصہ پاسکیں وہ جماعت کے ساتھ پڑھ لیں تو اس میں بھی کوئی حرج نہیں۔

<u>سوال</u> جب نیند یا نسیان کی وجہ سے ایک یا ایک سے زیادہ فرض نمازیں نہ پڑھی جاسکیں تو فوت شدہ نمازوں کی قضا کس طرح دوں؟ کیا پہلے انھیں اور پھرمو جودہ نماز کو پڑھوں یا اس کے برعکس؟

رجواب پہلے فوت شدہ نماز وں کواور پھر موجودہ نماز کو پڑھیں اورانہیں مزید مؤخر کرنا جائز نہیں ۔لوگوں میں جوبیہ بات مشہور ہے کہ جس کی فرض نماز فوت ہوجائے تو وہ دوسرے دن کی اس فرض نماز کے ساتھ پڑھے مثلاً:اگر کسی دن اس نے نماز فجر نہیں پڑھی تو وہ اگلے ون کی نماز فجر کے ساتھ اسے پڑھے تو یہ بات غلط اور نبی ٹاٹیٹی کی قولی اور فعلی سنت کے خلاف ہے۔قولی سنت تو آپ کا بیار شاد ہے:

«مَنْ نَسِىَ صَلَاةً أَوْ نَامَ عَنْهَا فَكَفَّارَتُهَا أَنْ يُصَلِّيَهَا إِذَا ذَكَرَهَا»(صحيح البخاري، المواقيت، باب من نسي صلاة فليصل إذا ذكر ...، ح:٩٧ وصحيح مسلم، المساجد، باب قضاء الصلاة الفائتة ... ح:٦٨٤(٣١٥) واللفظ له)

'' جو خص کسی نماز کو بھول جائے یا سویار ہے تو اس کا کفارہ یہ ہے کہا ہے اس وقت پڑھ لے جب اسے یا دآئے۔'' اس صدیث میں آپ نے بینہیں فر مایا کہاس نماز کو دوسرے دن اس وقت پڑھے جب اس کا وقت آئے بلکہ یہ فر مایا ہے کہا سی وقت پڑھ لے جب اسے یا دآئے۔

فعلی سنت یہ کہ ایام خندق میں سے ایک دن جب آپ کی نمازیں فوت ہوگئیں تو آپ نے انھیں موجودہ نماز سے پہلے ادا فرمایا۔ یہ حدیث اس بات کی دلیل ہے کہ انسان پہلے فوت شدہ نماز کو پڑھے ادر پھر موجودہ نماز کولیکن اگر اس نے بھول کرموجودہ نماز کوفوت شدہ سے پہلے پڑھ لیا یاوہ جاہل تھا اور اسے اس مسئلے کاعلم نہ تھا تو اس کی نمازنسیان یالاعلمی کے عذر کی وجہ سے بچھ ہوگ۔
اس سئلہ کی مناسبت سے میں یہاں یہ بھی کہنا چاہوں گا کہ قضا نمازوں کی درج ذیل تین شمیں ہیں:

- آدی اس وقت قضادے جب عذرختم ہوجائے یعنی وہ عذرجس کی وجہ سے اس نے نماز کومؤخر کیا تھا۔ اس قتم میں پانچ فرض
  نمازیں آتی ہیں کہ جب تا خیر کاعذرختم ہوجائے تو ان کی قضا واجب ہے۔
- بہ جب نماز فوت ہوجائے تو اس کی قضا نہ دی جائے بلکہ اس کے بدل کی قضا دی جائے اس قتم کے تحت نماز جمعه آتی ہے کہ جب انسان اس وقت آئے جب امام نے دوسری رکعت کے تجدہ سے سراٹھایا ہوتو اس صورت میں وہ ظہر کی نماز پڑھے گالیعنی نماز ظہر کی نبیت کے ساتھ شامل ہوجائے۔اس طرح جو محف امام کے سلام چھیرنے کے بعد آئے تو وہ بھی نماز ظہر پڑھے گا۔ جس نے دوسری رکعت میں رکوع کو پالیا تو وہ نماز جمعہ پڑھے گا۔ جس نے دوسری رکعت میں رکوع کو پالیا تو وہ نماز جمعہ پڑھے گا۔ جس نے دوسری رکعت میں رکوع کو پالیا تو وہ نماز جمعہ پڑھے گا۔

بہت ہولگ اس مسئلہ سے ناواقف ہیں بعض لوگ جمعہ کے دن اس وقت آتے ہیں جب امام نے دوسری رکعت کے بجدہ سے سر اٹھایا ہو تو وہ اسے جمعہ ہوئے دو رکعتیں پڑھتے ہیں طالا نکہ یہ غلط ہے کیونکہ دوسری رکعت ہیں امام کے بجدہ سے سر اٹھایا جو شامل ہونے والے نے جمعہ نہیں پایا کہذا اسے نماز ظہر پڑھنی جا ہے کیونکہ نبی مُلَاثِمًا نے فرمایا ہے:

«مَنْ أَدْرَكَ رَكْعَةٌ مِنَ الصَّلَاةِ فَقَدْ أَدْرَكَ الصَّلاةَ»(صحيح البخاري، المواقيت، باب من أدرك من الصلاة ركعة، ح: ٥٨٠ وصحيح مسلم، المساجد، باب من أدرك ركعة من الصلاة فقد أدرك تلك الصلاة،

ح:۲۰۷)

"جس نے نماز کی ایک رکعت پالی اس نے نماز کو پالیا۔"

اس کامفہوم سے ہے کہ جس نے ایک رکعت سے کم پائی تواس نے جمعہ نہیں پایالہذا جمعہ کے بجائے اسے اب نماز ظہر کی قضا دینا ہوگی۔ای طرح گھروں میں عورتوں اور جمعہ کے لیے حاضر نہ ہوسکنے والے مریضوں پر واجب ہے کہ وہ نماز ظہر پڑھیں۔ جمعہ نہ پڑھیں اگراس حال میں انھوں نے جمعہ کی دور کعتیں پڑھیں توان کی نماز باطل اور مردود ہوگی۔

- ⊕ وہ نماز جونوت ہوجائے تو اس کی قضاای وفت اگلے دن میں دی جائے گی۔اس سے مراد نمازعید ہے کہ جب اے اس کے بارے میں زوال آفتاب کے بعد معلوم ہوا ہوتو اہل علم کہتے ہیں کہوہ اے اگلے دن اس کے وفت کے نظیروفت میں پڑھے۔ اس تفصیل ہے معلوم ہوا کہ قضا کی تین قسمیں ہیں :
  - 🔾 جس کی قضاعذر زائل ہونے کے بعد دی جائے اس سے مراد نماز پنجگا نہ نماز وتر اوران کے مشابہ سنن مؤکدہ ہیں۔
  - 🔾 جس کے بدل کی قضادی جائے گی۔اس سے مرادنماز جعہ ہے کہ فوت ہونے کی صورت میں قضا کے طور پرنماز ظہراداکی جائے گی۔
- جس کی اپنی قضا تو دی جائے گی لیکن اعظے دن اس کے وقت کے نظیر وقت میں اس سے مراد نماز عید ہے کہ زوال کی وجہ سے اگر
   فوت ہو جائے تو الگے دن اس کے وقت کے نظیر وقت میں ادا کی جائے گی ۔ واللہ الموفق ۔

#### بہت باریک کپڑوں میں نماز پڑھنے کے متعلق کیا تھم ہے؟

سوال بہت سے لوگ ایسے باریک کپڑوں میں نماز پڑھتے ہیں جن سے جسم نظر آتا ہے اورا یسے کپڑوں کے پنچے وہ چھوٹی نیکریں پہنچے ہیں جونصف ران تک ہوتی ہیں اور باقی نصف ران کپڑوں میں سے نظر آتی ہے تو ایسے لوگوں کی نماز کے بارے میں کیا تھم ہے؟

جواب ایسے لوگوں کی نماز کے بارے میں وہی تھم ہوگا جو اس شخص کی نماز کے بارے میں ہوگا جو چھوٹی نیکر کے سوابغیر کپڑوں کے نماز پڑھ لے کیونکہ ایسے باریک کپڑے جن ہے جسم نظر آتا ہوجہم کو چھپانے والے نہیں ہیں ان کا بہنزا یا نہ بہنزا برابر ہے 'لہذا علماء کے حیجے قول کے مطابق ان کی نماز سے جن ہے۔ اس مسئلہ میں امام احمد بڑائند کا مشہور مذہب بھی بھی ہے کیونکہ مرونمازیوں کے لیے واجب ہے کہ وہ ناف سے لے کر گھنے تک جسم کے جھے کو چھپائیں اور حسب ذیل ارشاد باری تعالیٰ کی بیام سے کم تھیل ہے ا

﴿ ﴿ يَبَنِيٰ مَادَمَ خُذُواْ زِينَتَكُمْ عِندَ كُلِّ مَسْجِدٍ ﴾ (الأعراف: ٧/ ٣١) "ا ك بني آدم! برنماز كوفت ائة تيسَّ مزين كيا كرون" ایسے لوگوں کے لیے دوباتوں میں سے ایک واجب ہے کہ یا تو وہ ایمی نیکریں پہنیں جوناف سے لے کر گھٹنے تک کے ھے کو ڈھا تکس اور یا پھر ان نیکروں کے اوپروہ ایسا موٹالباس پہنیں جس سے جسم نظر نہ آئے۔ بیفعل جوسوال میں ذکر کیا گیا ہے خلط اور خطرناک ہے ان لوگوں کو چاہیے کہ اس فعل سے اللہ تعالیٰ کے آگے تو بہ کریں اور اس مکمل ستر پوشی کا اہتمام کریں جونماز میں واجب ہے۔ ہم اللہ تعالیٰ سے اپنے لیے اور اپنے مسلمان بھائیوں کے لیے ہدایت تو فیق اور پندیدہ اعمال کی دعا کرتے میں واجب ہے۔ ہم اللہ تعالیٰ سے اپنے لیے اور اپنے مسلمان بھائیوں کے لیے ہدایت تو فیق اور پندیدہ اعمال کی دعا کرتے میں۔ إنه جوّاد کو بعم.

## کیاعورت ایسے لباس میں نماز پڑھ سکتی ہے جودائیں بائیں سے کھلا ہو؟

«صِنْفَانِ مِنْ أَهْلِ النَّارِ لَمْ أَرَهُمَا، قَوْمٌ مَعَهُمْ سِيَاطُّ كَأَذْنَابِ الْبَـقَرِ يَضْرِبُونَ بِهَا النَّاسَ، وَيُسْلُعُ كَأَذْنَابِ الْبَـقَرِ يَضْرِبُونَ بِهَا النَّاسَ، وَيَسَاءٌ كَاسِيَاتٌ عَارِيَاتٌ، مُمِيلَاتٌ مَاثِلَاتٌ، رُءُوسُهُنَّ كَأَسْنِمَةِ الْبُخْتِ الْمَاثِلَةِ لاَ يَخُلُنَ الْجَنَّةَ، وَلاَ يَجِدْنَ رِيحَهَا، وَإِنَّ رِيحَهَا لَتُوْجَدُ مِنْ مَسِيرَةِ كَذَا وَكَذَا الله صحيح مسلم، اللباس والزينة، باب النساء الكاسيات العاريات ... ح:٢١٢٨)

''جہنمیوں کی دونتمیں ایسی میں' جن کو میں نے ابھی تک نہیں دیکھا: وہ لوگ جن کے پاس گائے کی دموں جیسے کوڑ ہے ہوں گے جن کے ساتھ وہ لوگوں کو ماریں گے اور ایسی عورتیں جنھوں نے لباس پہنا ہوگا مگرنگی ہوں گی' مائل کرنے والیاں اور مائل ہونے والیاں ان کے سربختی اونٹوں کی کو ہانوں جیسے ہوں گے۔وہ جنت میں داخل نہیں ہوں گی اور نہ اس کی خوشبو پا سکیس گی حالانکہ جنت کی خوشبو بہت دور در از کی مسافت ہے آتی ہوگ۔''

#### عورت کا نقاب اور دستانے پہن کرنماز پڑھنا کیساہے؟

سوال کیاعورت نقاب اور دستانے کے ساتھ نماز پڑھ کتی ہے؟

جواب جب عورت اپنے گھریں یا کسی الی جگہ نماز پڑھ رہی ہو جہاں اسے محرموں کے سوادیگر مرد نہ در یکھتے ہوں تو اسے چہرہ اور دونوں ہاتھ نگے کر کے نماز پڑھنی چاہیے تا کہ وہ سجدہ کی جگہ بیٹانی' ناک اور دونوں ہاتھ رکھ سکے۔اوراگر وہ کسی الی جگہ نماز پڑھ رہی ہو' جہاں غیر محرم مرد ہوں تو پھر چہرے کو ڈھانکنا ضروری ہے کیونکہ غیر محرم مردوں سے چہرے کو چھیانا واجب ہے اوران کے سامنے اسے کھا رکھنا حلال نہیں ہے جیسے اندوتعالیٰ کی کتاب رسول اللہ مُنْافِیْم کی سنت اور قیاس سیحے سے ثابت ہے جس سے مومن تو کھا رکھنا حلال نہیں مہرف نظر نہیں کر سکتا۔ ہاتھوں میں دستانوں کو بہننا شرعا جائز ہے اور بظاہر یوں معلوم ہوتا ہے کہ صحابۂ کرام بین گھیم کی عورتیں دستانوں کو بہنا کرتی تھیں اور اس کی دلیل ہیہ ہے کہ نبی مُنافِیْم نے فرمایا:

﴿لَا تَنْتَقِبِ الْمُحْرِمَةُ، وَلَا تَلْبَسِ الْقُفَّازَيْنِ (صحيح البخاري، جزاء الصيد، باب ما ينهى من الطّيب للمحرم والمحرمة، ح: ١٨٣٨)

''محرم عورت ندنقاب اوڑھے اور نددستانے پہنے۔''

یہ اس بات کی دلیل ہے کہ صحابیات کی عادت دستانے پہننے کی تھی البذااس میں کوئی حرج نہیں کہ عورت نے نماز پڑھتے ہوئے دستانے پہن رکھے ہوں جب کہ وہاں اجنبی مرد ہوں۔ جہاں تک چبرے کوڈھا نکنے کا تعلق ہے تو جب وہ کھڑی یا بیٹھی ہوگی قو چبرے کوڈھا نکے گی اور جب سجدہ کرنے گئے گئ تو چبرے کو زنگا کرلے گی تا کہ پیشانی سجدہ کی جگہ پرنگ جائے۔

#### لاعلمي کي وجهے ناپاک کپڑوں ميں نماز پڑھ لي جائے تو؟

ر الرکوئی شخص لاعلمی کی وجہ سے نا پاک کیٹروں میں نماز پڑھ لے تواس کے بارے میں کیا تھم ہے؟

رجواب جب انسان ناپاک کپڑوں میں نماز پڑھ لے اور اسے نماز پڑھنے کے بعد معلوم ہوا ہوکہ یہ کپڑے ناپاک تھے یا اسے علم تو تھا گرنماز پڑھنے کے بعد اسے یاو آیا ہوتو اس کی نماز صحح ہے' اسے دوبارہ پڑھنے کی ضرورت نہیں کیونکہ اس نے ایک ممنوع کام کا ارتکاب ناوا قفیت یانسیان کی وجہ سے کیا ہے۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے:

> ﴿ رَبِّنَا لَا تُتَوَاخِذُنَآ إِن نَسِينَآ أَوَ أَخْطَكَأُناً ﴾ (البقرة: ٢/ ٦٨٢) ''اے پروردگارا گرہم سے بھول چوک ہوگئ ہوتو ہم سے مؤاخذہ نہ سے بچیے۔''

اور بندہ جب بید دعا کرتا ہے تو اللہ تعالی فر ما تا ہے: ﴿ قَدُ فَعَلَتُ ﴾ '' میں نے ایسائی کیا۔' <sup>©</sup> رسول اللہ عُلَیْم نے ایک دن اپنی ناپا کی دالے جوتوں سمیت نماز پڑھ کی تھی۔ نماز کے دوران میں جبر مِل عَلِیْما نے آپ کواس کی خبر دی تو آپ نے نماز پڑھتے ہوئے جوتے اتارہ بے اور نماز کو دوبارہ از سرنو شروع نہ فر مایا' البندا بیصدیث اس بات کی دلیل ہے جسے نماز کے دوران میں ناپا کی کاعلم ہوجائے تو وہ اسے زائل کردے خواہ نماز کے دوران بی میں اسے ایسا کرنا پڑے اور نماز کو جاری رکھے بشر طبکہ اس کے ازالہ کے بعد اس کی بربنگی کو چھپائے رکھنا ممکن ہو۔ اس طرح جو محض بھول جائے اوراسے دوران نماز میں یاد آئے تو وہ اس ناپاک کپڑے کو اتارہ بے بشر طبکہ اس صورت میں شرم دحیا کے مقام مستور ہوں اوراگر وہ نماز سے فارغ ہوجائے اور فراغت کے بعد اسے یاد آئے یا فراغت کے بعد اسے یاد آئے یا فراغت کے بعد اسے باد آئے یا فراغت کے بعد اسے معلوم ہوتو نماز کے اعادہ کی ضرورت نہیں ہے' اس کی نماز صحیح ہوگی۔

① صحيح مسلم الايمان باب بيان أنه سبحانه لم يكلف إلامايطاق حديث:126

اگر کوئی بھول کر بلا وضونماز پڑھ رہا ہو ٔ مثلاً:اس کا وضوٹوٹ گیا تھا اور وہ وضوکرنا بھول گیا اوراس نے نماز پڑھ کی اورنماز سے فراغت کے بعدا سے یاوآیا کہ اس نے تو وضونہیں کیا تھا تو اس کے لیے واجب ہے کہ وہ وضوکر کے دوبارہ نماز پڑھے۔اس طرح اگر وہ جنبی تھالیکن اسے معلوم نہ تھا' مثلاً: رات کو اسے احتلام ہوا اورا سے پتہ نہ چل سکا اور صبح کی نماز اس نے بلاغشل پڑھ کی اور دن کو اسے اپنے کپڑے میں منی نظر آئی تو اس کے لیے واجب ہے کہ وہ غشل کر کے نماز دوبارہ پڑھے۔

پہلے مسئلہ میں اوراس مسئلہ میں فرق ہیہ ہے کہ نجاست ترک ممنوع کے باب سے ہے اور وضو وغسل فعل مامور کے باب سے۔ اور فعل مامور ایجادی امر ہے ضروری ہے کہ انسان اسے بجالائے کیونکہ اس کے بغیر عبادت ادائمیں ہوگی جب کہ از الد نجاست ایک عدی امر ہے نماز اسے معدوم کردینے کے بعد ہوگی لہذا اگر نسیان یا ناوا تفیت کی وجہ سے وہ اس کا از الدنہیں کرسکا تو بیاس کے لیے نقصان نہ ہوگا کیونکہ اس سے کوئی الیمی چیز فوت نہیں ہوئی جس کا حصول نماز میں مطلوب تھا۔ واللّٰہ اعلم.

#### کپڑا ٹخنوں سے نیچاٹکانے کی سزا

سوال اگر کوئی شخص تکبر کے ساتھ کپڑ اٹخنوں سے نیچے لئکائے تو اس کی سزا کیا ہے؟ اگر مقصود تکبر نہ ہوتو پھر سزا کیا ہے؟ اور جو شخص اس سلسلہ میں حدیث حضرت ابو بکر دہ اٹنٹا ہے استدلال کرے تو اسے کیا جواب دیا جائے؟

ر جواب جونض از راہ تکبر کپڑا نخنوں سے نیچائکائے تو اس کی سزایہ ہے کہ قیامت کے دن اللہ تعالیٰ اس کی طرف دیکھے گا'نہ کلام کرے گا اور نہ اسے پاک کرے گا اور اس کے لیے درد ناک عذاب ہوگا۔ اگر مقصود تکبر نہ ہوتو اس کی سزایہ ہوگی کہ نخنوں سے پنچ کے حصے کو دوزخ میں آگ کا عذاب دیا جائے گا کیونکہ نبی مُنافیظ نے فرمایا ہے:

«ثَلَاثَةٌ لاَ يُكَلِّمُهُمُ اللهُ يَوْمَ الْقَيَامَةِ، وَلاَ يَنْظُرُ إِلَيْهِمْ وَلاَ يُزَكِّيهِمْ وَلَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ: اَلْمُسْبِلُ وَالْمَنَّانُ، وَالْمُنَفِّقُ سِلْعَتَهُ بِالْحَلْفِ الْكَاذِبِ»(صحيح مسلم، كتاب الإيمان، باب بيان غلظ تحريم إسبال الإزار ... ح:١٠٦)

'' تین شخص آیسے ہیں' جن سے قیامت کے دن اللہ تعالیٰ نہ کلام فرمائے گا' نہ ان کی طرف دیکھے گا' نہ انھیں پاک کرے گا اوران کے لیے دردناک عذاب ہوگا: کپڑے کو پنچے لئکانے والا احسان جتلانے والا اور'اپنے سودے کوجھوٹی قتم کے ساتھ بیجنے والا۔''

اور نبی مَثَاثِیَّمُ نے بیہ بھی فرمایا ہے:

«مَنْ جَرَّ ثُوبُهُ خُيلَاءَ لَمْ يَنْظُرِ اللهُ إِلَيْهِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ»(صحيح البخاري، اللباس، باب من جر إذار من غير خيلاء، ح: ٧٨٤ وصحيح مسلم، اللباس، باب تحريم جر الثوب خيلاء، ح. ٢٠٨٥(٤٤)

'' بو صحف تكبر كے ساتھ كيڑے كو كھيينے تو قيامت كے دن الله تعالى اس كى طرف و كيھے گا بھى نہيں۔''

یہ وعید اس شخص کے بارے میں ہے جواپنے کپڑے کو تکبر کے ساتھ گھینے اور جس شخص کا مقصد تکبر نہ ہوتو صحیح بخاری ہر ا حضرت ابو ہریرہ ڈلائٹڑ سے روایت ہے کہ نبی مثل ٹیٹڑا نے فر مایا: «مَا أَسْفَلَ مِنَ الْكَعْبَيْنِ مِنَ الْإِزَارِ فِي النَّارِ»(صحيح البخاري، اللباس، باب ما أسفل من الكعبين فهو في النار، ح:٥٧٨٧)

''تہبند کا جوحصہ کخنوں سے نیچے ہو وہ جہنم میں ہوگا۔''

نبی طَافِیْ نے اسے تکبر کے ساتھ مقیر نہیں فرمایا اور نہ مذکورہ بالا حدیث کے پیش نظر اسے مقید کرناضیح ہے کیونکہ حضرت ابوسعید خدری ڈٹاٹنؤ سے روایت ہے کہ رسول اللہ طَافِیْ ہے فرمایا:

﴿إِزْرَةُ الْمُسْلِمِ إِلَى نِصْفِ السَّاقِ وَلاَ حَرَجَ \_ أَوْ لاَ جُنَاحَ \_ فِيمَا بَيْنَهُ وَبَيْنَ الْكَعْبَيْنِ، مَا كَانَ أَسْفَلَ مِنَ الْكَعْبَيْنِ فَهُوَ فِي النَّارِ، مَنْ جَرَّ إِزَارَهُ بَطَرًا لَمْ يَنْظُرِ اللهُ إِلَيْهِ (سنن ابي داود، اللباس، باب موضع الإزار، ح:٤٠٩٣ وسنن ابن ماجه، اللباس، باب موضع الإزار أين هو، ح:٣٥٧٣ ومسند أحمد:٣/٥)

''مسلمان کا تہبند نصف پنڈلی تک ہے' نصف پنڈلی اور مخنوں کے درمیان جو ہواس میں کوئی حرج یا گناہ نہیں اور جو گخوں سے بنچے ہوؤ وہ آگ میں ہوگا اور جس نے تکبر کے ساتھ اپنے تہبند کو گھسیٹا تو اللہ تعالیٰ اس کی طرف دیکھے گا بھی نہیں۔'' دونوں عمل مختلف ہیں' اس لیے ان کی سزا تمیں بھی مختلف ہیں اور جب تھم اور سبب مختلف ہوں تو مطلق کو مقید پرمحمول کرنا ممنوع ہوتا ہے کیونکہ اس سے تناقض لازم آتا ہے۔ جو محص حدیث حضرت ابو بکر رہائٹو کو ہمارے خلاف بطور دلیل پیش کرے تو ہم کہیں گے کہ بیا حدیث تمھارے لیے دلیل نہیں بن سکتی آدراس کی درج ذیل وجوہ ہیں: () حضرت ابو بکر صدیق ڈاٹٹو نے کہا تھا:

«إِنَّ أَحَدَ شِقَيْ إِزَارِي يَسْتَرْخِي إِلاَّ أَنْ أَتَعَاهَدَ ذٰلِكَ مِنْهُ»(صعيح البخاري، اللباس، باب من جر إزاره من غير خيلاء، ح:٥٧٨٤)

''میرے تببند کی ایک جانب و هیلی ہوجاتی ہے کیکن میں اس کا خیال رکھتا ہوں۔''

اس سے معلوم ہوا کہ حضرت صدیق اکبر بھاٹھ اپنے اختیار سے کپڑے کو پیچنیں لٹکاتے تھے بلکہ وہ خود بخو دؤ ھیلا ہوجاتا تھا اور آپ اسے اوپر اٹھانے کی کوشش کرتے رہتے تھے لیکن جولوگ کپڑوں کوخود تصدوارا دے سے لٹکاتے اور بید خیال کرتے ہیں کہ وہ تکبر سے ایسانہیں کرتے تو ہم ان سے کہیں گے کہ اگرتم اپنے کپڑوں کوخود تحنوں سے بیچے لٹکا و اور تمھارا مقصد فخر وغرور نہ ہوتو شخنے سے بیچے لٹکا کے جانے والے کپڑے کی وجہ سے تمھیں آگ کا عذاب ہوگا اور اگرتم فخر وغرور کے ساتھ لٹکا و تو تسمیں اس سے زیادہ برنا عذاب ہوگا اور وہ یہ کہروز قیامت اللہ تعالی تم سے کلام نہیں فرمائے گا، تمھاری طرف دیکھے گا بھی نہیں متمھیں پاک نہیں کرے گا اور تمھارے لئے دردناک عذاب ہوگا۔

نی اکرم ٹائٹیؤ نے حضرت ابو بکر ڈاٹٹیڈ کا تزکیہ فرمادیا تھا اورخود آپ نے گواہی دی کہ وہ تکبر کی وجہ سے ایسانہیں کرتے تو کیا ان میں سے کسی نے بھی اس طرح کا تزکیہ اور شہادت حاصل کررکھی ہے۔ بات بیہ کہ شیطان بعض لوگوں کے لیے کتاب وسنت کے متشابہ نصوص کے اتباع کا دروازہ کھول دیتا ہے تاکہ ان کے لیے ان کے عمل کا جواز فراہم کرسکے لیکن اللہ تعالی جے چاہے صراطمتقیم کی ہدایت عطافر مادیتا ہے۔ ہم اپنے لیے اوران کے لیے بھی اللہ تعالیٰ سے ہدایت و عافیت کی دعا کرتے ہیں۔ یہ

فتوىٰ1399/6/29 *ھۇقرىدىيا گي*ا۔

## واجب عنسل کیے بغیر نماز پڑھنے والے کے متعلق تھم

ر السوال جس شخص نے نماز پڑھ کی اور نماز پڑھنے کے بعدا ہے معلوم ہوا کہ اس پڑسل واجب تھا تو وہ کیا کرے؟

ر جواب ہرانسان جے نماز پڑھنے کے بعد معلوم ہو کہ وہ بڑی یا جھوٹی نا پا کی میں مبتلا تھا' تو اس کے لیے واجب ہے کہ وہ اس نا پا ک ہے طہارت حاصل کر لے اور پھرنماز دوبارہ پڑھے کیونکہ نبی ٹائٹٹا نے فر مایا ہے:

﴿لاَ يَقْبَلُ اللهُ صَلاَةً بِغَيْرِ طُهُورِ﴾(صحيح مسلم، الطهارة، باب وجوب الطهارة للصلاة، ح:٢٢٤ وسنن النساني، الطهارة، باب فرض الوضوء، ح:١٣٩ واللفظ له) ''اللَّهْ تَعَالَىٰ طِهَارت كِ يَغِيرُ كُونَى نَمَارَ بِهِي تَبُولَ نِمِينِ فَرِمَا تَا۔''

#### اگر نماز میں نکسیر پھوٹ جائے تو کیا تھم ہے؟

سوال جس انسان کی نماز میں نکسیر پھوٹ جائے اس کے بارے میں کیاتھم ہے؟ کیااس کا کپڑانا پاک ہوجائے گا؟

جواب نکسیر پھوٹے سے وضوئیس ٹوٹنا ، خواہ خون زیادہ ہویا کم ۔ اس طرح سبیلین کے علادہ جسم سے نکلے والی باقی چیزوں سے بھی وضوئیس ٹوٹنا ، مثلاً: قے آنے سے اور زخموں سے نکلے والے مادہ سے بھی وضوئیس ٹوٹنا خواہ وہ کم ہویا زیادہ کیونکہ سے بی منافیا ہے جا بہت نہیں اور اصل بقائے طہارت ہے اور سے طہارت دلیل شرعی سے خابت ہوتی ہے۔ جو بمتقصائے دلیل شرعی خابت ہوؤہ دلیل شرعی کے مقصفائے دلیل شرعی خابت ہوؤہ دلیل شرعی کے مقصفائے ساتھ ہی ختم ہوسکتی ہے اور الیکی کوئی دلیل نہیں جس سے معلوم ہوتا ہو کہ سبیلین کے علاوہ جسم کے کسی حصے خارج ہونے والی کوئی اور چیز بھی ناقض وضو ہے۔ لہذا نکسیر یاقے سے وضوئیس ٹوٹے گا، خواہ وہ قلیل مقدار میں ہویا کیئیر مقدار میں البتد اگر آپ کواس سے نماز میں پریشانی ہواور خشوع کے ساتھ نماز پڑھنا ممکن نہ ہوتو اس میں بھی کوئی حرج نہیں کہ آپ نماز تو ٹریس دیں اسے طرح اگرخون کی وجہ سے مسجد کے آلودہ ہونے کا اندیشہ ہوتو پھر نماز تو ٹرنا واجب ہے تا کہ کسیر کے خون کے ساتھ مسجد آلودہ دیں ۔ اس میں بھی کوئی حرج نہیں کہ آپ نماز تو ٹریس سے کپڑانا پاکٹیس ہوتا۔

#### کیا قبروالی متجد میں نماز ادا کرنا جائز ہے؟

سوال الی مسجد میں نماز کے بارے میں کیا حکم ہے جس میں قبر ہو؟

جواب ایی مبحد کی دو قسمیں ہیں جن میں قبر ہو: ﴿ قبر مبحد سے پہلے ہو یعنی مبحد کو قبر پر بنایا گیا ہواس صورت میں اس مبحد کو چھوڑ دینا اوراس میں نماز نہ پڑھنا واجب ہے۔ مبحد بنانے والے کو چاہیے کہ اسے منہدم کردے اوراگر وہ ازخود ایسا نہ کرے تو حکمر ان کو چاہیے کہ اسے گرادے۔ ﴿ مبحد قبر سے پہلے بنی ہواور مبحد کے بننے کے بعد اس میں میت کو دفن کیا گیا ہوتو اس صورت میں واجب ہے کرقبر کوا کھاڑ دیا جائے اور میت کواس سے نکال کر مسلمانوں کے ساتھ قبرستان میں دفن کردیا جائے۔ ایسی مبحد میں نماز جائز ہوگ بشرطیکہ قبرنمازی کے سامنے نہ ہو کیونکہ نبی نگاٹی آنے قبروں کی طرف نماز پڑھنے سے منع فر مایا ہے۔

جہاں تک نی ناٹیڈ کی قبر کاتعلق ہے جو مجد نبوی میں شامل ہے تو یہ جی جانے ہیں کہ نی ناٹیڈ کی معبد آپ کی وفات سے پہلے تعبر کی ٹی تھی لینی معبد نبوی قبر پرنہیں بنائی گئی اور یہ بھی معلوم ہے کہ نی ناٹیڈ کو معبد میں دفن نہیں کیا گیا تھا بلکہ آپ کو وا ہے گھر میں دفن کیا گیا تھا جو مجد سے الگ تھا۔ ولید بن عبدالملک نے اپ عہد میں امیر مدین عبدالعزیز بڑاللہ کو من دولکھا کہ معبد نبوی کو منہدم کرکے اذواج مطہرات کے جمروں کو اس میں شامل کردو۔ حضرت عمر بن عبدالعزیز بڑاللہ نے سرکردہ لوگوں اور فقہاء کو جمع کیا اور انہیں امیر المومنین ولید کا خطیز ہرکرسنایا تو یہ ان پر بہت گراں گزرا اور انہوں نے کہا کہ آخیس ان کے حال پر چھوڑ تا فقہاء کو جمع کیا اور انہیں امیر المومنین ولید کا خطیز ہرکہ حکور سنایا تو یہ ان پر بہت گراں گزرا اور انہوں نے کہا کہ آخیس ان کے حال پر چھوڑ تا زیادہ موجب نصیحت ہے۔ بیان کیا جاتا ہے کہ حضرت سعید بن میتب بڑاللہ نے حضرت عائشہ بڑا تھا کے جمرہ کو محبد میں شامل کرنے کی خالفت کی تھی گویا آپ اس بات سے ڈر رے کہ قبر کو تجدہ گا۔ حضرت عمر بن عبدالعزیز نے یہ ولید کی طرف لکھ دیا مگر ولید نے جواب میں اپ ختم کے مطابق عمل پر زوردیا کہذا حضرت عمر بن عبدالعزیز بڑاللہ کے لیے اس کے سواکوئی چارہ کا کہ نہ تھا۔ اس سے معلوم ہوا کہ نی تائیڈ کی قبر کو معبد میں بنائے والوں یا قبروں پر بنایا گیا تھا تو معبد وں میں دفن کرنے والوں یا قبروں پر معبد سے بنانے والوں کے لیے یہ بات دلیل نہیں بنائی گیا تھا اور مدیث سے ثابت ہے کہ نی تائیڈ نے فرمایا تھا:

﴿لَعْنَةُ اللهِ عَلَى الْيَهُودِ وَالنَّصَارِيٰ اتَّخَذُوا قُبُورَ أَنْبِيَائِهِمْ مَسَاجِدَ ﴿(صحيح البخاري، الصلاة، باب:٥٥، ح:٤٣٥ وصحيح مسلم، المساجد، باب النهي عن بناء المسجد على القبور، ح:٥٣١)

" يہودونصاري پرالله تعالى كى لعنت ،وكه انھوں نے اپنے انبياء كى قبروں كومسجديں بناليا تھا۔"

آپ نے بیہ بات دنیا سے رخصت ہوتے وقت ارشاد فرمائی تھی' گویا آپ نے اپنی امت کو اس طرح کے کاموں سے منع فرمایا۔اور جب حضرت امسلمہ می گائے نبی مُلَّا لِیُمَّا کے سامنے اس کنیسہ اور اس میں بنی ہوئی تصویروں کا ذکر کیا جسے انھوں نے ارض حبشہ میں دیکھاتھا' تو آپ نے فرمایا:

﴿ أُوْلَٰئِكَ إِذَا مَاتَ مِنْهُمُ الرَّجُلُ الصَّالِحُ بَنُوا عَلَى قَبْرِهِ مَسْجِدًا ثُمَّ صَوَّرُوا فِيهِ تِلْكَ الصُّورَةَ أُوْلَٰئِكَ شِرَارُ الْخَلْقِ عِنْدَ اللهِ ﴾ (صحيح البخاري، الجنائز، باب بناء المسجد على القبر، ح:١٣٤١ وصحيح مسلم، المساجد، باب النهي عن بناء المسجد على القبور، ح:٥٢٨)

'' یہ لوگ ایسے تھے کہ جب ان میں کوئی نیک تخص فوت ہو جاتا تو اس کی قبر پرمبجد بنادیتے تھے اور پھر اس میں یہ تصویریں بنادیتے تھے'اللہ تعالیٰ کے نزدیک بیاوگ مخلوق میں سب سے بدترین میں''

اورحضرت ابن مسعود والثينات روايت بكه نبي مَالَيْظ في مايا:

﴿إِنَّ مِنْ شِرَارِ النَّاسِ مَنْ تُدْرِكُهُ السَّاعَةُ وَهُمْ أَحْيَاءٌ، وَمَنْ يَتَّخِذُ الْقُبُورَ مَسَاجِدَ (مسند أحمد: ١/ ٤٠٥، ٤٢٥)

''سب سے بدترین وہ لوگ ہوں گے جنہیں قیامت پائے گی اور وہ زندہ ہوں گے اور وہ جوقبروں کو متجدیں بناتے ہوں گے۔'' مومن اس بات کو پیند نہیں کرسکتا کہ وہ یہود و نصاری کے طریقے پر چلے یا اس کا بدترین مخلوق میں شار ہو۔ یہ فتو کی

1412/4/7 ھ كوككھا گيا۔

#### حمام اور بیت الخلاکی حصت پرنماز اداکرنا کیساہے؟

سوال حام اور بیت الخلاک حصت پنماز پڑھنے کے بارے میں کیا حکم ہے؟

(جواب حماموں کی چھتوں پرنماز پڑھنے میں کوئی حرج نہیں کیونکہ آج کل ہمارے جماموں کی کوئی الگ سے محارتیں نہیں بنی ہوتیں' ان کی جیت سارے گھر کی جیت میں شامل ہوتی ہے۔ای طرح لیو بنوں کی چھتوں پرنماز پڑھنے میں کوئی حرج نہیں کیونکہ وہ بھی نبی مُنْاﷺ کے درج ذیل فرمان کے عموم میں داخل ہیں:

" وَجُعِلَتْ لِيَ الأَرْضُ مَسْجِدًا وَطَهُورًا » (صحيح البخاري، الصلاة، باب قول النبي ﷺ: "جعلت لي ... ، م : ٤٣٨)

''اورمیرے لیے ساری زمین کومجداور پاک بنادیا گیاہے''

#### مسجد حرام میں جوتو ل سمیت نہیں چلنا جا ہے

سوال مجدحرام کی زمین پر جوتوں سمیت چلنے والوں کے بارے میں کیا حکم ہے؟

رجواب مجدحرام کی زمین پر جوتوں سمیت نہیں چانا چاہیے کیونکہ اس سے ان عوام کے لیے دروازہ کھلتا ہے جومبحد کا احترام نہیں کرتے اور پانی کے ساتھ سیلے جوتوں سمیت مبحد میں آجاتے ہیں ممکن ہے کہ ان کے جوتے نجاستوں سے آلودہ ہوں اور وہ اپنی جوتوں سمیت مبحد میں آجاتے ہیں ممکن ہے کہ ان کے جوتے نجاستوں سے آلودہ ہوں اور وہ اپنی جوتوں سمیت مبحد میں داخل ہو کرا ہے بھی آلودہ کردیں۔ شریعت کا بیاصول ہے کہ آگر ایک چیز کے ارتکاب سے خرابی کا کوئی پہلونکلتا ہو تو واجب ہے کہ اس خرابی کی وجہ سے اسے ترک کردیا جائے۔ اہل علم کے ہاں بی قاعدہ معروف ہے: ''جب مصالح اور مفاسد میں اختلاف ہواور دونوں کا پہلو برابر ہویا مفاسد کا پہلورائح ہوتو اس صورت میں مفیدہ کو دور کردینا مصالح اختیار کرنے کی نبت زیادہ بہتر ہوگا۔''

نی مُنَاقِیْج نے ارادہ فرمایا تھا کہ کعبہ شریف کی ممارت کو منہدم کر کے حضرت ابرا تیم علیثاً کی بنیادوں پر ممارت کو از سرنو تعمیر فرما کمیں لیکن لوگ کفر کو چھوڑ کرنے نئے اسلام میں داخل ہوئے تھے کہذا فساد کے اندیشہ کے پیش نظر آپ نے اپ اس ارادے کو ترک فرمادیا۔ آپ نے حضرت عاکشہ ڈٹائٹا سے فرمایا:

«لَوْلاَ أَنَّ قَوْمَكِ حَدِيثُ عَهْدٍ بِجَاهِلِيَّةٍ لأَمَرْتُ بِالْبَيْتِ فَهُدِمَ فَأَدْخَلْتُ فِيهِ مَا أُخْرِجَ مِنْهُ وَٱلْزَقْتُهُ بِالأَرْضِ وَجَعَلْتُ لَهُ بَابَيْنِ بَابًا شَرْقِيًّا وَبَابًا غَرْبِيًّا فَبَلَغْتُ بِهِ أَسَاسَ إِبْرَاهِيمَ» (صحيح البخاري، الحج، باب فضل مكة وبنيانها، ح:١٥٨٦ وصحيح مسلم، الحج، باب نقض الكعبة وبنائها، ح:١٣٣٣)

''اگریہ بات نہ ہوتی کہ تمھاری قوم نے جاہلیت کو نیانیا چھوڑا ہے تو میں تھم دیتا اور بیت اللہ کومنہدم کردیا جاتا اور پھر میں اس میں اس جھے کو بھی داخل کردیتا جس کو اس سے خارج کردیا گیا تھا اوراسے زمین کے ساتھ لگادیتا اوراس کے دو دروازے بنادیتا'ایک مشرقی دروازه اور دوسرامغربی دروازه'اوراے ابراہیم ملیّقا کی بنیادوں پراستوار کردیتا۔''

#### عین قبلہ سے تھوڑ اہٹ جانے سے نماز باطل نہیں ہوتی

ر السوال جب نمازی کومعلوم ہو کہ وہ قبلہ ہے تھوڑا سا ہٹ گیا ہے تو کیا وہ نماز دوبارہ پڑھے؟

(جواب) قبلہ سے تھوڑا ساہٹ جانا نقصان دہ نہیں ہاور یہ تھم اس کے لیے ہے جو مجدحرام میں نہ ہو کیونکہ مجدحرام میں تو نمازی کا قبلہ یعنی عین کعبہ سامنے موجود ہوتا ہے۔ اس لیے علاء نے فر مایا ہے کہ جس کے لیے کعبہ کا مشاہدہ ممکن ہوا گروہ عین کعبہ کے سامنے نہیں ہے تواسے نماز دوبارہ پڑھنی ہوگ کیونکہ اس کی نماز سے نہیں ہے۔ ارشاد باری تعالی ہے:

﴿ فَوَلِّ وَجُهَلَكَ شَطْرَ الْمَسْجِدِ الْعَرَامِّ وَجَيْثُ مَا كُنتُهُ فَوَلُواْ وُجُوهَكُمُ شَطْرَةً ﴾ (البقرة: ٢/١٤٤) "تواپناچِره متجدحرام (لینی خانه کعبه) کی طرف چیمر لے اورتم لوگ جہاں ہوا کرو (نماز پڑھنے کے وقت) اس کی طرف چرہ کرلیا کرو۔''

اگرانسان کعبہ سے دور ہواور اس کے لیے کعبہ کا مشاہدہ ممکن نہ ہو خواہ وہ مکہ ہی میں ہوتو اس کے لیے قبلہ کی جہت چہرہ کرنا واجب ہےاور تھوڑ اسا قبلہ سے ہٹ جانا اس کے لیے نقصان وہ نہیں ہے۔ اس لیے نبی طَالِیْمُ نے اہل مدینہ سے فرمایا تھا: «مَا بَیْنَ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ قِبْلَةٌ الرجامع الترمذي، الصلاة، باب ماجاء: أن ما بين المشرق والمغرب قبلة، ح: ٣٤٢ وسنن ابن ماجه، الصلاة، باب القبلة، ح: ١٠١١)

" مشرق ومغرب کے درمیان قبلہ ہے۔"

اس کے کہ اہل مدینہ جنوب کی طرف منہ کرتے ہیں' تو مشرق ومغرب کے درمیان کا سارا علاقہ ان کے حق میں قبلہ ہے۔ (یعنی رُخ تھوڑا سامشرق یا مغرب کی طرف ہٹ جائے تو فرق نہیں پڑتا' اس لیے کہ مقصود جہت قبلہ ہے نہ کہ عین قبلہ ) اس طرح جولوگ مغرب (یامشرق) کی طرف منہ کر کے نماز پڑھتے ہیں' ان کے لیے ہم یہ کہہ سکتے ہیں کہ جنوب وشال کے مابین قبلہ ہے۔

#### غیرقبله کی طرف منه کر کے نماز پڑھنے کا حکم

روال جب جماعت غیر قبله کی طرف منه کرے نماز پڑھ لئے تواس نماز کے بارے میں کیا تھم ہے؟

(جواب) اس مسئلہ کی دوحالتیں ہوسکتی ہیں: ﴿ وہ الی جگہ ہوں جہاں انھیں قبلہ کاعلم ، بی نہ ہوسکا ہو مثلاً وہ سفر میں ہوں آسان ابر آلود ہوا انھیں جہت قبلہ معلوم نہ ہوسکی ہواور انھوں نے مقدور بھر کوشش سے قبلہ کے رخ کالقین کر کے نماز پڑھ لی ہواور پھر انھیں معلوم ہوا ہو کہ انھوں نے غیر قبلہ کی طرف نماز پڑھی ہے تو اس صورت میں ان کے ذمہ کچھ واجب نہ ہوگا کیونکہ وہ مقدور بھر اللہ تعالی سے ڈرگئے۔ارشاد باری تعالی ہے:

> ﴿ فَأَنْقُواْ اللَّهَ مَا أَسْتَطَعْتُمْ ﴾ (التعابن: ١٦/٦٤) "سوجهان تك موسك الله عدرو"

اور نبی مَنْ اللِّمُ نے فرمایا ہے:

الوَإِذَا أَمَرْتُكُم بِشَيءٍ فَأَتُوا مِنْهُ مَا اسْتَطَعْتُمُ الصحيح البخاري، الاعتصام بالكتاب والسنة، باب الاقتداء بسنن رسول الله ﷺ، ح:٧٢٨٨ وصحيح مسلم، الحج، باب فرض الحج مرة في العمر، ح:١٣٣٧ (٤١٢)

''اور جب میں شمصیں کسی چیز کا تھم دوں تو تم مقد *ور بھر*اس کی اطاعت بجالا ؤ۔''

خاص ای مسئلہ کے بارے میں اللہ تعالیٰ نے فرمایا ہے:

﴿ وَلِلَّهِ ٱلْمَشْرِقُ وَٱلْمَغْرِبُ ۚ فَأَيْنَمَا تُوَلُّواْ فَشَمَّ وَجَهُ ٱللَّهُ إِنَ ٱللَّهَ وَاسِعٌ عَلِيهُ ﴿ (النساء:١١٥/٢) "اورمشرق اورمغرب الله بي كے بيس موجدهرتم رخ كروادهر الله كي ذات ہے۔ بے شك الله صاحب وسعت اور باخبر ہے۔"

﴿ وہ ایری جگہ ہوں جہاں ان کے لیے قبلہ کے بارے میں سوال کرناممکن ہوگر وہ کوتا ہی وستی کی وجہ سے کی سے نہ پوچیس تواس حالت میں ان کیلئے اس نماز کی قضا الزم ہوگئ جے انھوں نے غیر قبلہ رخ اوا کیا ہے خواہ انھیں اپنی غلطی کاعلم نماز ختم کرنے سے پہلے ہو یا بعد میں کیونکہ اس حال میں بین خطا کار ہیں۔ قبلہ کے بارے میں ان سے خطا ہوئی۔ گوانھوں نے جان بو جھ کرقبلہ سے انحواف نہیں کیا لیکن انھوں نے قبلہ کے بارے میں پوچھنے میں سستی وکوتا ہی کا مظاہرہ کیا ہے تا ہم اگر قبلہ کی جہت سے معمولی سا انحواف ہوجائے تو وہ نقصان دہ نہیں ہے مثلاً میہ کہ وہ تھوڑا ساوا کیں یابا کیں طرف جھک جا کیں۔ نی منطق نے اہل مدینہ سے فرمایا تھا:

«مَا بَیْنَ الْمَشْرِقِ وَ الْمَغْرِبِ قِبْلَةٌ » (جامع الترمذي ، الصلاة ، باب ماجاء : أن ما بین المشرق والمغرب قبلة ، ح: ۲۰۱۱)

" مشرق ومغرب کے درمیان قبلہ ہے"

جولوگ کعبہ سے شال کی طرف ہوں گے ان سے ہم یہ کہیں گے کہ شرق ومغرب کے درمیان قبلہ ہے اور جو جنوب کی طرف ہوں گے ان کے لیے بھی بہی تھم ہے لیکن جو مشرق یا مغرب کی طرف ہوں گے ان سے ہم یہ کہیں گے کہ شال وجنوب کے درمیان قبلہ ہے کا لہٰذامعمولی سے انحراف سے کوئی اثر اور نقصان نہیں ہوتا۔

یہاں ایک مسلمی طرف توجہ دلا نا ضروری ہے کہ جو تخص مسجد حرام میں ہوتو اس کے لیے عین کعبہ کی طرف منہ کرنا واجب ہے محض جہت کعبہ کی طرف نہیں کیونکہ جب وہ عین کعبہ سے مخرف ہوجائے گا تو وہ قبلہ رخ نہ ہوگا۔ میں نے مسجد حرام میں بہت سے لوگوں کو دیکھا ہے کہ وہ عین کعبہ کی طرف منہ نہیں کرتے مثلاً: آپ دیکھیں گے کہ جب صف مستطیل اور طویل ہوتو آپ کو بینی طور پر معلوم ہوجائے گا کہ ان میں سے بہت سے لوگوں کا عین کعبہ کی طرف رخ نہیں ہے۔ یہ بہت بوی غلطی ہے مسلمانوں کے لیے اس معلوم ہوجائے گا کہ ان میں سے بہت سے لوگوں کا عین کعبہ کی طرف رخ نہیں ہے۔ یہ بہت بوی غلطی ہے مسلمانوں کے لیے اس سے بچنا اور اس کی تلائی کرنا واجب ہے کیونکہ اس حالت میں جب وہ نماز بڑھیں گے تو غیر قبلہ کی طرف نماز پڑھیں گے۔

نیت دل کے اراد ہے کا نام ہے زبان کا اس سے کوئی تعلق نہیں

سوال زبان سے نیت کے الفاظ ادا کرنے کے بارے میں کیا تھم ہے؟

#### جواب نبي مَالِيًّا نے فرمایا ہے:

﴿ إِنَّمَا الأَعْمَالُ بِالنِّيَّاتِ، وَإِنَّمَا لِكُلِّ امْرِيءٍ مَا نَوْلَى الصحيح البخاري، بدء الوحي، باب كيف كان بدأ الوحي إلى رسول الله ﷺ، ح: ١ وصحيح مسلم، الإمارة، باب إنما الاعمال بالنية، ح: ١٩٠٧) "تمام اعمال كانتحمارنية ول يربح برشخص كے ليے وہى يجھ ہے جواس نے ديت كى۔"

لیکن نیت کا مقام دل ہے بیاس بات کی مختاج نہیں کہ اسے زبان سے ادا کیا جائے مثلاً: آپ جب اٹھ کر وضو کرنے لگیس تو یہ نیت ہے۔ عقل مند اور ایسا انسان جسے کسی کام پر مجبور نہ کردیا گیا ہؤوہ جو کام بھی کرے گاوہ نیت ہی سے کرے گا'اس لیے بعض اہل علم نے کہا ہے کہ اگر اللہ تعالیٰ ہم پر کسی کام کو بلانیت کرنے کی ذمہ داری عائد فرمادیتا تو یہ تکلیف مالا یطاق ہوتی۔

رسول الله طَالِيَّةُ اور حضرات صحاب كرام خُلَقَةً ہے بیٹا بت نہیں كدوہ نیت الفاظ ہے اداكرتے ہوں۔ جولوگ الفاظ كے ساتھ نیت اداكرتے ہیں وہ ازروئے جہالت یا ان اہل علم كی تقلید كے طور پر ایساكرتے ہیں جضوں نے به كہا ہے كہ الفاظ كے ساتھ بھى نیت كى جائے تاكدول اور زبان میں ہم آئى ہوجائے ليكن ہم كہيں گے كہ ان كى بد بات صحیح نہیں ہے كونكدا كر بيتكم شريعت ہوتا تو رسول الله طاق الله المعوفق!

## نفل پڑھنے والے امام کے پیچھے فرض نماز پڑھنا جائز ہے

سوال نفل پڑھنے والے امام کے بیجیے فرض نماز پڑھنے کے بارے میں کیاتھم ہے مثلاً: نماز تراوی کی پڑھنے والوں کے ساتھ عشا کی نماز پڑھنے کے بارے میں کیاتھم ہے؟

بھواب نماز تراوح کرٹے ہے والوں کے بیچھے عشا کی نماز پڑھنے میں کوئی حرج نہیں۔امام احمد ڈٹلٹنز نے صراحت بیان کی ہے کہ اگر کوئی مسافر ہواور نماز کی ابتدا ہی میں وہ امام کے ساتھ ہی سلام پھیر ہے ور نہ نماز کا جو حصدرہ گیا ہو اسے امام کے ساتھ ہی سلام پھیر نے ور نہ نماز کا جو حصدرہ گیا ہو اسے امام کے سلام پھیرنے کے بعد کمل کرے۔ <sup>©</sup>

## مسافر کامقیم کے پیچھے نماز پڑھنا' نیز دوڑ کر جماعت میں شامل ہونا

سوال اگرمسافر مقیم امام کے ساتھ آخری دور کعتیں پالے تو کیا قصری نیت کی وجہ سے وہ امام کے ساتھ ہی سلام پھیردے؟

رجواب مسافر کے لیے تیم امام کی اقتدامی نماز قصر کرنا جائز نہیں کیونکہ نبی تُلَّیُّنِ کے درج ذیل فرمان کے عموم کا یہی تقاضا ہے: (فَمَا أَدْرِكْتُمْ فَصَلُّوا وَمَا فَاتَكُمْ فَأَتِمُّوا ﴾ (صحبح البخاري، الأذان، باب لا بسعى إلى الصلاة ... النح، ح: ١٣٦ وصحبح مسلم، المساجد، باب استحبابِ إنيان الصلاة بوقار، ح: ٢٠٢)

" لہذا نماز کا جوحصہ پالواسے پڑھلواور جونوت ہوجائے اسے کممل کرلو۔''

لہٰذا مسافر جب مقیم امام کے ساتھ آخری دو رکھتیں پائے تو اس کے لیے واجب ہے کہ امام کے سلام پھیرنے کے بعد دور کھتیں اور پڑھئے اور بیہ جائز نہیں کہ دور کھتوں پراکتفا کر کے وہ امام کے ساتھ سلام پھیردے۔

سوال نماز کے لیے تیز تیز چل کرجانے کے بارے میں کیاتھم ہے؟

رجواب انسان کے لیے اس بات کی ممانعت ہے کہ وہ نماز کے لیے تیز تیز چل کر جائے کیونکہ نبی ناٹیڈ نے نہمیں بی تھم دیا ہے کہ ہم نماز کے لیے سکون و و قار کے ساتھ چل کر جا نمیں اور تیز چل کر جانے سے منع فر مایا ہے البتہ بعض اہل علم نے کہا ہے کہ ایسی تیز رفتاری میں کوئی حرج نہیں جو معیوب نہ تبھی جاتی ہواور اہام حالت میں کوئی حرج نہیں جو معیوب نہ تبھی جاتی ہواور اہام حالت رکوع میں ہواور وہ ایسی تیز رفتاری سے چلے جو بری نہ ہو۔ (لیکن) جیسا کہ بعض لوگ تیز دوڑتے بھا گتے ہوئے آتے ہیں تو یہ منوع ہے جب کہ سکون و و قار کے ساتھ آتا اور جلد بازی نہ کرنا افضل ہے خواہ اس کی رکعت فوت ہی کیوں نہ ہو جائے۔ حدیث کے عموم کا کہیں تقاضا ہے۔

ر الله تعالی کیانماز با جماعت میں امام کے ساتھ رکعت پالینے کے لیے تیز چل کر آنا جائز ہے فتویٰ سے نوازین الله تعالیٰ آپ کی حفاظت و تَعَمِيدا شت فرمائے؟

ر جواب آپ جب مسجد میں آئیں اور امام رکوع کی حالت میں ہوتو جلدی نہ کریں اور صف تک پہنچنے سے پہلے نماز شروع نہ کریں کیونکہ حضرت ابو بکر ہ ڈٹائٹڑنے جب ایسا کیا تو نبی ناٹیٹڑانے ان سے فرمایا تھا:

> ﴿ زَادَكَ اللهُ حِرْصًا وَلاَ تَعُدُهُ (صحيح البخاري، الأذان، باب: إذا ركع دون الصف، ح: ٧٨٣) ''الله تعالى تمهار يشوق مين اضافه فرمائ ووباره اييانه كرنائ'

#### مسجد میں ہا واز بلند تلاوت جبکہ وہ نمازیوں کے لیے باعث تشویش ہو

سوال مبحد میں ایس بلندآ واز ہے قرآن مجید پڑھنے کے بارے میں کیا تھم ہے۔ جونمازیوں کے لیے تشویش کا سبب بے؟
جواب آوی کا مبحد میں ایس حالت میں قرآن مجید پڑھنا جونمازیوں یا پڑھنے والوں یا قاری قرآن کے لیے تشویش کا سبب بے اللہ من من فرمایا ہے۔ امام مالک رشائنے نے مؤطا میں بیاضی (فروہ بن عمرو) سے روایت کیا ہے کہ نبی تاہی کا من محد میں تشریف لائے جب کہ لوگ اس طرح نماز پڑھ رہے تھے کہ قراءت میں ان کی آوازیں بلند ہور ہی تھیں تو آپ نے فرمایا:
الله اللہ من اللہ من اللہ من من من اللہ من منافراء من منافراء من منافراء من صلام اللہ من منافراء من صلام اللہ من منافراء من صلام اللہ اللہ منافراء من صلام اللہ اللہ منافراء من صلام اللہ اللہ منافراء من سافراء من صلام اللہ اللہ منافراء من سافراء من سافراء من سافراء منافراء من سافراء من سافراء منافراء من سافراء منافراء من

ومسند أحمد: ٢٧/٢ واللفظ له)

'' بے شک نمازی اپنے رب سے سرگوثی کرتا ہے کلہذاتم میں سے ہرا یک کو بیدد یکھنا چاہیے کہ وہ اپنے رب سے کیا سرگوثی کرر ہاہےادرکوئی کسی سے بڑھ کر بلندآ واز میں قراءت نہ کرے۔''

#### تحية المسجد كأتتكم

<u>سوال</u> بعض اوگ جب اقامت کے دفت کے قریب مسجد میں آتے ہیں تو وہ امام کی آید کے انتظار میں کھڑے ہوجاتے ہیں اور تحیة المسجد ترک کردیتے ہیں' ان کے اس عمل کے بارے میں کیا تھم ہے؟

رجواب اگر دیت اتن تھوڑی ہو کہ تحیۃ المسجد کواوانہ کیا جاسکتا ہوتو اس میں کوئی حرج نہیں اورا گرمعلوم نہ ہو کہ امام کب آئے گا تو افضل سیسے کہ دہ تحیۃ المسجد پڑھیں۔ پھر اگر امام آ جائے اور نماز کے لیے اقامت کہددی جائے اور آپ ابھی پہلی رکعت میں ہوں تو اسے توڑدیں اور اگر دوسری رکعت میں ہوتو ہلکی ہے رکعت پڑھ لیں۔

#### مسجد حرام میں مردوں اورعورتوں کی صفوں کی ترتیب اور بچوں کی صف کا بیان

سوال بعض اوگوں کو دیکھا گیا ہے کہ وہ مجدحرام میں فرض نماز میں عورتوں کی صفوں کے پیچھے صف بنا لیتے ہیں کیااس صورت میں ان کی نماز قبول ہو جاتی ہے؟ کیاان کے پاس اپنے اس عمل کی کوئی تو جیہ ہے؟

جواب جب مردعورتوں کے پیچھے نماز پڑھیں' تو اہل علم نے کہا ہے کہ اس میں کوئی حرج نہیں لیکن یہ خلاف سنت ہے کیونکہ سنت یہ کہ عورتیں مردوں کے پیچھے ہوں۔ مبحد حرام میں بہت بھیڑ ہوتی ہے' عورتیں آتی ہیں اور صف بنالیتی ہیں' ان کے بعد آنے والے مردان کے پیچھے صف بنالیتے ہیں لیکن نمازیوں کو چاہیے کہ وہ حتی المقدوراس سے احتراز کریں تا کہ مردکی فتنہ میں مبتلا نہ ہوجا کیں۔ انسان کوعورتوں کے پیچھے نماز سے احتراب ہی کرنا چاہیے گوفتہاء نے اسے جائز قرار دیا ہے لیکن انسان کواس سے مقدور بھر اجتناب کرنا چاہیے۔ ای طرح عورتوں کو بھی چاہیے کہ وہ النی جگہ نماز نہ پڑھیں جومردوں کے قریب ہو۔

سوال کیا بچ کوصف میں اس کی جگہ سے دور ہٹادینا جائز ہے؟

رجواب صحیح بات یہ ہے کہ بیچ کوصف میں اس کی جگہ ہے دور ہٹادینا جائز نہیں کیونکہ حضرت ابن عمر رٹائٹناہے مروی حدیث میں ہے کہ نبی ناٹین نے نبی مایا:

﴿لَا يُقِيمُ الرَّجُلُ الرَّجُلَ مِنْ مَقْعَدِهِ ثُمَّ يَجْلِسُ فِيهِ (صحيح البخاري، الاستئذان، باب لا يقيم الرجل الرجل من مجلسه، ح:٦٢٦٩ وصحيح مسلم، السلام، باب تحريم إقامة الإنسان من موضعه المباح الذي سبق إليه، ح:٢١٧٧ (٢٨) واللفظ له)

'' کوئی آ دمی کسی کواس کی جگہ ہے اٹھا کرخودوہاں نہ بیٹھے۔''

اوردوسری بات سے کہاس میں بیچے کی حق تلفی ہے'اس کی دل شکستگی ہے'اسے نماز سے متنفر کرنا اوراس کے دل میں بغض وحسد

پیدا کرنا ہے۔ اگر ہم یہ کہیں کہ بچوں کوآخری صف میں پیچھے ہٹا دیاجائے تو اس طرح سارے بچے ایک صف میں استھے ہوجا کیں گے اور وہ نماز میں کھیل تماشاشروع کر دیں گے للمذاجب کھیل تماشا کا اندیشہ ہوتو پھر انھیں ایک دوسرے سے الگ کروینے میں کوئی حرج نہیں۔

#### عورتوں کی بہترین صف اور دوستونوں کے درمیان نماز کا بیان

مسوال ستونوں کے درمیان نماز کے بارے میں کیا حکم ہے؟

رجواب عَلَمْ تَنگ ہوتو ستونوں کے درمیان نماز جائز ہے لیکن کشادگی کی صورت میں ستونوں کے درمیان نماز نہ پڑھی جائے کیونکہ اس سے مفیل ٹوٹ جاتی ہیں۔ بیفتو کی 1419/1/29 ھوتھ ریکیا گیا۔

سوال عورتوں کی صفوں کے بارے میں کیا تھم ہے؟ کیاعلی الاطلاق ان کی پہلی صف بری اور آخری اچھی ہے یا بیاس صورت میں ہے جب مردوں اورعورتوں کے درمیان پردہ نہ ہو؟

جواب جب مردعورتوں کے ساتھ ایک ہی جگہ میں نمازادا کررہے ہوں تو پھرعورتوں کی آخری صف ان کی پہلی صف سے انفعل ہے جبیا کہ نبی تَالْیُنْمُ نے فرمایا ہے:

﴿ وَخَيْرُ صُفُوفِ النَّسَاءِ آخِرُهَا، وَشَرُّهَا أَوَّلُهَا ﴾ (صحيح مسلم، الصلاة، باب تسوية الصفوف . . . ح: ٤٤٠)

''اور عورتوں کی بہترین صف آخری اور بدترین پہل ہے۔''

یہائں لیے کہان کی آخری صف مردوں سے زیادہ دوراور پہلی صف مردوں سے زیادہ قریب ہوگی۔اگرعورتوں کے لیے نماز کی مخصوص جگہ ہوجیسا کہ آج کل اکثر مساجد میں ہے تو اس صورت میں مردوں کی طرح ان کی پہلی صف ہی بہتر ہوگی۔

## پاؤں سے پاؤں ملانے اور مسجد سے متصل راستوں میں نماز پڑھنے کے احکام

سوال جو محض مسجدے باہر مسجدے مصل راستوں میں نماز بڑھے اس کے بارے میں کیا تھم ہے؟

(جواب اگر مجد میں سارے نمازی نہ آسکیں تو مسجد کے ساتھ متصل راستوں پر نماز پڑھنے میں کوئی حرج نہیں کیونکہ بیضرورت کی وجہ سے ہے کیا شرط یہ ہے کہ ان کے لیے امام کی متابعت ممکن ہؤیڈتو کی 1413/6/6 ھیں تحریر کیا گیا۔

<u>سوال</u> ا قامت صفوف کے بارے میں معیار کیاہے؟ کیا نمازی کے لیے تھم شریعت یہ ہے کہ وہ ساتھ کھڑے ہوئے انسان کے ٹنخے کے ساتھ اپنے شخنے کو لگائے؟ فتو کی دیں اللہ تعالی آپ کواجر ہ ثواب عطافر مائے۔

جواب صحیح بات یہ ہے کہ صفوں کی برابری کے لیے معیاریہ ہے کہ دونوں شخنے ایک دوسرے کے برابر ہوں انگلیوں کے کنارے نہیں اس لیے کہ بدن شخنے سے مرکب ہے جب کہ پاؤں مختلف ہوتے ہیں کسی کا پاؤں لسااورکسی کا چھوٹا ہوتا ہے لہذا صفوں کی درستی اور برابری مخنوں ہی سے ہو کتی ہے۔

نخنی ، کرایک ، در سر سرساته ملا نے کے مارے میں بھی ملاشک وشہ صحابہ کرام ٹٹائٹیز سے مدوارد ہے کہ وہ ایک دوسرے

کے نخوں کے ساتھ مخنے کولگا کرصفوں کو برابر کیا کرتے تھے <sup>© لی</sup>کن مخنوں کا ایک دوسرے کے ساتھ لگا نامقصود لذاتہ نہیں ہے بلکہ مقصود لغیر ہے جبیبا کہ اہل علم نے ذکر کیا ہے لہٰذا جب صفیں پوری ہوجا کیں اور لوگ کھڑے ہوجا کیں تو ہرا یک کوچا ہیے کہ وہ اپنے مقصود لغیر ہے جبیبا کہ اہل علم نے ذکر کیا ہے لہٰذا جب صفیں سیرھی اور برابر ہوجا کمیں اس کے بیم معنی نہیں کہ ساری ہی نماز میں ایک دوسرے کے مخنے آپس میں چھٹے رہیں۔

اس مئلہ میں غلو کی وجہ ہے بعض لوگ ہے کرتے ہیں کہ وہ اپنے ساتھی کے منخنے کے ساتھ اپنے منخنے کو ملانے کے لیے اپنے پاؤں کو بہت زیادہ کھول لیتے ہیں جس کی وجہ ہے ان کے اوران کے ساتھیوں کے کندھوں کے درمیان بہت فاصلہ پیدا ہوجا تا ہے جو خلاف سنت ہے جب کہ مقصود ہید ہے کہ کندھے اور شخنے برابر ہوں۔

#### نماز ميں رفع اليدين

سوال کیانماز میں جارمقامات کے علادہ اور مقامات میں بھی رفع الیدین ثابت ہے؟ کیانماز جنازہ اور عیدین میں بھی رفع الیدین کرنا چاہیے؟

بہ ہیں۔ پہلے ان چار مقامات کومعلوم کرنا چاہئے جن میں رفع الیدین کیا جاتا ہے جار مقامات سے ہیں: ﴿ تَحْبِیرَ تَح بِیمِه ﴿ رَكُوعَ كُو جاتے وقت ﴿ ركوع ہے سراٹھاتے وقت اور ﴿ تَشْهِدُ اول ہے اٹھتے وقت۔ ان چار مقامات میں رفع الیدین صحح حدیث سے ثابت ہے ٔ حضرت عبداللہ بن عمر ڈاٹھی ہے روایت ہے :

﴿ أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ كَانَ يَرْفَعُ يَدَيْهِ حَذْوَ مَنْكِبَيْهِ إِذَا افْتَتَحَ الصَّلَاةَ وَإِذَا كَبَرَ لِلرُّكُوعِ وَإِذَا رَفَعَ رَأْسَهُ مِنَ الرُّكُوعِ رَفَعَهُمَا كَذَلِكَ أَيْضًا وَقَالَ سَمِعَ اللهُ لِمَنْ حَمِدَهُ، رَبَّنَا وَلَكَ الْحَمْدُ، وَكَانَ لاَ يَفْعَلُ ذَٰلِكَ فِي السُّجُودِ» (صحيح البخاري، الأذان، باب رفع اليدين في التّكبيرة الأولى مع الافتتاح سواء، ح: ٧٣٥ وصحيح مسلم، الصلاة، باب استحباب رفع البدين ... الخ، ح: ٣٩٠)

''بِ شک رسول الله طَالِّمُ اللهِ عَالَيْمُ اللهِ عَالَيْمُ اللهِ وَوَوَل مِا تَعُول كواللهِ كَالمُعُول كَ برابراها يا كرتے تھے جب نماز شروع فرماتے جب ركوع كے ليے تكبير كہتے جب ركوع سے سراٹھاتے تواس وقت بھى اس طرح آپ اپ وونوں ہاتھوں كوا تھاتے اور فرماتے سَمِعَ اللَّهُ لِمَنْ حَمِدَهُ وَبَنَا وَلَكَ الْحَمُدُ - سجدول ميں آپ رفع اليدين نہيں كيا كرتے تھے۔''

حفرت ابن عمر والتنارسول الله مَالِيَّةُ كِفعل كَتَبَع كَ بهت حريص تضانهوں نے تتبع كرتے ہوئے ديكھا كدرسول الله مُلَيَّةُ مَا تَعَام حفرت ابن عمر والتهائية من الله مُلَيَّةُ مِن عَلَيْهِ عَلَيْهِ مِن مُوع الله مُلَيَّةً مِن كياكرتے تھے۔ تھے۔ اور تشہداول سے المحتے ہوئے رفع البدين كياكرتے تھے۔ اور تشہداول ميں آپ رفع البدين نہيں كياكرتے تھے۔ ينہيں كہا جاسكتا كہ بيشبت اور نافی كے باب سے ہے كيونكہ عديث حضرت ابن عمر اور تعدول ميں آپ رفع البيدين نہيں كياكرتے تھے۔ ينہيں كہا جاسكتا كہ بيشبت اور نافی كے باب سے ہے كيونكہ عديث حضرت ابن عمر

ی حضرت انس اللؤ کاس قول کی طرف اشارہ ہے کہ ہم میں ہے ایک اپنے کندھے کو اپنے ساتھی کے کندھے اور اپنے پاؤل کو اس کے پاؤل
 کے ساتھ طال اگر تا تھا۔ (صحیح البحاری) الأذان، باب الزاق المنكب بالمنكب والقدم بالقدم فی الصف عدیت: 725)

ور جوہ بی ہے ہوں ہے ہوں اپنی سے مقدم ہے کیونکہ حدیث ابن عمر صریح ہے اور جس نے یہ مشاہدہ کیا کہ رسول اللہ علیہ ہے دکوع کو جاتے وقت رفع البیدین کیا اور پھروہ یہ کہے کہ آپ نے بحدوں میں ایسانہیں کیا تو کیا اس کے بارے میں ہم یہ کہہ سکتے ہیں کہ مکن ہے اس سے عفلت ہوگئ ہواور وہ متنبہ نہ ہوسکے ہوں 'یمکن نہیں کیونکہ انھوں نے پورے ورثوق سے ہوں 'یمکن نہیں کیونکہ انھوں نے پورے ورثوق سے بہاہے کہ آپ بحدوں میں ایسانہیں کرتے تھے۔ اس طرح انھوں نے پورے ورثوق کے ساتھ یہ بھی روایت کیا ہے کہ آپ رکوع کو جاتے اور رکوع سے سراٹھاتے وقت رفع البیدین کیا کرتے تھے۔

#### مقتدی جب امام کورکوع کی حالت میں پائے تو کیا کرے؟

سوال جبمقترى امام كوركوع كى حالت ميس بإئة كياوه دوتكبيري كمج؟

جواب جب انسان مجد میں اس وقت داخل ہوجس وقت امام حالت رکوع میں ہواور وہ تکبیر تحریمہ کیے تواہے فوراً رکوع میں چلے جانا چاہئے اس وقت رکوع کے لیے تکبیر کہددے تو افضل ہے اوراگر ند کیے تو کوئی حرج نہیں اس کے بعد درج ذیل کئی حالتیں ہو تکتی ہیں:

- ں اسے یقین ہوکہ امام کے سراٹھانے سے پہلے وہ رکوع میں چلا گیا تھا' اس حالت میں وہ رُبعت کو پالے گا اوراس سے فاتحہ ساقط ہوجائے گی۔ <sup>©</sup>
- اے یقین ہو کہ اس کے رکوع میں ملنے ہے پہلے امام نے رکوع ہے سراٹھا لیا تھا' اس حالت میں اس کی پیر کعت ثار نہیں ہوگئ
   لہذا اسے پیر رکعت پڑھنی پڑے گی۔
- اسے تر دواور شک ہوکہ اس نے امام کو رکوع میں پایا ہے یا اس کے رکوع میں جانے سے پہلے امام نے رکوع سے سراٹھالیا تھا؟

  اس حالت میں وہ ظن غالب پراعتاد کر ہے۔ اگر اس کے نزدیک بیر بات رائح ہوکہ اس نے امام کورکوع میں پالیا تھا تو اس کی بید رکعت ہو جائے گی اور اگر رائح بات بیہ ہوکہ اس نے امام کورکوع میں نہیں پایا تھا تو اس کی بید رکعت شار نہ ہوگی۔ اس حالت میں اس کی نماز کا پچھے مصد اگر رہ گیا ہوتو وہ سلام کے بعد سجدہ سہوکر لے اور اگر پچھے مصد ندر ہا ہو بلکہ مشکوک پہلی رکعت ہی ہواور ظن غالب بیہ ہوکہ اس نے اسے پالیا ہوتا وہ سلام کے بعد سجدہ سہوسا قط ہوجائے گا کیونکہ اس کی نماز امام کی نماز کے ساتھ مر بوط ہے اور اگر نماز کا پچھے مصد مقتدی ہے تو اس حال میں سجدہ سہوسا قط ہوجائے گا کیونکہ اس کی نماز امام کی نماز کے ساتھ مر بوط ہے اور اگر نماز کا پچھے مصد مقتدی ہے تو ت نہ ہوا ہوتو پھر مقتدی کی طرف ہے۔ سجدہ سہوکا امام ہی تھل ہے۔

مدرک رکوع کی رکعت کے ہونے یا نہ ہونے کے بارے میں سلف ہی سے اختلاف چلا آرہا ہے کیکن دلاکل کی روسے رائج بات یہی ہے
 کدایے خص کی رکعت کے ہوئے یا نہ ہونے کے بارے میں سلف ہی جاتے ہیں ۔ لیکن مسائل شرعیہ میں واضح نص کی ضرورت ہوتی ہے
 جو مسئلہ زیر بحث میں نہیں ہے۔ اس لیے نمازی کے لیے تھم تو یہی ہے کہ وہ امام کوجس حالت میں بھی پائے امام کے ساتھ شامل ہوجائے '
 لیکن رکعت وہی شار ہوگی جب آنے والا امام کوحالت قیام میں ملے اور اسے سور ہ فاتحہ پڑھنے کا موقع بھی مل جائے اس لیے کہ سور ہ فاتحہ
 کے بغیر نماز نہیں۔ یہ مسئلہ واضح اور نہایت تو کی نصوص سے ثابت ہے۔ (ص'ی)

حالت شک کی ایک صورت میر بھی ہے کہ انسان کسی بھی پہلو کوتر جیج نہ دے سکے تو اس صورت میں وہ یقین پراعتا دکرے اور یقینی صورت میہ ہے کہ اس نے امام کو حالت رکوع میں نہیں پایا کیونکہ اصل یہی ہے 'میر رکعت گویا اس سے فوت ہوگئ ہے لہذا اسے (رکعت اداکرنی چاہیے اور) سلام سے پہلے بجدہ سہوکرنا چاہیے۔

#### نماز میں ہاتھ کہاں باندھے جائیں؟

سوال دائیں ہاتھ کو بائیں ہاتھ پرر کھ کر کیا سینے پرر کھنا چاہیے یادل پر؟ ہاتھوں کوزیر ناف رکھنے کے بارے میں کیا تھم ہے؟ کیا اس مسئلہ میں مردوعورت میں کوئی فرق ہے؟

ر المجواب نماز میں دائیں ہاتھ کو بائیں پر رکھنا سنت ہے۔ سہل بن سعد جھٹھ سے مروی حدیث میں ہے:

«كَانَ النَّاسُ يُؤْمَرُونَ أَنْ يَضَعَ الوَّجُلُ يَدَهُ الْيُمْنٰى عَلْى ذِرَاعِهِ الْيُسْوٰى فِي الصَّلَاةِ»(صحبح البخاري، الأذان، باب وضع اليمنى على اليسرى، ح:٧٤٠)

''لوگوں کو حکم دیا جاتا تھا کہ وہ نماز میں دائمیں ہاتھ کو بائمیں ہاتھ پررکھیں۔''

لیکن سوال بیہ ہے کہ ہاتھ کہاں رکھے جا کیں؟ اس کا جواب میہ ہے کہ اس مسئلہ میں سب سے سیح قول میہ ہے کہ ہاتھوں کو سینے پر رکھا جائے ۔ حضرت وائل بن حجر ڈٹائٹڈ سے مروی حدیث میں ہے:

"صَلَّيْتُ مَعَ رَسُولِ اللهِ ﷺ وَوَضَعَ يَكَهُ الْيُمْنَى عَلَى يَدِهِ الْيُسْرَى عَلَى صَدْرِهِ الصحيح ابن خزيمة، الصلاة، باب وضع اليمين على الشمال . . . ح : ٤٧٩ والبيهقي : ٢/٣٠)

''میں نے رسول اللہ عُکاٹیا کے ساتھ نماز ادا کی تو آپ نے اپنے دا کمیں ہاتھ کو با کمیں پرر کھ کر (انہیں) اپنے سینے پررکھا۔'' اس حدیث میں گوقد ریضعف ہے کیکن اس مسکلہ ہے متعلق دیگر احادیث کی نسبت زیادہ سیجے ہے۔ ہاتھوں کو سینے کے بائیں جانب دل پر رکھنا بدعت اور ہے اصل ہے۔ ہاتھ زیر ناف رکھنے کے بارے میں ایک اثر حضرت علی وٹائٹؤ سے مروی ہے کیکن وہ ضعیف ہے ٔ حدیث حضرت وائل بن حجر رٹائٹؤاس کی نسبت بہت زیادہ تو ی ہے۔

اس مئلہ میں مردوعورت میں کوئی فرق نہیں کیونکہ اصل ہیہ ہے کہ احکام میں مردوں ادرعورتوں میں اتفاق ہے الا یہ کہ دونوں میں تفریق یا فرق کی کوئی دلیل موجود ہواور مجھے کسی الیی صحیح دلیل کاعلم نہیں ہے جس سے معلوم ہوتا ہو کہ اس سنت میں مردوں اور عورتوں میں کوئی فرق ہے۔

نماز میں بسم اللہ جہری پڑھنے کا حکم

سوال اہم اللہ جری پڑھنے کے بارے میں کیا تھم ہے؟

جواب رائح بات یہ ہے کہ ہم اللہ جمری نہیں پڑھنی چا ہے۔ سنت یہ ہے کہ اسے سرآ پڑھاجائے کیونکہ یہ سورۃ الفاتحہ کی آ یہ نہیں ہے ہ اسے سرآ پڑھاجائے کیونکہ یہ سورۃ الفاتحہ کی آ یہ نہیں ہیں ہے ہ اگر بھی بھی ہمی ضرور جمری پڑھنی چا ہے کہ آگر بھی بھی ہمی ضرور جمری پڑھنی چا ہے کہ ایک خوب کے کہ اسے جمراً پڑھتے تھے لیکن جو بات صحیح سند کے ساتھ آپ سے تابت ہوہ یہ کہ آپ اسے جمراً پڑھ لے جن اسے جمراً پڑھ لے کہ اس میں کوئی حرج نہیں ہوگا۔

#### دعائے استفتاح سنت ہے فرض نہیں

سوال دعائے استفتاح کے بارے میں کیا تھم ہے؟

جواب استفتاح فرض نماز میں ہویانفل میں سنت ہے واجب نہیں۔انسان کو استفتاح کی وہ ساری دعا کیں پڑھنی چاہمیں جونی مُنَافِظُم سے ثابت ہیں ان میں سے بھی کوئی دعا پڑھ لی جائے اور بھی کوئی تا کہ تمام مسنون طریقوں کے مطابق عمل ہوجائے اورا گر کسی کوان میں سے صرف ایک دعا ہی یا دہواور وہ ہمیشہ اس کو پڑھے تو اس میں بھی کوئی حرج نہیں کیونکہ بظاہر یوں معلوم ہوتا ہے کہ رسول اللہ مُنَافِعُمُ استفتاح ، تشہد اور سلام کے بعد ذکر میں مختلف انواع واقسام کے کلمات پڑھا کرتے تھے اور اس میں ووفا کدے ہیں:

نہ لا فائرہ: انسان ہمیشہ ایک ہی طرح کے کلمات نہ پڑھتارہے کیونکہ انسان جب ایک ہی طرح کے کلمات پڑھتارہتا ہے تو وہ گویا اس کی عادت می بن جاتے ہیں۔اگر انسان غافل بھی ہوتو وہ الفاظ زبان سے جاری رہتے ہیں خواہ وہ قصد وارادہ کے ساتھ انھیں نہ بھی پڑھ رہا ہو کیونکہ وہ کلمات پڑھنا اس کی عادت بن جاتا ہے اوراگر اذکار کے کلمات مختلف ہوں اوران میں سے انسان بھی ایک کلمہ کواور بھی کسی دوسر کے کلمہ کو پڑھ لے تو اس سے حضور قلب حاصل ہوتا اورانسان زبان سے کلمات سمجھ کرا داکرنے لگتا ہے۔

بسم الله 'سورة الفاتحه کی آیت ہے یا نہیں؟ اس میں اختلاف ہے۔ رائح بات اس کا سورة الفاتحه کی آیت ہونا معلوم ہوتا ہے (دیکھے الصححة )
 مدیث: 1183) تا ہم اس ہے اس کا جبراً پڑھنا ضروری ثابت نہیں ہوگا۔ کیونکہ اس کا تعلق نی منافی اس ہے ہے کہ آپ نے اسے جبراً پڑھا ہے یابر آ ایز مادہ روایات بر می پڑھنے کی ہیں اس لیے سر آ پڑھنا ہی رائح ہوگا۔ (س)ی)

لاز الر ( فا فرہ: اس میں امت کے لیے آسانی ہے کہ انسان اپنے مناسب حال بھی ایک قتم کے کلمات کو پڑھ لے اور بھی دوسری قتم کے کلمات کو۔ ان دو فائدوں ہی کی وجہ ہے بعض عبادات کو مختلف طریقوں ہے ادا کیا جاسکتا ہے مثلاً: دعائے استفتاح 'تشہد ک دعاؤں اور نماز کے بعد ذکر کے مختلف کلمات میں ہے بھی ایک کواور بھی دوسرے کو پڑھا جاسکتا ہے۔

#### ہ مین کہنا سنت مؤ کدہ ہے

رسوال کیا آمین کہنا سنت ہے؟

جواب ہاں آمین کہنا سنت مؤکدہ ہے خصوصاً جب امام آمین کے تو اس وقت آمین ضرور کہنی جا ہیے کیونکہ صحیحین میں حضرت ابو ہریرہ ٹائٹو سے روایت ہے کہ نبی مُلٹیو نے فرمایا:

﴿إِذَا أَمَّنَ الإَمَامُ فَأَمَّنُوا، فَإِنَّهُ مَنْ وَّافَقَ تَأْمِينُهُ تَأْمِينَ الْمَلاَئِكَةِ غُفِرَ لَهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِهِ السَّمِيعِ (صحيح البخاري، الأذان، باب جهر الإمام بالتأمين، ح:٧٨٠ وصحيح مسلم، الصلاة، باب التسميع والتحميد والتأمين:٤١٠، ٧٧)

''جب امام آمین کے تو تم بھی آمین کہو کیونکہ جس کی آمین فرشتوں کی آمین سے مل گئی' اس کے سابقہ تمام گناہ بخش دیے حاتے ہیں۔''

امام اورمقتدی کوآمین ایک ہی وقت میں کہنی جاہیے کیونکہ نبی مُلَّقَمُ فِي فِي ایک

﴿إِذَا قَالَ الْإِمَامُ: غَيْرِ الْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلاَ الضَّاَلِينَ، فَقُولُوا أَمِينَ»(صحيح البخاري، الأذان، باب جُهر المأموم بالتأمين، ح:٧٨٢ وصحيح مسلم، الصلاة، باب التسميع والتحميد والتأمين، ح:٤١٠(٨٦)

"جبامام ﴿ غَيْرِ الْمَغُضُوبِ عَلَيْهِمُ وَلَا الضَّالِّينَ ﴾ كهوت م آمين كهون

## نماز میں سورة الفاتحہ پڑھنے اور بعض آیات کا جواب دینے کا حکم

سوال جبآیت کریمہ ﴿إِیَّاكَ نَعُبُدُو إِیَّاكَ نَسُتَعِینُ ﴾ پڑھی جاتی ہے تو بعض مقندی کہتے ہیں: اِستَعَنَّا بِاللَّه ''تم نے الله ، 'م نے الله ''م نے الله '' تو اسکے بارے میں کیا تھم ہے؟

ر جواب مقتری کے لیے تھم شریعت یہ ہے کہ وہ خاموش ہوکرا مام کی قراءت نے۔امام جب فاتحہ سے فارغ ہوجائے' آمین کہے اور مقتری بھی آمین کہیں تو یہ آمین انسان کوامام کی قراءت فاتحہ کے درمیان میں ہر چیز کہنے سے بے نیاز کردیتی ہے۔

- سوال نماز میں سورہ فاتحہ پڑھنے کے بارے میں کیا حکم ہے؟
- رجواب سورهٔ فاتحه پڑھنے کے بارے میں علاء کے حسب ذیل مختلف اقوال ہیں:
- 🔾 سورہ فاتحہ پڑھنا'امام'مقتدی یامفردکس کے لیے بھی واجب نہیں ہے نمازخواہ سری ہویا جہری' کیونکہ داجب یہ ہے کمقرآن مجید

كاجو حصد آساني كے ساتھ برخ هاجاسكتا موات برخ هاليا جائے اس ليے كدارشاد بارى تعالى ہے:

﴿ فَأَقْرَءُواْ مَا تَيْسَرَ مِنَ ٱلْقُرَءَانِّ ﴾ (المزمل: ٢٠/٧٣)

'' آسانی کے ساتھ جتنا قرآن تنہیں یا دہواس کی تلاوت کرو۔''

#### اورارشادنیوی مُنْکِیْمُ ہے:

﴿ إِقْرَأْ مَا تَيَسَّرَ مَعَكَ مِنَ الْقُرْآنِ﴾(صحيح البخاري، الأذان، باب وجوب القراءة للإمام والمأموم، ح:٧٥٧ وصحيح مسلم، الصلاة، باب وجوب قراءة الفاتحة في كل ركعة، ح:٣٩٧)

''جتنا آسانی ہے ہے ہوسکے (اتنا) قرآن پڑھ لیا کرو''

- ن سورہ فاتحہ کا پڑھناامام مقتدی مفرد نماز کی ابتدا ہی ہے جماعت میں شامل ہونے والے اور جس سے نماز باجماعت کا پکھر حصہ رہ گیا ہؤسب کے لیے رکن ہے۔
  - 🔾 سورۂ فاتحہ کا پڑھناامام اور منفرد کے حق میں تورکن ہے لیکن مقتدی کے لیے بیہ مطلقاً واجب نہیں ہے نماز خواہ سری ہویا جہری۔
- ن امام اور منفر دیے حق میں سری اور جبری نمازوں میں سورہ فاتحہ کا پڑھنا رکن ہے اور مقتدی کے حق میں سری نماز میں پڑھنا تورکن ہے لیکن جبری نمازوں میں رکن نہیں ہے۔

میرے نزدیک رائح بات سے ہے کہ سورہ فاتحہ کا پڑھنا امام مقتدی اور منفرد کے حق میں سری و جہری نماز میں رکن ہے البتہ جو شخص امام کو حالت رکوع میں پائے تو اس سے اس حالت میں فاتحہ ساقط ہوجاتی ہے اور اس کی دلیل نبی تَالِیْنِمُ کے حسب ذیل فرمان کاعموم ہے:

﴿ لاَ صَلاَةَ لِمَنْ لَمْ يَقْرَأُ بِفَاتِحَةِ الْكِتَابِ (صحيح البخاري، الأذان، باب وجوب القراءة، ح:٧٥٦ وصحيح مسلم، الصلاة، باب وجوب قراءة الفاتحة ... ح:٣٩٤)

''جو خص سورهٔ فاتحه نه پڑھےاس کی نماز نہیں۔'' اور فرمایا:

«مَنْ صَلَّى صَلَاةً لَمْ يَقْرَأْ فِيهَا بِأُمُّ الْقُرْآنِ فَهِيَ خِدَاجٌ»(صحيح مسلم، الصلاة، باب وجوب قراءة الفاتحة، ح:٣٩٥)

"جس نے نماز پڑھی اوراس میں سور ہ فاتحہ نہ پڑھی تو اس کی نماز تاقص ہے۔"

خداج کا لفظ فاسد کے معنی میں ہے اور بیام ہے اور اس کی دلیل حدیث حضرت عبادہ بن صامت دلاتنا بھی ہے کہ نبی سُلِیْل نماز صبح سے فارغ ہوئے 'تو آپ نے صحابہ کرام مُوَلِّدُیُم سے فر مایا:

﴿لَعَلَّكُمْ تَقْرَوُونَ خَلْفَ إِمَامِكُمْ؟ قُلْنَا نَعَمْ هَذًّا يَارَسُولَ اللهِ، قَالَ: 'لاَ تَفْعَلُوا إِلاَّ بِفَاتِحَةِ الْكِتَابِ فَإِنَّهُ لاَ صَلاَةً لِمَنْ لَمْ يَقْرَأُ بِهَا " (سنن أبي داود، الصلاة، باب من نرك القراءة في صلاته، ح: ٨٢٣ وجامع الترمذي، الصلاة، باب ماجاء في القراءة خلف الإمام، ح: ٣١١ ومسند أحمد: ٣١٦/٥) ''شایرتم اپنے امام کے پیچھے پڑھتے ہو۔' ہم نے عرض کیا: ہاں یا رسول اللہ! جلدی چلدی پڑھتے ہیں تو آپ نے فرمایا: ''تم فاتحة الكتاب كے سوااور كچھند پڑھو كيونكہ جواسے نہيں پڑھتااس كى كوئى نماز نہيں۔''

یہ حدیث نص ہے کہ جہری نماز میں بھی فاتحہ پڑھناواجب ہے۔

مسبوق سے اس کے ساقط ہونے کی دلیل حدیث الی بکرہ ڈٹائٹا ہے کہ انھوں نے نبی ساٹیٹی کو حالت رکوع میں پایا تو صف میں داخل ہونے ہی جلدی سے رکوع میں چلے گئے اور حالت رکوع ہی میں صف میں داخل ہوئے نبی ساٹیٹی جب نماز سے فارغ ہوئے آپ نے فرمایا: یہ س نے کیا ہے۔حضرت ابو بکرہ ڈٹائٹ نے عرض کیا: میں نے یارسول اللہ! تو نبی ساٹیٹی نے فرمایا:

لازَادَكَ اللهُ حِرْصًا وَلاَ تَعُدُه (صحيح البخاري، الأذان، باب إذا ركع دون الصف، ح: ٧٨٣) "الله تعالى تحماري حص مين اضافه فرمائ آئده ايبانه كرنائ

نبی سَائِیْ نے اَنھیں اس رکعت کے دوبارہ پڑھنے کا تھم نہیں دیا'جس میں وہ جلدی سے شامل ہو گئے تھے تا کہ وہ فوت نہ ہواگر اس حالت میں ان کے لیے سورہ فاتحہ پڑھنا واجب ہوتا تو نبی سَائِیْرُ اسے اس کا تھم دیتے جس طرح کہ آپ نے اس شخص کو دوبارہ نماز پڑھنے کا تھم ویا تھا جس نے سکون واطمینان کے بغیر نماز پڑھ کی تھی۔ <sup>©</sup> بیتو ہے مسکلے کا پہلونقی اعتبار سے اور جہاں تک اس کا عقلی اعتبار سے تواس کی تفصیل حسب ذیل ہے:

مسبوق نے جب قیام کونہ پایا ، جوسورہ فاتحہ بڑھنے کا مقام ہے تو اس سے سورہ فاتحہ کا پڑھنا ساقط ہوگیا جیسا کہ وہ شخص جس کا ہاتھ کتا ہوا ہو تھا میں ہے بیان دوھونا واجب نہیں ہے کیونکہ مقام کے فوت ہوجانے کے بعد اس سے فرض ساقط ہوجائے گا 'ای طرح جو شخص امام کو حالت رکوع میں پائے اس سے بھی فاتحہ پڑھنا ساقط ہوجائے گا کیونکہ اس نے قیام کوئیں پایا جو فاتحہ پڑھنا ساقط ہوجائے گا کیونکہ اس نے قیام کوئیں پایا جو فاتحہ پڑھنا ساقط ہوجائے گا کیونکہ اس نے قیام کوئیں بایا جو فاتحہ پڑھنا ساقط ہوجائے گا کیونکہ اس نے قیام کوئیں بایا جو

ا فاضل مفتی برات کی یہ بات توضیح ہے کہ سورہ فاتحہ کا پڑھنا امام مقتدی اور منفرد کے حق میں سری و جہری نماز میں رکن ہے۔ لیکن پھرامام کو حالت رکوع میں پانے والے خض ہے اس کی رکنیت کو سا قطافر مارہ ہیں۔ حالا نکہ جن احادیث کے عموم سے وہ سب کے لیے سورہ فاتحہ کے رکن ہونے کا اثبات فرمارہ ہیں اس کے عموم میں تو مدرک رکوع بھی شامل ہے اس اعتبار سے اس کی یہ رکعت شار نہیں ہوئی چاہے ۔ ربی حضر سے ابو بکرہ ڈاٹھ والی حدیث جس سے موصوف رئرات نے مدرک رکوع سے سورہ فاتحہ کی رکنیت ساقط ہونے پر استدلال کیا ہے وہ کوئی مضوط دلیل نہیں ہے۔ اس لیے کہ بی ناٹھ نے جو الفاظ ارشاد فرمائے تھے۔ وہ تھے: [لا تُعکد] جس میں گئی احتمال ہیں۔ ایک تو وہی ہے جس کا تذکرہ وفاضل مفتی رئرات نے فرمایا ہے کہ آئندہ اس طرح نہ کرنا۔ اور دوسرا احتمال ہے [لا تُعکد] ''دور کرنہ آنا'' اور تیسرا احتمال ہے کہ ایک تو نہیں تھا ہونے کو نماز نہ وہرا تیری نماز دوست ہو تھا۔ اور پھوا احتمال ہیں ہے کہ [لا تُعکد] ''دور ہم استدلال جائز استدلال کرنا شخصے ہے۔ اور بیاصول ہے کہ [افدا ہے کہ ایک مفہوم ہر استدلال کرنا شخصے نہیں۔ بنا ہر میں مدرک رکوع کی رکعت کے تھے ہونے کا فتوی و بنا موری نوت ہو تھے۔ ایک قیام اور دوسرا قراءت فاتحہ اور نماز کا ایک رک تھی فوت ہوجائے' تو وہ کھی نہیں ہو آ۔ انہ میں دورکن فوت ہو جائے۔ ایک قیام اور دوسرا قراءت فاتحہ اور نماز کا ایک رک تھی فوت ہوجائے' تو وہ کھی نہیں ہو آ۔ انہ میں دیا ہر اس کے دورکن فوت ہوجائے' تو وہ کرکو تعمیل میں ہو آ۔ انہ میں کہ دورکن فوت ہو گئے۔ ایک قیام اور دوسرا قراءت فاتحہ اور نماز کا ایک رک تھی فوت ہوجائے' تو وہ کرک کو تنہ ہیں۔ اس کی دورکن فوت ہو گئے۔ ایک قیام اور دوسرا قراءت فاتحہ اورنماز کا ایک رک تو تھی کہ دیں۔ انہ میں سال کا دورکن فوت ہو گئے۔ ایک قیام اور دوسرا قراءت فاتحہ اورک کی دورکن فوت ہو گئے۔ ایک قیام اور دوسرا قراءت فاتحہ اورک کی دورکن فوت ہو جائے۔ انہ میں سال کی دورکن فوت ہو گئے۔ ایک قیام اور دوسرا قراءت فاتحہ اورک کی دورکن فوت ہو جائے۔ ایک تیام کو جائے کی دورکن فوت ہو گئے۔ ایک تیام کی دورکن فوت ہو گئے۔ ایک دورکن فوت ہو گئے۔ ایک دورک کو جائے کی دورک کو کی دورک کو کی دورک کو کے دورکن فوت ہو گئے۔ ایک دورک کو کی دورک کو کی دورک کو کیام کی دورک کو کی دورک کو کھو کے کی کو کو کو کو کو کو کی دورک کو کی کی دورک کی دورک کو کی کو کو کو کو

میرے نزدیک بیقول رائج ہے اور اگر حدیث حضرت عبادہ بن صامت ٹٹاٹٹؤننہ ہوتی جس کی طرف ابھی ابھی اشارہ کیا گیا ہے' تو بیقول رائج ہوتا کہ جہری نماز میں مقتدی پرسورہ فاتحہ واجب نہیں ہے کیونکہ حصول اجروثواب میں سننے والا' پڑھنے والے ہی کی طرح ہے۔اس کیے اللہ تعالی نے حضرت موکیٰ علیٰ اسے فر مایا تھا:

> ﴿ قَدْ أُجِيبَت ذَعْوَتُكُما ﴾ (يونس: ۸۹/۱۰) "تههاري (دونوں کی) دعا قبول کرلی گئے۔"

حالا نكه دعاتو صرف حفرت موى فليًا في كتفي جيسا كدارشاد بارى تعالى ب

﴿ وَقَالَتَ مُوسَىٰ رَبَّنَاۤ إِنَّكَ مَاتَيْتَ فِرْعَوْتَ وَمَلاَّهُ نِرِينَةً وَأَمْوَلاً فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنَيْ أَرَبَنَا لِلْحِسْلُواْ عَن سَبِيلِكَ رَبِّنَا ٱطْمِتَ عَلَىٰٓ أَمْوَلِهِمْ وَآشَدُدْ عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ فَلا يُؤْمِنُواْ حَتَّىٰ يَرَوْا ٱلْعَذَابَ ٱلْأَلِيمَ ﷺ (يونس: ١١/٨٨)

بیروسی ''اورمرسیٰ نے کہا: اے ہمارے پروردگار! تو نے فرعون اوراس کے سرداروں کو دنیا کی زندگی میں (بہت سا) ساز وبرگ اور مال وزر دےرکھا ہے اے پروردگار! تا کہ وہ لوگوں کو تیرے رہتے سے گمراہ کردیں ٔاے پروردگار!ان کے مال کو ہر باد کر دے اوران کے دلوں کوسخت کردے کہ ایمان نہ لائمیں جب تک عذاب الیم نہ دیکھ لیس''

کیا اللہ تعالیٰ نے ہمارے لیے بید ذکر فر مایا ہے کہ ہارون طینا نے بھی دعا کی تھی؟ اس کا جواب یہ ہے کہ نہیں لیکن اس کے باوجود اللہ تعالیٰ نے بیان فر مایا ہے کہ حق اُنٹھ کے تُنٹھ کہ ''تم دونوں کی دعا قبول کرلی گئ' علیاء فر ماتے ہیں کہ داحد کے بعد تثنیہ کا صیغہ استعمال کرنے میں محکمت بیہ ہے کہ موکی طینا نے دعا کی اور ہارون طینا نے آمین کہی تھی۔

اور جهال تك حضرت ابو هريره والثين سيمروى حديث:

«مَنْ كَانَ لَهُ إِمَامٌ فَقَوْرَاءَةُ الْإِمَامِ لَهُ قِرَاءَةً»(مسند أحمد:٣/٣٣٩ وسنن ابن ماجه، إقامة الصلاة، باب إذا قرأ فأنصتوا، ح:٨٥٠)

''جس شخص کاامام ہوتو امام کی قراءت اس کی قراءت ہے۔''

کاتعلق ہے تو سے جو نہیں ہے کیونکہ بیمرسل ہے جیسا کہ حافظ ابن کثیر داللہ نے اپنی تفییر کے مقدمے میں لکھا ہے گھراس حدیث کے اطلاق کو اس سے استدلال کرنے والے بھی تسلیم نہیں کرتے ان میں سے بعض لوگ تو یہ کہتے ہیں کہ مقندی پرسری نمازوں میں قرآن واجب ہے گویا نھوں نے اس کے اطلاق کوشلیم نہیں کیا۔

اگریہ کہاجائے کہ اگر امام سکوت ہی نہ کرئے تو مقتری سورہ فاتحہ کب پڑھے؟ اس کے جواب میں ہم بیکہیں گے کہ امام جب پڑھ رہا ہوا س وقت مقتدی بھی اس کے ساتھ ساتھ پڑھ لے کیونکہ جب رسول الله مُلَاثِمْ اُسورہُ فاتحہ کی قراء ت فرماتے تو حضرات صحابہ کرام جُنائِمْ بھی آپ کے ساتھ ساتھ پڑھ لیتے تھے۔ آپ مُلَاثِمُ نے فرمایا ہے:

﴿ لاَ تَفْعَلُوا إِلاَّ بِفَاتِحَةِ الْكِتَابِ فَإِنَّهُ لاَ صَلاَةَ لِمَنْ لَمْ يَقْرَأُ بِهَا ﴾(سنن أبي داود، الصلاة، باب من ذك القراءة في صلاته، ح:٨٢٣ وجامع الترمذي، الصلاة، باب ماجاء في القراءة خلف الإمام،

ح: ٣١٦ مسند أحمد: ٥/٣١٦)

'' فاتحة الكتاب كے سوااور پچھ نه پڑھو كيونكه جوائے ہيں پڑھتااس كى نماز نہيں۔''

#### مقتدی امام کے بیچھے سورہ فاتحہ کس وقت پڑھے؟

سوال مقتری نماز میں سورہ فاتح کس وقت پڑھے جس وقت امام فاتحہ پڑھ رہا ہوا س وقت یا جب دہ دو دسری سورت پڑھ ناشرو ت کردے؟
جواب انضل یہ ہے کہ مقتری فاتحہ کواس وقت پڑھے جب امام اس کی قراءت کرچکا ہوتا کہ وہ اس قراءت کوس سے جوفر غی اور نماز
کارکن ہے کیونکہ اگر اس نے فاتحہ کواس وقت پڑھا جب امام پڑھ رہا تھا تو بیرکن کے لیے فاموش ندر ہا بلکہ اس نے فاموشی فاتحہ کے
بعد والی قراءت کے لیے افتیار کی جوفل ہے لہذا افضل یہ ہے کہ فاتحہ کی قراءت کے وقت فاموشی افتیار کی جائے کیونکہ رکن قراءت
کوسنا سنت قراءت کے سننے سے افضل ہے۔ یہ تو ہاس مسلے کا ایک پہلواور اس کا دوسر اپہلویہ ہے کہ امام جب ' و لاالسطالیُن کے
اور آپ امام کی متابعت میں آمین نہ کہیں تو آپ جماعت سے فارج ہوجا کیں گے لہذا افضل یہ ہے کہ امام کے قراءت فاتحہ سے
فارغ ہونے کے بعد آپ فاتحہ پڑھیں۔

#### قراءت قرآن کے وقت خشوع کس طرح پیدا ہوسکتا ہے؟

سوال نماز میں یاس کےعلاوہ قرآن مجید کی قراءت کے وقت خشوع کس طرح پیدا ہوسکتا ہے؟

جواب خشوع نماز کامغز اور گودا ہے اوراس کے معنی حضورقلب کے ہیں لہذا نمازی کے دل کو واکیں بائیں نہیں بھکنا چاہے اور
انسان جب کوئی ایسی چیڑمسوس کر ہے جواسے خشوع ہے دور ہٹارہی ہوتو ہا اُعُو ذُ بِاللّٰٰہِ مِنَ الشّیطانِ الرَّحِیم ﴾ پڑھ لے جیسا کہ
نی مُلَّا ﷺ نے اس کا حکم فر مایا ہے۔ اوراس ہیں بھی کوئی شک نہیں کہ شیطان انسان کی تمام عبادات خصوصاً نماز جو "شبھاد تین" کے
بعد سب سے افضل عبادت ہے کو خراب کرنے کا شدید خواہش مندر ہتا ہے اس کے وہ نمازی کے پاس آ کر کہتا ہے کہ فلال بات یاد
کرو فلال بات یاد کرو وہ انسان کوا سے خیالات میں جٹلا کردیتا ہے جن کا کوئی فائدہ نہیں ہوتا اور جواس کے ذہن سے صرف اس وقت
نکلتے ہیں جب وہ نماز سے فارغ ہوتا ہے۔ انسان کو چاہیے کہ وہ اللہ عزوجل کی طرف متوجہ ہونے کی صدر حب کوشش کرے اورا گرکوئی
خیال یا وسوسے محس کر بے تو تعَمِو ذیارہ سے بہتر سب سے کہ انسان اس بات کو یا دکرے کہ وہ اللہ تعالی کے ساسنے کھڑا اور

# فاتحہ کے بعد دوسری سورت شروع کرنے سے پہلے سکوت کا کیا تھم ہے؟

سوال کیانی مُنَالِیْم سے بیٹابت ہے کہ آپ فاتحہ اور اس کے بعد پڑھی جانے والی سورت کے درمیان سکوت فرمایا کرتے تھے؟ (جوآج) فاتحہ اور اس کے بعد پڑھی جانے والی سورت کے درمیان اس طرح سکتہ نبی مُنَالِیُم سے ثابت نہیں ہے جسیا کہ فتہاء نے کہا ہے کہ امام اس قدرسکتہ کرے جس میں مقتدی سورہ فاتحہ پڑھ سکے۔ آپ بہت تھوڑا ساسکوت فرمایا کرتے تھے' جس سے ایک طرف سانس لینامقصود ہوتا اور دوسری طرف مقتدی کوموقع فرا ہم کیاجاتا تا کہ وہ قراءت جاری رکھتے ہوئے مکمل کرلے خواہ امام قراءت کرتار ہے۔الغرض بیدا یک بہت چھوٹا ساسکتہ ہوتا' طویل نہیں ہوتا تھا۔

#### نماز فجر کی اگرایک رکعت رہ جائے تواہے جہراً مکمل کرنا جاہیے یا سراً؟

سوال ایک خص سے نماز فجر کی ایک رکعت فوت ہوگئ کیاوہ اسے جہزاً مکمل کرے یاسراً؟

رجواب اے اختیار ہے لیکن افضل میہ ہے کہ وہ اسے سرا مکمل کرے کیونکہ ہوسکتا ہے کہ وہاں کوئی دوسرا شخص بھی نماز پڑھ رہا ہو جو اس کے جہزاً پڑھنے سے تشویش محسوں کرے۔

#### رکوع کے بعد سینے پر ہاتھ باندھنے کے متعلق کیا تھم ہے؟

سوال میں نے نبی اُلیُّیُم کی نماز کی کیفیت کے متعلق ایک کتاب میں پڑھا ہے کہ رکوع کے بعد سینے پر ہاتھ باندھنا بدعت و ضلالت ہے؟ اس بارے میں صحیح بات کیا ہے۔ جزاکم الله عنی وعن المسلمین حیرًا۔

جواب میں اس بات میں حرج محسوس کرتا ہوں کہ کسی ایسی وجہ سے سنت کی مخالفت کرنے والے کو جس میں اجتہاد کی گنجائش ہو بوعی قر اردیا جائے لیس جولوگ رکوع کے بعد اپنے ہاتھوں کو اپنے سینوں پر رکھتے ہیں ان کے قول کی بنیا دسنت ہے لہذا آتھیں اس وجہ سے بدعتی قر اردینا کہ انھوں نے ہمارے اجتہاد کی مخالفت کی ہے بیانسان کے لیے ایک بہت ثقیل بات ہے۔ اس طرح کے امور میں انسان کو بدعت کا لفظ استعال نہیں کرنا چاہیے کیونکہ اس کے معنی یہ ہوں گے کہ ایسے اجتہادی مسائل میں بھی بعض لوگ دوسروں کو بدعتی قر اردیں جن میں اس بات کا اختال ہوتا ہے کہ حق ایک قول ہویا دوسرا۔ ایسے اجتہادی مسائل میں بدعتی قر اردینے سے ایسا اختال میں باہ کاریوں کو اللہ تعالیٰ ہی جانتا ہے۔

میں یہ کہتا ہوں کہ رکوع کے بعد سینے پر ہاتھ یا ندھنے والے کو بدعتی اوراس کے اس عمل کو بدعت قرار دیناانسان کے لیے بہت ثقیل ہے'اپنے بھائیوں پر بیرالزام نہیں لگانا چاہیے۔ درست بات یہ ہے کہ رکوع کے بعد دائیں ہاتھ کو بائیں پر رکھ لینا سنت ہے اوراس کی دلیل حضرت مہل بن سعد والشؤے مروی صحیح بخاری کی ہی حدیث ہے' جس میں انھوں نے کہا ہے:

«كَانَ النَّاسُ يُؤْمَرُونَ أَنْ يَضَعَ الرَّجُلُ يَكَهُ الْيُمْنَى عَلَى ذِرَاعِهِ الْيُسْرَى فِي الصَّلَاةِ»(صحبح البخاري، الأذان، باب وضع اليمنى على البسرى، ح:٧٤٠)

''لوگوں کو حکم دیا جاتا تھا کہ آ دمی نماز میں اپنا دایاں ہاتھ اپنے بائیں ہاتھ پرر کھلے۔''

اس حدیث سے استدلال استفراءاور شنع کی بنیاد پر ہےاوروہ اس طرح کہ جب ہم یہ کہتے ہیں کہ حالت بحدہ میں ہاتھ کہاں رکھے جائیں؟اس کا جواب ہے کہ زمین پر!ہم کہتے ہیں کہ حالت رکوع میں ہاتھ کہاں رکھے جائیں؟ جواب ہے کہ دونوں گھنوں پر۔ہم کہتے ہیں کہ جلسہ کی حالت میں ہاتھ کہاں رکھے جائیں؟ تواس کا جواب ہے کہ دونوں رانوں پر۔ اب رہ گئی یہ حالت کہ قیام میں رکوع سے پہلے اور بعد میں ہاتھ کہاں رکھے جائیں؟ تو اس کا جواب حضرت سہل بن سعد دلین کے اس قول میں موجود ہے کہ لوگوں کو تھم دیا جاتا تھا کہ آ دمی نماز میں اپنا دایاں ہاتھ اپنے بائیں ہاتھ پر رکھ لے۔ تو بیصدیث اس بات کی دلیل ہے کہ حالت قیام میں خواہ وہ رکوع سے قبل ہویا بعد دائیں ہاتھ کو بائیں ہاتھ پر رکھنا ہے۔ اس مسئلہ میں بات ہیں جات ہوا ہوراس پر نبی منافیظ کی سنت دلالت کرتی ہے۔ اس سوال کا جواب گویا حسب ذیل دوفقروں پر مشتمل ہے:

- 🕦 تسامال کی وجہ ہے کسی ایسے عمل کو بدعت قرار نہیں دینا چاہیے جس میں اجتہاد کی گنجائش ہو۔
- ⊕ صحیح بات یہ ہے کہ رکوع کے بعد داکیں ہاتھ کو باکیں پر رکھنا سنت ہے بدعت نہیں اوراس کی دلیل حضرت مہل بن سعد رڈاٹؤا ہے مروی وہ حدیث ہے جے ہم نے بیان کیا ہے۔ وہ حدیث عام ہے اوراس سے رکوع 'سجدہ اور قعدہ کی حالتیں متثنیٰ میں کیونکہ ان حالتوں میں ہاتھوں کے رکھنے کی خاص صور تیں سنت سے ثابت ہیں۔

#### "ربنا ولك الحمد"ك بعد "والشكر" كااضافه كيمام؟

سوال بعض لوگ "ربنا ولك الحسد" كے بعد "والشكر"كالفظ بھى بڑھاديتے ہيں؟ اس كے بارے ميں آپ كى كيارائے ہے؟ جواب اس ميں كوئى شك نہيں كرسنت ميں وارداذكار پراكتفاكرنا ہى افضل ہے لہذا انسان جب ركوع ہے سراٹھائے تو وہ يہ كھ "ربنا ولك الحمد" اور "والشكر" كے لفظ كااضافہ نہ كرے كيونكه يہ لفظ صديث ميں نہيں آيا۔ صديث ميں چارطرح سے الفاظ آئے ہیں:

رَبَّنَا وَلَكَ الْحَمْدُ \_ رَبِّنَا لَكَ الْحَمْدُ \_ اللَّهُمَّ رَبِّنَا لَكَ الْحَمْدُ \_ اللَّهُمَّ رَبِّنَا وَلَكَ الْحَمْدُ وَرَبِّنَا وَلَكَ الْحَمْدُ وَرَبِّنَا وَلَكَ الْحَمْدُ وَالسَّكِن عِارون صورتون كو يَجِانبِين كيا جاسَانًا بمعى ايك صورت كرمطابق المراسمقام پر والشكر "كالفظ حديث بين بين آيا البذا افضل بي صورت كرمطابق اوراسمقام پر والشكر "كالفظ حديث بين بين آيا البذا افضل بي عبد اس جديد كلمه نه كبين -

## سجدہ کو جاتے وقت کی کیفیت کیا ہونی چاہیے؟

سوال سجده کوجاتے وقت کیا کیفیت ہونی جاہیے؟

رجواب سجدہ پہلے گھٹنوں پراور پھر دونوں ہاتھوں پر ہونا چاہیے کیونکہ نبی ٹاٹیٹا نے آدمی کو پہلے اپنے دونوں ہاتھوں پر تجدہ کرنے ہے منع کرتے ہوئے فرمایا ہے:

﴿إِذَا سَهَجَدَ أَحَدُكُمْ فَلَا يَبْرُكُ كَمَا يَبْرُكُ الْبَعِيرُ، وَلْيَضَعْ يَدَيْهِ قَبْلَ رَكْبَتَيَهِ ا(سنن أبي داود، الصلاة، باب كيف يضع ركبتيه قبل يديه، ح: ٨٤٠ وسنن النسائي، الصلاة، باب أول ما يصل إلى الأرض من الإنسان في سجوده، ح: ١٠٩٢ ومسند أحمد: ٢/ ٣٨١)

'' جبتم میں ہے کوئی سجدہ کرے تو وہ اونٹ کی طرح نہ بیٹھے بلکہ اپنے دونوں ہاتھوں کو دونوں گھٹنوں سے پہلے رکھے۔'' سیحدیث کے الفاظ ہیں'اب ہم ان کی وضاحت کریں گے۔ان میں سے پہلے جملے: (اس طرح نہ بیٹھے جیسے اونٹ بیٹھتا ہے) میں سجده کی کیفیت کی ممانعت ہے کیونکد یہاں کا ف حرف تثبید استعال ہوا ہے الہذا یہاں اس عضو کی ممانعت نہیں ہے جس پر سجده کرنا ہے کیونکد اگر عضو کی ممانعت نہیں ہے جس پر سجده کرنا ہے کیونکدا گرعضو کی ممانعت ہوتی تو بھر الفاظ میہ وتے "ف لا یَبُرُكُ عَلَی مَا یَبُرُكُ عَلَیْهِ الْبَعِیْرُ" تو تب ہم کہتے کہ بحدہ کو جاتے وقت اپنے دونوں گھٹوں پر بیٹھتا ہے لیکن نبی تافیظ نے بیٹیس فر مایا: "لَایَبُرُكُ عَلَی مَا یَبُرُكُ عَلَیْهِ" بِلِکہ آپ نے بیفر مایا ہے۔" لایکر کُ كَمَا یَبُرُكُ " لعن ممانعت کیفیت وصفت کی ہے'اس عضو کی نہیں ہے جس پر بجدہ کیا جاتا ہے۔

اس وجہ سے امام ابن قیم برالتے نے زادالمعادین پورے وثوق سے لکھا ہے کہ حدیث کے آخری الفاظ راوی سے تبدیل ہو گئے ہیں۔ حدیث کے آخری الفاظ یہ ہیں: "وَلَیَضَعُ بَدَیهِ قَبُلَ رُکُبَتَیهِ " جب کہ یہ الفاظ سے جا اللہ طرح ہیں: "وَلَیضَعُ رُکُبَتَیهِ قَبُلَ رُکُبَتَیهِ " جب کہ یہ الفاظ سے کہ اللہ وہ اونٹ ہی کی طرح بیٹھا کیونکہ اونٹ یہ یہ کہ اگر وہ اینے دونوں ہاتھوں کو اینے دونوں گھٹوں سے پہلے زمین پر پہلے رکھتا ہے۔ جس نے اونٹ کو بیٹھتے دیکھا ہے اس سے یہ بات مختی جب بیٹھتا ہے تو اپنے دونوں ہاتھوں (اگلے پاؤں) کو زمین پر پہلے رکھتا ہے۔ جس نے اونٹ کو بیٹھتے دیکھا ہے اس سے یہ بات مختی خبیں ہے۔ اگر ہم یہ چاہیں کہ حدیث کے ابتدائی اور آخری الفاظ میں مطابقت ہوتو پھر الفاظ اس طرح ہونے چاہییں: "وَلَیسَضَعُ مُرِی ہِی کہ میں تاقض بھی ہوا۔ ایک بھائی نے اس مسئلہ کے بارے میں "فت سے السمعود ف وضع کے ابتدائی اور آخری حصے میں آپس میں تناقض بھی ہوا۔ ایک بھائی نے اس مسئلہ کے بارے میں "فت سے السمعود ف وضع السمعود ف وضع نے بحدہ کو جاتے وقت تھم دیا ہے کہ انسان اپنے دونوں گھٹوں کو زمین پر دونوں ہاتھوں سے پہلے درکھوں ہوں سے پہلے درکوں ہاتھوں سے پہلے درکھوں ہوں سے پہلے درکھوں سے پہلے درکھوں ہوں ہوں سے بہلے درکھوں ہوں ہوں ہوں ہوں کھٹوں کو زمین پر دونوں ہاتھوں سے پہلے درکھوں ہوں ہوں ہوں ہوں گھٹوں کو خور کے وقت تھم دیا ہے کہ انسان اپنے دونوں گھٹوں کو زمین پر دونوں ہاتھوں سے پہلے درکھوں ہوں ہوں ہوں کو خور کے وقت تھم دیا ہے کہ انسان اپنے دونوں گھٹوں کو زمین پر دونوں ہاتھوں سے پہلے درکھوں ہوں ہوں ہوں گھٹوں کو خور کے وقت تھم دیا ہے کہ انسان اپنے دونوں گھٹوں کو زمین پر دونوں ہوں ہوں کے دونوں گھٹوں کو خور کی کو خور کے دونوں گھٹوں کو خور کو نوان کھٹوں کو کھٹوں کے دونوں گھٹوں کو خور کو دونوں ہوں کو خور کو کھٹوں کو خور کو کو کو کو کھٹوں کو خور کو کو کھٹوں کو خور کو کھٹوں کے دونوں گھٹوں کو خور کو کھٹوں کے دونوں گھٹوں کو کھٹوں کے دونوں گھٹوں کے دونوں گھٹوں کو کھٹوں کو کھٹوں کو کھٹوں کو کھٹوں کے دونوں گھٹوں کو کھٹوں کو کھٹو

#### کیا حالت ِ مجده میں بہت زیادہ کھیل جانا جائز ہے؟

سوال عالت مجده میں بہت زیادہ پھیل جانے کے بارے میں کیا حکم ہے؟

رجواب حالت بجدہ میں بہت زیادہ پھیل جانا خلاف سنت ہے۔ نبی مُناتیم کی نماز کی کیفیت بیان کرنے والے صحابہ کرام مُناتیم میں اپنی پشت کو کمبی کرتے تھے جیسا کہ انھوں نے یہ بیان کیا ہے کہ آپ حالت رکوع میں اپنی پشت کو کمبی رکھتے تھے۔ حالت سجدہ میں تھم یہ ہے کہ انسان اپنے پیٹ کو اپنے دونوں رانوں سے او پر اٹھا لے اور بیٹ میں میں ہیں۔ نہیں ہے کہ انسان اپنے پیٹ کو اپنے دونوں رانوں سے او پر اٹھا لے اور بیٹ کم میں ہے کہ انسان اپنی پشت کو اپنے دونوں رانوں سے او پر اٹھا لے اور بیٹ کم میں ہیں۔

#### کیا بییثانی کی محراب نیک لوگوں کی نشانی ہے؟

روال کی سیصدیث میں آیا ہے کہ تجدے کی وجدہے بیٹانی پر پڑجانے والانشان صالح لوگوں کی علامات میں سے ہے؟

ان فاضل مفتی ہڑالتے نے امام ابن القیم ہڑالتے والاموقف اختیار کیا ہے جو حدیث ندکور میں راوی کی طرف سے الفاظ کے بدلنے کے قائل ہیں۔
 لیکن جمہور علماء کے نزدیک پیموقف صحیح نہیں ہے۔ وہ حدیث کے الفاظ کو' مقلوب' (بدلے ہوئے) نہیں بلکہ محفوظ ہی مانتے ہیں اور اس کی روسے یہی بات راجح قرار پاتی ہے کہ تجدے میں جاتے وقت زمین پر پہلے ہاتھ رکھے جائیں اور گھٹے بعد میں رکھے جائیں۔ (ص)ی)

رجواب بیصالحین کی علامات میں سے نہیں ہے بلکہ صالحین کی علامات تو چہرے کا نورُ انشراح صدراور حسن خلق وغیرہ ہیں۔ بجدے کی وجہ سے بینشان وجہ سے نشان تو ان لوگوں کی پیشانیوں پر بھی ہوسکتا ہے ، جوصر ف فرائض ہی پڑھتے ہیں کیونکہ جلد کے زم ہونے کی وجہ سے بینشان جلد پڑسکتا ہے اور بسااوقات ان لوگوں کی پیشانیوں پر نمودار نہیں ہوتا ، جو کثرت سے نمازیں پڑھتے اور لیے لیے بجدے کرتے ہیں۔

#### دوسجدوں کے درمیان شہادت کی انگلی کو حرکت دینے کا حکم

ر اسوال کیا نماز کے دو محدول کے درمیان انگشت شہادت کو حرکت دینے کے بارے میں کوئی سیجے حدیث موجود ہے؟

جواب ہاں سیح مسلم میں بروایت حصرت ابن عمر والتی ہے کہ نبی مثل الی جب نماز میں بیٹھتے تو انگلی کے ساتھ اشارہ فر ماتے سے ® اور ایک روایت میں ہے کہ' جب آپ تشہد میں بیٹھتے'' پہلے الفاظ عام اور دوسرے خاص ہیں اور قاعدہ یہ ہے کہ ایسے تھم کے ساتھ خاص کا ذکر جوعام کے موافق ہو' تخصیص کا تقاضا نہیں کرتا۔ اس کی مثال یہ ہے کہ ایک شخص دوسرے سے کہے کہ علم کے طلبہ کی عزت کرواور وہ اس سے کہے کہ زید کی عزت کرواور زید بھی طلبہ میں سے ہے تو یہ اس بات کا تقاضا نہیں کرتا کہ وہ باتی طلبہ کی عزت نہ کرواور وہ اس سے کہے کہ زید کی عزت کرواور زید بھی طلبہ میں سے ہے تو یہ اس بات کا تقاضا نہیں کرتا کہ وہ باتی طلبہ کی عزت نہ کرے علاے اصول نے اس قاعدے کو بیان فر مایا ہے۔

لیکن اگروہ یہ کہے کہ طلبہ کی عزت کرونگراس کی عزت نہ کرؤ جوسبق میں سور ہا ہوتو یہ اسلوب کلام تخصیص کا تقاضا کرتا ہے کیونکہ اس میں اس نے ایک ابیا تھم ذکر کیا ہے 'جوتھم عام کے مخالف ہے۔ پھراس کے بارے میں ایک خاص صدیث بھی ہے جسے امام احم بڑالئے نے مند میں ایس سند کے ساتھ روایت کیا ہے جسے صاحب الفتح الربانی نے حسن قرار دیا ہے 'اورزا والمعاد کے بعض حاشیہ نگاروں نے اسے سیج قرار دیا ہے۔ حدیث نبوی ہے:

«أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ كَانَ إِذَا جَلَسَ بَيْنَ السَّجْدَتَينِ قَبَضَ أَصَابِعَهُ وَأَشَارَ بِالسَّبَّائِةِ»(مسند أحمد: ٣١٨/٤ بمعناه وتمام المنة: ٢١٤)

#### جلسهُ استراحت کے متعلق کیاتھم ہے؟

سوال جلب اسراحت كي بارك مين كيامكم ب

رجواب جلسهُ اسرّ احت کے بارے میں علاء کے حسب ذیل تین اقوال ہیں: ①مطلقاً متحب ہے۔ ﴿ مطلقاً متحب نہیں ہے۔

<sup>€</sup> صحيح - الله احاليان صفة الحلم في الصلاة حدث:115،580(1115)

🛡 جس کے لیے سیدھا کھڑا ہونا مشکل ہؤوہ پیڑھ جائے اور جس کے لیے مشکل نہ ہؤوہ نہ بیٹھے۔

المغنی: 529/1 مطبوعہ دارالمنار میں اس آخری قول کے بارے میں لکھا ہے کہ اس سے تمام احادیث میں تطبیق ہوجاتی ہے ادر بیا کی سے معتدل قول ہے اور اس کے بعدا گلے صفحہ میں حضرت علی بن ابی طالب زائٹو کی بیر دوایت بیان کی ہے کہ فرض نماز میں بیسنت ہے کہ جب آ دمی پہلی دور کعتوں سے الشھے تو اپنے دونوں ہاتھوں کو زمین پر نہ لگائے الاب کہ بہت بوڑھا ہوجے ہاتھوں کے سہارے کے بغیر کھڑا ہونے کی استطاعت نہ ہوا ہے' ائسسر م نے روایت کیا ہے۔ (پھر انھوں نے لکھا ہے کہ صدیث حضرت مالک بن حویرٹ ڈاٹھئے جس میں بیہ ہے کہ نبی مُلٹھ نے جب اپنے سرکو دوسر سے بحد سے سے اٹھایا تو سید سے بیٹھ گئے اور پھر زمین پر ہاتھوں کو حویرٹ ڈاٹھئے جس میں بیہ ہے کہ نبی مُلٹھ نے جب اپنے سرکو دوسر سے بحد سے سے اٹھایا تو سید سے بیٹھ گئے اور پھر زمین پر ہاتھوں کو رکھا' تو بیاس وقت پر محمول ہوگا' جب ضعف اور کبر می کی وجہ سے نبی مُلٹھ نے سیدھا کھڑا ہونے میں مشقت محسوس فر ماتے تھے کیونکہ آپ نے فرمایا تھا؛

«لاَ تُبَادِرُونِي بِالرُّكُوعِ وَلاَ بِالسُّجُودِ . . . إِنِّي قَدْ بَدَّنْتُ»(سنن ابن ماجه، إقامة الصلوات، باب النهى أن بسبق الإمام، ح:٩٦٣ الإرواء، ح:٥٠٩)

''رکوع و جود میں مجھ سے جلدی نہ کر د ..... بے شک میں بڑی عمر کا ہو گیا ہوں۔''

میرا میلان بھی اسی قول کی طرف ہے کیونکہ حفزت مالک بن حویرث ڈٹلٹٹا نبی کارم ٹاٹیٹی کی خدمت میں اس دفت حاضر ہوئے جب آپ غزو کہ تبوک کی تیاری فر مار ہے تھے اوراس دفت واقعی نبی ٹاٹیٹی بڑی عمر کے تھے اورضعف شروع ہوگیا تھا۔ حفزت عائشہ ڈٹلٹا سے روایت ہے:

﴿لَمَّا بَدَّنَ رَسُولُ اللهِ ﷺ وَتَقُلَ كَانَ أَكْثَرُ صَلاَتِهِ جَالِسًا ﴾(صحيح مسلم، صلاة المسافرين، باب جواز النافلة قائمًا وقاعدًا، ح: ٧٣٧(١١٧)

''جب رسول الله مَثَالِيْظِ كى عمر برسى اوروزن زياده ہوگيا تو آپ زياده تربيثه كرنماز ادا فرماتے ہے۔''

عبرالله بن شقیق نے ام المونین عاکثہ ولی شائنہ سے پوچھاتھا: کیا نبی گائی کی میٹھ کرنماز اوا فرمالیا کرتے تھے؟ تو انہوں نے جواب دیا: «نَعَمْ بَعْدَ مَا حَطَمَهُ النّاسُ»(صحبح مسلم، صلاة المسافرين، باب جواز النافلة قائمًا وقاعدًا، ح: ۷۲۲(۱۱۹)

'' ہاں لوگوں کے آپ پر بھیٹر کرنے کے بعد ( یعنی بڑی عمر ہونے کے بعد آپ بیٹھ کر نماز پڑھ لیا کرتے تھے۔'')

اور حضرت حفصه والثنائ سے روایت ہے:

«مَا رَأَيْتُ رَسُولَ اللهِ ﷺ صَلَّىٰ فِي سُبْحَتِهِ قَاعِدًا حَتَّى كَانَ قَبْلَ وَفَاتِهِ بِعَامٍ فَكَانَ يُصَلِّي فِي سُبْحَتِهِ قَاعِدًا»(صحبح مسلم، صلاة المسافرين، باب جواز النافلة قائمًا وقاعدًا . . . ح :٧٣٣) ''میں نے رسول اللہ ﷺ کُوفِل نماز بیٹے کر پڑھتے ہوئے نہیں دیکھا لیکن وفات سے ایک سال پہلے میں نے آپ کوفیل

<sup>🛈</sup> السنن الكبرى للبيهقي:136/2

② صحيح البخارى، الأذان باب كيف يعتمد على الأرض إذاقام .....

نماز بیژه کریژھتے دیکھا۔''

ا بيروايت ميں الفاظ يه مين: وفات سے ايك سال يا دوسال پہلے ديكھا۔

یہ تمام روایات صحیح مسلم میں ہیں اوراس مؤقف کی تائیداس بات سے ہوتی ہے کہ زمین پرسہارا لینے کا ذکر حضرت مالک بن حوریث ڈاٹٹڑ کی حدیث میں ہے اور کسی چیز کاسہارا بوقت ضرورت، بن لیا جاتا ہے۔اس کی تائید حضرت عبداللہ بن بسحب ٹاٹٹڑ کی حدیث سے بھی ہوتی ہے جو بخاری اور دیگر کتب میں ہے کہ

«أَنَّ النَّبِيَّ وَالْخِيْ صَلَّىٰ بِهِمُ الظُّهْرَ فَقَامَ فِي الرَّكْعَتَيْنِ الأُولَيَيْنِ لَمْ يَجْلِسْ»(صحيح البخاري، الأذان، باب من لم ير التشهد الأول واجبًا . . . الخ، ح: ٨٢٩ وصحيح مسلم، المساجد، باب السهو في الصلاة . . . الخ، ح: ٥٧٠)

'' بے شک نبی مَانْ ﷺ نے ظہر کی نماز پڑ ھائی تو آپ پہلی دور کعتوں میں کھڑے ہو گئے اور بیٹھے نہیں۔''

[ولم یب بیلی کا گئی ہے اس سے تشہد میں بیٹھنا مراد ہے مطلق بیٹھنا مراد نہیں ہے۔ <sup>©</sup> واللّٰہ اعلم.

تشهد میں شروع ہے آخر تک شہادت کی انگلی کو حرکت دینا کیسا ہے؟

سوال اول سے لے کرآ خرتک سارے تشہد میں انگشت شہادت کوحرکت دینے کے بارے میں کیا تھم ہے؟

(جواب انگشت شهادت کودعا کے وقت حرکت دین چاہیے ٔ سارے تشہد میں نہیں جیسا کہ حدیث میں آیا ہے:

«يُحَرِّكُهَا يَدْعُو بِهَا»(الفتح الرباني:٣/١٤٧ وسنن النسائي، الافتتاح، باب موضع اليمين من الشمال في الصلاة، ح:٨٩٠)

'' آپائے حرکت دیتے (اور)اس کے ساتھ دعا فرماتے تھے۔''

اوراس کی وجہ بیہ ہے کہ دعا کرنے والا اللہ سجاعۂ وتعالیٰ سے دعا کرتا ہےاوراللہ تعالیٰ کی ذات گرامی آسان میں ہے جیسا کہ ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿ ءَأَمِنهُم مَّن فِي السَّمَآءِ أَن يَغْمِفَ بِكُمُ ٱلْأَرْضَ فَإِذَا هِي تَمُورُ ۞ أَمْ أَمِنتُم مَّن فِي السَّمَآءِ أَن يُرْسِلَ عَلَيْتُكُمْ حَاصِبَا فَسَتَعَامُونَ كَيْفَ نَذِيرِ ۞﴾ (الملك:١٦/٦٧)

استراحت کے بارے میں یہ کہنا کہ نی سالٹی کا یمل شعف اور من رسیدگی کی وجہ سے تھا کیونکہ اس کے راوی حضرت مالک بن حویرے واثنو ہیں جو 9 ہجری میں رسول اللہ شائی کا سے لئے سے لیکن یہ استدلال توی نہیں اس لیے کہ حدیث میں الصلوۃ میں بھی جائے استراحت کی تاکید موجود ہے جو حضرت ابو ہریرہ ڈٹاٹٹو سے مروی ہے۔ دیکھیے: (صحیح بنجساری: الاستئذان 'باب من رد فقال علیک السیلام 'حدیث: 6251) بنا ہریں جلس استراحت کو غیر ضروری قرار دینا تیجی نہیں۔ مسئون طریق پینی الم بالتراحت بھی شام ہر نمازی کو بلاتفریق کرنا چاہیے۔ (ص'ی)

'' کیاتم اس سے جوآسان میں ہے بےخوف ہو کہتم کوزمین میں دھنساد ہے اور وہ اس وقت حرکت کرنے گئے' کیاتم اس سے جوآسان میں ہے' نڈر ہو کہتم پر پچھراؤ کرنے والی آندھی چھوڑ دیے؟ سوتم عنقریب جان لوگے کہ میراڈرانا کیسا ہے۔'' اور نبی ٹاٹیٹا نے فرمایا ہے:

لِّ أَلَا تَأْمَنُونِي وَأَنَا أَمِينُ مَنْ فِي السَّمَاءِ (صحيح البخاري، المغازي، باب بعث علي بن أبي طالب وخالد بن الوليد رضي الله عنهما إلى اليمن . . . ح: ١٣٥١ وصحيح مسلم، الزكاة، باب ذكر الخوارج وصفاتهم، ح: ١٤٤١ (١٤٤)

'' کیاتم مجھےامین نہیں سمجھتے' حالانکہ میں تو اس کا امین ہوں جوآ سان میں ہے۔''

پس الله تعالیٰ آسانوں میں ہے ہر چیز ہے اوپر ہے پس آپ جب الله تعالیٰ ہے دعا کرتے ہیں تو اوپر کی طرف اشارہ کرتے ہیں۔ نبی سَائِیْمُ سے ثابت ہے کہ آپ نے جمۃ الوداع میں جب لوگوں کے سامنے خطبہ دیا تو فرمایا:

﴿ أَلاَ هَلْ بَلَّغْتُ؟ ﴾(صحيح مسلم، القسامة، باب تغليظ تحريم الدماء والأعراض والأموال، ح: ١٦٧٩) ''كيا مِن نے پنجادیا ہے؟''

''اےاللہ! تو گواہ رہنا'اے اللہ! تو گواہ رہنا' آپ نے بیتین بار فرمایا۔''

یہ صدیث بھی اس بات کی دلیل ہے کہ اللہ تعالیٰ ہر چیز کے اوپر ہے اور سائیک الی بات ہے جوفطرت عقل سمع اور اجماع ہر اعتبار سے واضح اور معلوم ہے 'لہٰذا آپ جب بھی دعا کریں' انگشت شہاوت کو حرکت دیں اور اس کے ساتھ آسان کی طرف اشارہ کریں اور دیگرمواقع پراسے ساکن رکھیں۔اب آیئے یہ دیکھیں کہ تشہد میں دعا کے مقامات کون کون سے ہیں۔وہ مقامات یہ ہیں:

﴿السَّلَامُ عَلَيْكَ أَيُّهَا النَّبِيُّ وَرَحْمَةُ اللهِ وَبَرَكَاتُهُ، السَّلَامُ عَلَيْنَا وَعَلَى عِبَادِ اللهِ الصَّالِحِينَ، اللَّهُمَّ بَارِكْ عَلَى مُحَمَّدِ، وَعَلَى آلِ مُحَمَّدِ، اللَّهُمَّ بَارِكْ عَلَى مُحَمَّدِ وَعَلَى آلِ مُحَمَّدِ، اللَّهُمَّ بَارِكْ عَلَى مُحَمَّدِ وَعَلَى آلِ مُحَمَّدِ، اللَّهُمَّ بَاللهِ مِنْ عَذَابِ جَهَنَّمَ، وَمِنْ عَذَابِ الْقَبْرِ، وَمِنْ فِتْنَةِ الْمَحْيَا وَالْمَمَاتِ»

یہ آٹھ مقامات ہیں جن میں انسان اپنی انگلی کو آسان کی طرف حرکت دےگا۔اگر وہ تشہد میں ان کےعلاوہ اور کوئی دعا مانئے تو اس میں بھی انگلی کواٹھائے کیونکہ قاعدہ یہ ہے کہ ہر دعا کے وقت وہ اپنی انگلی کواٹھائے۔

کیا پہلے تشہد میں درود پڑھنا جائز ہے؟

ر اکتفا کرے یا ورووشریف بھی پڑھ لے؟ سوال کی تشہد اول میں نمازی صرف تشہد ہی پرا کتفا کرے یا ورووشریف بھی پڑھ لے؟

(جواب تين يا جار ركعتول والى نماز كتشهداول مين صرف ان كلمات براكتفا كيا جائ:

﴿ النَّحِيَّاتُ للهِ وَالصَّـلُوَاتُ وَالطَّيْبَاتُ، السَّلاَمُ عَلَيْكَ أَيُّهَا النَّبِيُّ وَرَحْمَةُ اللهِ وَبَرَكَاتُهُ، السَّلاَمُ عَلَيْكَ أَيُّهَا النَّبِيُّ وَرَحْمَةُ اللهِ وَبَرَكَاتُهُ، السَّلاَمُ عَلَيْنَا وَعَلْى عِبَادِ اللهِ الصَّالِحِينَ، أَشْهَدُ أَنْ لاَّ إِلٰهَ إِلاَّ اللهُ، وَأَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّدًا عَنْدُهُ وَرَسُولُهُ (صحيح البخاري، الأذان، باب النشهد في الآخرة، ح: ٨٣١ وصحيح مسلم، الصلاة، باب النشهد في الصدة، والصلاة، ح: ٤٠٢)

''تمام قولی عبادتیں اللہ کے لیے ہیں اور تمام فعلی عبادتیں اور مالی عبادتیں بھی اللہ ہی کے لیے ہیں' سلام ہوآپ پراے اللہ کے نبی! ( عَلَیْمُ ) اور اللہ کی رحمتیں اور برکتیں بھی آپ پر ہوں اور سلام ہوہم پر اور اللہ کے نیک بندوں پر۔ ہیں گواہی دیتا ہوں کہ حضرت محمد عَلَیْمُ اللہ کے بندے اور اس کے رسول ہیں۔' افضل بہی ہے کہ انبی کلمات پر اکتفا کیا جائے اور اگر یہاں یہ درود شریف پڑھ لیا جائے تو اس میں بھی کوئی حرج نہیں: اللَّهُمَّ صَلِّ عَلَی مُحَمَّدِ، وَعَلَی آلِ مُحَمَّدٍ، کَمَا صَلَّیْتَ عَلَی إِبْرَاهِیمَ وَعَلَی آلِ اِبْرَاهِیمَ اِللَّهُمَّ بَارِكُ عَلَی مُحَمَّدٍ وَعَلَی آلِ مُحَمَّدٍ وَعَلَی آلِ مُحَمَّدٍ مَعْلَی آلِ مُحَمَّدٍ مَعْلی آلِ مُحَمَّدٍ وَعَلَی آلِ مُحَمَّدٍ کَمَا بَارَکْتَ عَلَی اِبْرَاهِیمَ وَعَلَی آلِ مُحَمَّدٍ کَمَا بَارَکْتَ عَلَی اِبْرَاهِیمَ وَعَلَی آلِ مُحَمَّدٍ مَعْدی، الفیلی ﷺ بعد النشہد، ح: ۲۳۷۰ وصحیح مسلم، الصلاة، باب الصلاة علی النبی ﷺ بعد النشهد، ح: ۲۳۷۰

۔ اللہ! تو محمد طالعیم پر رحمت نازل فرما 'جس طرح تونے ابراہیم علیظا اور آل ابراہیم پر رحمت نازل فرمائی ہے۔ بے شک تو ہی لائق حمد و ثنا 'بڑائی اور بزرگ کا مالک ہے۔ اے اللہ! تو محمد طالعیم اور آل محمد پر برکتیں نازل فرما جیسے قنے ابراہیم علیفا اور آل ابراہیم پر برکتیں نازل فرمائی ہیں۔ بے شک تو ہی تعریف کے لائق 'بڑائی اور بزرگ کا مالک ہے۔''

پچھ علاء نے اس تشہد میں بھی درودشریف پڑھنے کومتحب قرار دیا ہے لیکن میرے نز دیک زیادہ درست بات یہ ہے کہ صرف التحیات .....ہی پراکتفا کیا جائے اوراگر درود شریف پڑھ بھی لے تو کوئی حرج نہیں بالخصوص جب امام تشہد میں زیادہ دیرینیٹھے تو پھر درودشریف کوبھی پڑھ لے۔

نماز میں توڑک کے متعلق کیا حکم ہے؟

<u>سوال</u> نماز میں تو ترک (سرین پرسہارا لینے) کے بارے میں کیا تھم ہے؟ کیا یہ تھم مردوں اورعورتوں سب کے لیے ہے؟ رہنما کی فرما ئمیں۔ جزا کہ اللّٰہ حیراً۔

رجواب ہروہ نمازجس میں دوتشہد ہوں مثلاً: نماز مغرب عشاء ظہر اور عصر اس کے آخری تشہد میں تو تک (سرین پرسہار الینا) سنت ہوارہ وہ نماز جس میں ایک تشہد ہوں مثلاً: نماز مغرب عشاء ظہر اور عمر اوں سب کے لیے تو ترک ہے اور اصل میہ ہے کہ احکام شرعیہ میں مردوں اور عور توں میں مساوات ہے آلا میہ کہ کہ تھم کے بارے میں شرعی دلیل سے میڈابت ہوجائے کہ اس میں مساوات نہیں ہے اور ایسی کوئی شرعی دلیل موجود نہیں ہے جس ہے معلوم ہوتا ہو کہ مردوں اور عور توں کے لیے نماز کی کیفیت مختلف ہے بلکہ اس مسئلہ میں مردوں اور عور توں کے لیے ایک ہی تھم ہے۔

### کیاایک سلام پراکتفاجائز ہے؟

سوال ایک امام صاحب دا کمیں طرف صرف ایک ہی سلام پھیرتے ہیں تو کیا ایک ہی سلام پراکتفا کرنا جائز ہے؟ فتوی عطافر ما کمیں۔
جواب بعض علاء ایک ہی سلام پراکتفا کو جائز قرار دیتے ہیں اور بعض کی رائے ہے کہ دوسلام ضروری ہیں اور ایک تیسری رائے یہ ہے کہ نفل نماز میں ایک سلام کافی ہے لیکن فرض نماز میں دوسلام ہی ضروری ہیں۔ احتیاط ای میں ہے کہ انسان دوسلام پھیرے کو کہ نمی ہی وارد ہے اس میں احتیاط بھی ہے اور زیادہ ذکر بھی۔ اگر امام ایک طرف سلام پھیرے اور مقتدی کی رائے میں صرف ایک سلام پراکتفا سیح نہ ہوتو وہ دونوں طرف سلام پھیرد ہے اس میں کوئی حرج نہیں اور اگر امام دوطرف سلام پھیرے اور مقتدی کی رائے میں ایک سلام پی کافی ہوتو اسے جا ہے کہ امام کی افتد اکی وجہ سے وہ دونوں طرف سلام پھیرے۔

## سلام پھیرنے کے بعدامام کوفوراً رخ نہیں بدلنا جاہیے

<u>سوال</u> کیاامام کے لیے بیزیادہ بہتر ہے کہ دہ سلام کے فوراً بعد مقتدیوں کی طرف منہ کریے یا سے تھوڑ اساانتظار کرنا چاہیے؟

(جواب امام کے لیے زیادہ بہتریہ ہے کہوہ قبلدرخ بیضار ہے اور پھرتین بار" اَسْتَغُفِرُ اللّٰهُ" اورایک بار:

﴿اَللَّهُمَّ أَنْتَ السَّلاَمُ، وَمِنْكَ السَّلاَمُ، تَبَارَكْتَ ذَاالْجَلاَلِ وَالإِكْرَامِ (صحيح مسلم، المساجد، باب استحباب الذكر بعد الصلاة . . . ح: ٩٩١)

''اے اللہ تو سلام ہے' تیری ہی طرف سے سلامتی ہے۔ بڑا برکت والا ہے تو اے عظمت وجلال اورا کرام واحسان کے مالک ۔''پھرمقتریوں کی طرف منہ کرے۔

اگر مام کے اٹھنے سے مقتدیوں کی گردنوں کو پھلانگنالازم آتا ہوئتو افضل بیہ ہے کہ وہ اپنی جگہ پر ببیٹھا رہے تی کہ اے گزرنے کے لیے جگہل جائے اورا گرایسی صورت نہ ہوتو پھر وہ اٹھ سکتا ہے۔مقتدیوں کو جا ہیے کہ وہ امام سے پہلے نہ اُٹھیں کیونکہ نبی ٹاٹھیانے فرمایا ہے:

﴿ أَيُّهَا النَّاسُ إِنِّي إِمَامُكُمْ فَلاَ تَسْبِقُونِي بِالرُّكُوعِ وَلاَ بِالسُّجُودِ وَلاَ بِالْقِيَامِ وَلاَ بِالاِنْصِرَافِ» (صحيح مسلم، الصلاة، باب تحريم سبق الإمام ... ح:٤٢٦) ''لوَّوا مِين تُحاراامام بول ـركوع' سجودُ قيام اورانفراف مِين جُهر سيست ندكيا كرو-'' اگرامام سنت سے زيادہ ورقبلدرخ بينھار ہے تو پجرمقترى امام سے پہلے اٹھ سکتا ہے۔

### نماز کے فوراً بعد مصافحہ کیساہے؟

### نماز کے بعداذ کارمسنونہاورتتبیج کااستعال

سوال ذکر کے لیے تیج کے استعال کرنے کے بارے میں آپ کی کیارائے ہے؟

رجواب تشبیح استعال کرناجا کزیے کیکن افضل سے کہ انگلیوں اور ان کے پوروں پر ذکر کیا جائے کیونکہ نمی سُلُمُنْ کا ارشادگرا می ہے: ﴿ وَاعْقِدْنَ بِالْأَنَامِلِ فَإِنَّهُنَّ مَسْتُولاَتٌ مُسْتَطَقَاتٌ (مسند أحمد: ٦/ ٣٧١ وسنن أبي داود، الصلاة، باب التسبیح بالحصی، ح: ١٥٠١ وجامع الترمذي، الدعوات، باب في فضل التسبیح، ح: ٣٥٨٣)

''اورانگلیوں کے بوروں کےساتھ گرہ لگاؤ ( گنو ) کیونکہ قیامت کے دن ان سےسوال کیا جائے گا اوران سے بوچھا جائے گا۔''

ہاتھ میں تنبیج کیڑنے کی صورت میں ریا کاری کا بھی اندیشہ ہے اور پھر تنبیج استعال کرنے والا اکثر و بیشتر حضور قلب سے کام نہیں لیتا کیونکہ ایک طرف وہ تنبیج پھیرڑ ہا ہوتا ہے اور دوسری طرف دائیں بائیں دیکھ رہا ہوتا ہے کہ لہذا افضل اور اولی میہ ہے کہ انگلیوں پراللہ تعالیٰ کاذکر کیا جائے۔

- سوال نمازے سلام پھیرنے کے بعدمنون اذکارکون سے ہیں؟
- رجواب نمازوں کے بعد ذکر کا حکم دیتے ہوئے اللہ تعالیٰ نے فرمایا ہے:

﴿ فَإِذَا قَضَيَتُمُ ٱلصَّلَوْةَ فَأَذَكُرُوا ٱللَّهَ قِيكُما وَقَعُودًا وَعَلَى جُنُوبِكُمُ ﴿ (النساء: ١٠٣/٤) '' پھر جبتم نمازاداكر چكوتو كھڑے اور بيٹھے اور ليٹے (ہرحالت میں) الله كو يادكرو۔''

یہ ذکر جس کا اللہ نے اجمالاً تھم دیا'نبی مُناقِعً نے اس کی تفصیل بیان فر مادی ہےاوروہ میر کے سلام پھیرنے کے بعد آپ تین بار سیکہیں:

«أَسْتَغْفِرُ اللهَ»(صحيح مسلم، المساجد، باب استحباب الذكر بعد الصلوة، ح:٥٩١)

''میں اللہ تعالیٰ ہے بخشش ما نگتا ہوں۔''

#### اور پھر بيہ پڑھيں:

﴿اَللَّهُمَّ أَنْتَ السَّلَامُ، وَمِنْكَ السَّلَامُ، تَبَارَكْتَ ذَاالْجَلاَلِ وَالإِكْرَامِ»(صحيح مسلم، المساجد، باب اسحباب الذكر بعد الصلاة، ح:٩٩١)

"ا الله الوسلام ب تيرى بى طرف سے سلامتی ہے۔ بروابر كت والا ب توائ عظمت وجلال اوراكرام واحسان كے مالك!" الاَ إِلٰهَ إِلاَّ اللهُ وَحْدَهُ لاَ شَرِيكَ لَهُ، لَهُ الْمُلْكُ، وَلَهُ الْحَمْدُ، وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيء قَدِيرٌ، اَللَّهُمَّ لاَ مَانِعَ لِمَا أَعْطَيْتَ، وَلاَ مُعْظِيَ لِما مَنَعْتَ، وَلاَ يَنْفَعُ ذَا الْجَدُّ مِنْكَ الْجَدُّ» (صحيح البخاري، الاذان، باب الذكر بعد العسلاة، ح: ٨٤٤ وصحيح مسلم، المساجد، باب استحباب الذكر بعد الصلاة، ح: ٩٣٠)

''اللہ کے سواکوئی لائن عبادت نہیں۔وداکیلا ہے کوئی اس کا شریک نہیں۔اس کا سارا ملک ہےاوراس کی ساری تعریف ہے اور وہی ہرچیز پر قاسے۔ا۔ ایک میں جوعطا فرمائے اس کوکوئی منع کرنے والانہیں اور جوتو نیدوئے اسے کوئی دینے والانہیں اور کسی دولت مندکواس کی دولت (تیری گرفت سے ) نہیں بچاسکتی۔''

﴿ إِلٰهَ إِلاَ اللهُ وَحْدَهُ لاَ شَرِيكَ لَهُ, لَهُ الْمُلْكُ وَلَهُ الْحَمْدُ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ،
 لاَ حَوْلَ وَلاَ قُوَّةَ إِلاَّ باللهِ، لاَ إِلهَ إِلاَّ اللهُ، وَلاَ نَعْبُدُ إِلاَّ إِيَّاهُ، لَهُ النَّعْمَةُ وَلَهُ الْفَضْلُ،
 وَلَهُ الثَّنَاءُ الْحَسَنُ، لاَ إِلَهَ إِلاَّ اللهُ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ وَلَوْ كَرِهَ الْكَافِرُونَ (صحيح مسلم،
 المساجد، باب استحباب الذكر بعد الصلاة، ح: ٩٤٥)

''اللہ کے سواکوئی لائق عبادت نہیں۔ وہ یکنا ہے اس کا کوئی شریک نہیں۔ اس کا سارا ملک ہے اوراس کی ساری تعریف ہے اور ہی ہر چیز پر قادر ہے (کسی بھی کام کی) طافت وقوت اللہ (کی مدد) کے بغیر ممکن نہیں۔ اللہ کے سواکوئی معبود نہیں ہم اس کے سواکسی کی بھی عبادت نہیں کرتے۔ اس کی عطا کردہ سب نعمیں ہیں اوراس کا (ہم پر) فضل واحسان ہے' اس کی سب اچھی تعریفیں ہیں اللہ کے سواکوئی معبود نہیں' ہم تو پورے اخلاص کے ساتھ صرف اس کے دین کے مانے والے ہیں' خواہ کا فرول کو مہرا گئے۔''

اى طرح نبى ئاليَّمُ كاميم معمول تفاكه آپ تينتيس بار سبحان اللَّه تينتيس بارالحسد للَّه اورتينتيس باراللَّه اكبر پڑھتے اور درج ذبل كلمات پڑھ كراس تعدادكو يوراسوكرديتے:

«لاَ إِلٰهَ إِلاَّ اللهُ وَحْدَهُ لاَ شَرِيكَ لَهُ، لَهُ الْمُلْكُ وَلَهُ الْحَمْدُ وَهْوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ» (صحيح مسلم، المساجد، باب استحباب الذكر، ح:٩٧)

''التد کے سواکوئی معبود نہیں۔وہ اکیلا ہے'اس کا کوئی شریک نہیں۔سارا ملک اس کا ہے' ساری تعریفیں بھی اس کے لیے ہیں اور وہ ہرچیزیر قادر ہے۔''

آپ[سُبُحَانَ اللَّهِ وَالْحَمُدُ لِلَّهِ وَاللَّهُ اكْبَرُ] كومجوى طور پرسى تينتيس بار پرْ هسكة بين اورتسي وتمير وتكير كلمات كو الگ الگ تينتيس بار پرُ هر آخريس ايك بار [لَا إلَه إلَّا اللَّهُ وَحَدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ لَهُ الْمُلُكُ وَلَهُ الْحَمُدُ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَى قَدِيرًا بھى پرُ هسكة بين -

اس طرح نیکھی جائز ہے کہ تینتیں باز کے بجائے تتبیع ،تخمید اور تکبیر کے کلمات دس دن بار پڑھ لیے جائیں'اس طرح پیکلمات تینتیں بار ہوجائیں گے اور ریکھی سنت سے ثابت ہے۔ <sup>©</sup>

اس سلسله بیں سنت سے رہمی ثابت ہے کہ آپ[سُبُحان اللهِ وَالْحَمُدُ لِلّهِ وَلَا اِللّهَ اِلَّا اللّهُ وَاللّهُ اَ كُبَرُ ] كان چاركلمات كو پجيس بجيس بار پڑھلیں اور اس طرح ان كلمات كى تعدادا كيہ موجائے گی۔ ©

ذكركى ان مختلف صورتوں ميں سے جس كو بھى اختيار كرليا جائے جائز ہے كيونكه شرعى قاعدہ يہ ہے كہ جن عبادات كومختلف طريقوں

① سنن أبي داود الأدب باب في التسبيح عند النوم، حديث: 5065

الدعوات باب منه حديث:3413

ے اداکر نا ثابت ہے ان کے بارے میں بیرتمام طریقے مسنون ہیں الہذاان میں ہے بھی کسی طریقے کو اختیار کر لیا جائے اور بھی کسی طریقے کو تا کہ انسان سنت سے ثابت تمام طریقوں کے مطابق عمل کرسکے۔ بیراذ کارعام ہیں اور انہیں گنجر' ظہر' عصر' مغرب اورعشا تمام نمازوں کے بعد پڑھنا چاہیے' مغرب اور فجر کی نمازوں کے بعد دس بارتہلیل کے کلمات بھی پڑھنے چاہمیں' اسی طرح مغرب و فجر کی نمازوں کے بعد سات باریک کلمہ پڑھنا جا ہے:

﴿ ٱللَّهُمَّ أَجِرْنِي مِنَ النَّارِ ﴾ (سنن أبي داود، الأدب، باب ما يقول إذا أصبح، ح:٥٠٧٩) ''اےاللہ! مجھے (جہنم کی) آگ ہے، بچا۔''

### نماز کے بعد ہاتھ اٹھا کر دعا کرنا کیساہے؟

ر السوال نماز کے بعد ہاتھ اٹھا کر دعا کرنے کے بارے میں کیا تھم ہے؟

(جواب) ہی تھم شریعت نہیں ہے کہ نماز سے فراغت کے بعدانیان ہاتھ اٹھا کر دعا کرئے اگر دعا کا ارادہ ہوتو نماز سے فراغت کے بعد کی نسبت نماز کے اندر دعا کرنا افضل ہے جبیبا کہ حدیث حضرت ابن مسعود دلائٹؤمیں نبی مُلاَثِیْم نے تشہد کا ذکر کرتے ہوئے اس کی طرف راہنمائی فرمائی کہ:

﴿ ثُمَّ لِيَتَخَيَّرُ مِنَ الدُّعَاءِ أَعْجَبَهُ إِلَيْهِ ﴾(صحيح البخاري، الأذان، باب ما يتخير من الدعاء بعد التشهد، ح: ٨٣٥)

'' پھراس دعا کواختیار کرلے جواسے زیادہ پہندہو۔''

اوربعض عوام جوبیر کرتے ہیں کہ جب بھی وہ نفل نماز اداکر ہیں تو فراغت کے بعد ہاتھ اٹھا کر دعاکرتے ہیں اور بعض اس قدر جلد دعاکرتے ہیں کہ معلوم ہوتا ہے کہ انھوں نے کوئی دعا کی ہی نہیں کیونکہ اکثر و بیشتریہ دیکھا گیا ہے کہ نماز کے لیے اقامت ہی جارہی ہے نفل پڑھنے والا تشہد میں ہے اوروہ سلام پھیرنے کے فوراً بعد ہاتھ اٹھا لیتا ہے اورکوئی دعا بھی نہیں کرتا بلکہ معلوم ہوں ہوتا ہے واللہ اعلم کہ اس نے محض ہاتھ اٹھا کر منہ پر پھیر لیے ہیں اور بیصرف اس لیے تاکہ وہ دعا کی اس رسم کو پورا کر لے جے وہ حکم شریعت ہم شریعت نہیں بلکہ اس حد تک اس کے اجتمام سے بیفعل بدعت شارہوتا ہے۔

### فرض نماز کے بعد بلندآ واز سے اجتماعی ذکر

سوال بعض مما لک میں فرض نمازوں کے بعد سورہ فانخہ ذکر اور آیت اکس کو اجما کی طور پر بلند آواز سے پڑھا جاتا ہے اس کے بارے میں کیا تھم ہے؟

ر المراد کے بعد سورہ فاتحہ آیت الکری اور ذکر اجماعی طور پر بلند آواز سے پڑھنا بدعت ہے کیونکہ نی اکرم ظافیم اور آپ کے صحابہ کرام ڈوائیم کے بارے میں یہ بات معروف ہے کہ وہ نماز کے بعد بلند آواز سے ذکر تو کیا کرتے تھے لیکن ان میں سے ہمخض انفرادی طور پر اللہ تعالی کا ذکر کیا کرتا تھا وہ اجماعی طور پر ذکر نہیں کیا کرتے تھے۔ فرض نماز کے بعد بلند آواز سے ذکر کرتا سنت ہے

جبیا کہ صحیح بغاری میں حضرت ابن عباس بھائٹنا سے روایت ہے:

﴿ أَنَّ رَفْعَ الصَّوْتِ بِالذِّكْرِ حِينَ يَنْصَرِفُ النَّاسُ مِنَ الْمَكْتُوبَةِ كَانَ عَلَى عَهْدِ رَسُولِ اللهِ ﷺ (صحيح البخاري، الأذان، باب الذكر بعد الصلاة، ح: ٨٤١)

'' نبی اکرم مُلَاثِیْظِ کے عہد میں جب لوگ فرض نماز سے فارغ ہوتے تو بلند آ واز سے ذکر ہوتا تھا۔''

نماز سے فراغت کے بعد سری یا جہری طور پر سورہ فاتحہ پڑھنے کے بارے میں مجھے نبی تَکَیْنِمُ کی کوئی حدیث معلوم نہیں۔ حدیث میں تو صرف'' آیت الکری' سورت اخلاص اور معوّ ذتین' پڑھنے کا ذکر ہے۔

## قضائے حاجت کی وجہ سے نماز باجماعت کوچھوڑ اجا سکتا ہے

سوال جب انسان کویداندیشه ہو کہ قضائے حاجت کی وجہ ہے نماز با جماعت ادانہیں کی جاسکے گی تو کیاوہ حاجت کوردک کرنماز باجماعت اداکر لے یا پہلے قضائے حاجت کرئے خواہ جماعت فوت ہی ہوجائے؟

ر جواب اسے جاہیے کہ پہلے قضائے حاجت کرئے گھر وضو کرکے نماز ادا کرے خواہ جماعت فوت ہو جانے کیونکہ بینماز باجماعت ادا نہ کرنے کے لیے ایک شرعی عذر ہے اور نبی ٹاٹیٹی نے فرمایا ہے:

«لاَ صَلاَةَ بِحَضْرَةِ الطَّعَامِ، وَلاَ هُوَ يُدَافِعُهُ الأَخْبَثَانِ»(صحيح مسلم، المساجد، باب كراهة الصلاة بحضرة الطعام، ح:٥٦٠)

'' کھانے کی موجود گی میں نماز نہیں اور نہاس وقت جب کہ بول و براز اس سے مزاحمت کررہے ہوں (اسے قضائے حاجت کامعاملہ درپیش ہو۔'')

### نمازمیں آئکھیں بند کرلینا

سوال نماز میں آکھیں بند کر لینے کے بارے میں کیا تھم ہے؟

جواب نماز میں آتھوں کو بند کرنا مکروہ ہے کیونکہ یہ نبی تالیقیا کے معمول کے خلاف ہے ابستہ اگر کوئی سبب ہوتو آتھوں کو بند کیا جاسکتا ہے مثل: اس کے آگے کوئی منقش دیوار ہویا جائے نماز منقش ہویا اس کے آگے تیز روشنی ہوجواس کی آتھوں کو نکلیف دیتی ہو۔ الغرض اگر کسی سبب کی وجہ ہے آتھوں کو بند کیا ہوتو کوئی حرج نہیں ورنہ مکروہ ہے۔ مزید تفصیل کے لیے امام ابن قیم ہولیا ہی کہ کتاب د' دادالمعاد' ملاحظہ فرما کمیں۔

## كيادورانِ نماز ميں انگلياں چٹخانا جائز ہے؟

روران نماز میں غلطی سے اٹھیاں چھانے سے نماز باطل ہوجاتی ہے؟ سوال

جواب انگلیاں چھانے سے نماز باطل تو نہیں ہوتی لیکن انگلیاں چھٹا نا ایک بے فائدہ کام بے اوراگر انسان نماز باجماعت اداکرتے ہوئے ایسا کام کرے تو سننے والوں کوتشویش میں بتلا کردیتا ہے اوراس طرح تنہائی میں ایسا کرنے کی نسبت اس کے نقصان میں اضافہ ہوجاتا ہے۔اس مناسبت سے میں یہال ہے بات کہنا بھی پند کروں گاکہ نماز میں حرکت کی پانچ اقسام ہیں: © حرکت واجب- ﴿ حرکت مسنون- ﴿ حرکت مکروه- ﴿ حرکت حرام- ﴿ حرکت جائز-

لا حرکت واجب وہ ہے جس پر نماز کا کوئی فعل واجب موقوف ہومثلاً: یہ کہ انسان نمازادا کرنا شروع کردے اور پھراہے یاد آئے کہ
اس کے ردمال پر نجاست لگی ہوئی ہے تو اس صورت میں اس کے لیے یہ واجب ہے کہ وہ اپنے رومال کو اتارد ہے۔ یہ حرکت
واجب ہے اور اس کی دلیل یہ ہے کہ نبی مُلَّا اُلِّمُ نمازادا فر مار ہے تھے کہ آپ کے پاس جبر میں آئے اور انھوں نے یہ بتایا کہ آپ
کے جوتوں کو نجاست لگی ہوئی ہے تو نبی اکرم مُلِّا اِلِمُمَا نے انھیں دوران نمازی میں اتارد یا اور نماز کو جاری رکھا' پس بیحرکت واجب
ہے اور اس کے لیے ضابطہ یہ ہے کہ اس برکسی واجب کو اداکر نایا کسی کوترک کرنا موقوف ہو۔

للے حرکت مسنون وہ ہے جس پرنماز کا کمال موقوف ہومثلاً: صف میں خلا آجانے کی صورت میں اس خلا کو پر کرنے کے لیے صف کے قریب ہونا' مثلاً: انسان نماز ادا کر رہا ہواوراس کے اور اس کے ساتھی کے درمیان خلا ہوتو اس خلا کو پر کرنے کے لیے اپنے ساتھی کے قریب ہونا حرکت مسنون ہوگی کیونکہ جماعت کی صورت میں خلا کو پر کرنا مسنون ہے۔

للہ حرکت مکروہ وہ ہےجس کی نماز میں کوئی ضرورت نہ ہواور نہ بھیل نماز کے ساتھ ہی اس کا کوئی تعلق ہو۔

لا حرکت حرام وہ ہے جو بہت زیادہ اور سلسل ہو مثلاً: یہ کہ انسان نماز میں حالت قیام میں ہواور وہ کوئی بے فائدہ حرکت شروع کردئے رکوع کی حالت میں ہواور وہ بھی حرکت کررہا ہواور پھر سجدہ اور جلسہ میں بھی اس حرکت کو جاری رکھے حتی کہ نماز کی صورت ہی ختم ہوجائے تو بیچر کت حرام ہے کیونکہ اس سے نماز باطل ہوجاتی ہے۔

للے حرکت مباح وہ ہے جو ندکورہ بالاصورتوں کے علاوہ ہومثلاً: یہ کہ ضرورت پیش آنے پرتھجلی کرلے یا اس کا رو مال اس کی آنکھوں پرگر جائے اوروہ اے آنکھوں سے او پر اٹھالے تو بیرحرکت مباح ہے۔ یا بیہ کہ کوئی انسان اس سے اجازت طلب کرے اور وہ ہاتھ اٹھا کراسے اجازت دے دیے تو بیرحرکت بھی جائز ہے۔

#### نماز میں سترے کا بیان

سوال سرے کے بارے میں کیا حکم ہاوراس کی مقدار کتی ہے؟

جواب نماز میں سر ہسنت مؤکدہ ہے البتہ امام کے سر ہ پراکتفا کی وجہ سے مقتدی کے لیے سر ہ اختیار کرنا مسنون نہیں ہے۔ اس کی مقدار کے بارے میں نبی اگرم تلایق سے سوال کیا گیاتو آپ نے فرمایا:

لامِثْلَ مُؤْخِرَةِ الرَّحْلِ»(صحيح مسلم، الصلاة، باب سترة المصلي . . . ح:٤٩٩)

''کجاوے کے پیچھلے جھے کی طرح ہو۔''

لیکن بیاس کی زیادہ سے زیادہ مقدار ہے جب کہاس سے کم تر مقدار بھی جائز ہے کیونکہ دوسری صدیث میں آیا ہے: ﴿ إِذَا صَلَّى أَحَدُّكُمْ فَلْيَسْتَتَوْ لِصَلاَتِهِ وَلَوْ بِسَهْمٍ ﴿ (مسند أحمد، ح: ٣/ ٤٠٤ وصحیح ابن خزیمة، سنرۃ المصلی، ح: ٨١١)

''جبتم میں ہے کوئی نماز پڑھے توسترہ اختیار کرے خواہ وہ تیر کے بفتر ہو''

#### ایک اور حدیث میں بے جے امام ابوداود راطف نے حسن سند کے ساتھ روایت کیا ہے:

﴿ فَإِنْ لَمْ يَجِدُ فَلْيَخُطَّ خَطًّا ﴾ (سنن أبي داود، الصلاة، باب الخط إذا لم يجد عصا، ح: ٦٨٩ وسنن ابن ماجه، إقامة الصلوات، باب مايستر المصلي، ح: ٩٤٣ واللفظ له وصحيح ابن خزيمة، سترة المصلى: ٢/ ٨١١،١٢/

''اگراہے کوئی چیز نہ ملے تو لکیر تھینج لے۔''

حافظ ابن حجر رئالٹنے نے ''بلوغ الرام' میں لکھا ہے کہ جس نے اس حدیث کو مضطرب قر اردیا ہے' اس کی بات درست نہیں ہے
کیونکہ اس حدیث میں کوئی الی علت نہیں جس کی وجہ سے اسے رد کر دیا جائے' لہٰذا ہم یہ کہتے ہیں کہ سترہ کی کم سے کم مقدار لکیراور
زیادہ سے زیادہ یہ ہے کہ وہ کجاوے کے پچھلے حصے کے برابر ہو۔ (لیکن شخ البانی رٹائے اوردیگر کئی تحدثین نے اسے ضعیف ہی قرار دیا ہے۔)
سوال جب کوئی شخص مجدحرام میں نماز ادا کر رہا ہو' نماز فرض ہویا نفل اور نماز ادا کرنے والا مقتدی ہویا منفر ڈاس کے آگے سے
گزرنے کے بارے میں کیا تھم ہے؟

(جواب مبحد حرام یا کسی بھی دوسری مبحد میں مقتدی کے آگے ہے گزرنے میں کوئی حرج نہیں (کیونکہ امام ان کے لیے سترہ ہے) کیونکہ حضرت ابن عباس ڈھٹنی جب نبی مُالیٹی کی خدمت میں حاضر ہوئے تو آپ منی میں لوگوں کوکسی دیوار کی اوٹ کے بغیر نماز پڑھا رہے تھے تو حضرت ابن عباس ڈھٹن گدھے پر سوار صف کے آگے ہے گزرگے اور کسی نے انھیں منع نہ کیا۔ <sup>©</sup>

نمازی اگرامام یامنفر دہوتو اس کے آگے سے گزرنا جائز نہیں نہ متحد حرام میں اور نہ کسی دوسری جگہ کیونکہ دلائل کے عموم کا یہی تقاضا ہے اورالیں کوئی دلیل نہیں جس سے بیمعلوم ہو کہ مکہ یامنجد حرام میں نمازی کے آگے سے گزرنے میں کوئی نقصان نہیں یا اس سے گزرنے والا گناہ گارنہیں ہوتا۔

## نماز پڑھتے وقت بجل کا ہیٹر وغیرہ سامنے ہوتو کو کی حرج نہیں

سوال نمازاداکر نے والے نمازیوں کآ گے بجل کا ہیٹر رکھنے کے بارے میں کیاتھم ہے؟ کیااس میں کوئی شرعی ممانعت ہے؟ اللہ تعالٰی آپ کوثواب عطافر مائے اور آپ کے علم کے ساتھ مسلمانوں کونفع پہنچائے!

جواب مجد میں قبلہ کی طرف نمازیوں کے آگے ہیٹر رکھنے میں کوئی حرج نہیں مجھے اس کے بارے میں کسی شرعی ممانعت کاعلم نہیں ہے۔

# کیا نمازی قراءت میں جنت اورجہنم کے ذکر پر دعا اور پناہ طلب کرسکتا ہے؟

ر کیا نمازی کے لیے یہ جائز ہے کہ وہ قراءت میں جنت کے ذکر کے موقع پر اللہ تعالی سے جنت کا سوال کرے اور جہنم کے ذکر کے وقت اللہ تعالیٰ سے آتش دوزخ سے پناہ مائگے؟ کیااس بارے میں مقتذی اور منفر دمیں کوئی فرق ہے؟

① صحيح البخارى العلم باب متى يصح سماع الصغير عديث:76

ر<del>جواب</del> ہاں پیر جائز ہے اوراس بارے میں امام' منفرد اور مقتدی میں کوئی فرق نہیں البنتہ مقتدی کے لیے بیشرط ہے کہ وہ اس قدر مشغول نہ ہو کہ وہ اس خاموثی کواختیار نہ کر سکے جس کےاختیار کرنے کا قراءت کے موقع پر بھم دیا گیا ہے۔

#### سجده سهو کے اسباب کا بیان

سوال سجده مهوکن اسباب کی وجہ سے کیا جاتا ہے؟

(جواب نماز میں بحدہ سہو کے عموماً درج ذیل تین اسباب ہیں: ﴿ نماز میں اضافہ ہوجانا ﴿ کمی ہوجانا ﴿ مُک میں ہتلا ہوجانا ۔ اصافے کی مثال ہے ہے کہ انسان نماز میں رکوع یا سجدہ یا قیام یا قعدہ کا اضافہ کردے۔ اور کمی کی مثال ہے ہے کہ نماز کے کسی رکن کو کم کردے۔ اور شک کی مثال ہے ہے کہ اسے بیشک ہوکہ اس نے تین رکعتیں پڑھی ہیں یا چار؟ اگرکوئی شخص جان ہو جو کرنماز میں رکوع یا بحدہ یا قیام یا قعدہ کا اضافہ کردے تو اس کی نماز باطل ہوجائے گی کیونکہ اس نے نماز کو اس طرح ادانہیں کیا جس طرح اللہ تعالی اور اس کے رسول من الی تھے اسے اداکر نے کا تھے دیا ہے۔ اور نبی منافی افراس کے رسول منافی ہوجائے اسے اداکر نے کا تھے دیا ہے۔ اور نبی منافی نے نما نیا ہے:

ا مَنْ عَمِلَ عَمَلًا لَيْسَ عَلَيْهِ أَمْرُنَا فَهُو رَدُّه (صحيح البخاري معلقًا، البيوع، باب النجش ... قبل، ح:٢١٤٢ وصحيح مسلم، الأقضية، بـاب نقض الأحكام البـاطلـة ورد محـدثـاب الأمـور، ح:١٧١٨(١٨)

"جس نے کوئی ایساعمل کیا جس کے بارے میں ہماراامر (تھم) نہ ہوتو وہ مردود ہے۔"

اگر بھول کراضا فہ ہو جائے تو اس سے نماز باطل نہیں ہوگی البتہ سلام کے بعد بحدہ سہوکرتا ہوگا اوراس کی دلیل حضرت ابو ہر پرہ دوائٹ کی بے صدیث ہے کہ نبی سائٹ نے جب ظہریا عصر کی نماز میں ایک بار دور کعتیں پڑھ کر سلام پھیر دیا تھا اور صحابہ کرام ہونائٹ نے آپ سے اس کا ذکر کیا تو آپ نے باقی ماندہ نماز پڑھائی 'پھر سلام پھیر دیا اور سلام پھیر نے کے بعد دو بحدے کیے۔ اور حضرت ابن مسعود ڈٹٹٹ سے مروی حدیث میں ہے کہ ایک بار نبی اکرم سکٹٹٹ نے ظہر کی پانچ رکعتیں پڑھادیں اور جب آپ نماز سے فارخ ہوئے تو عرض کیا گیا گیا ہے؟ آپ نے فرمایا: ''وہ کیسے؟'' صحابہ کرام ڈوٹٹٹ نے عرض کیا کہ آپ نے پانچ رکعتیں پڑھائی ہیں آپ نے اپنے دونوں پاؤں کو موڑا 'قبلہ کی طرف رخ کیا اور دو بحدے کیے۔ ©

اگر کی کا تعلق نماز کے ارکان میں ہے کی رکن ہے ہوتو اس کی دوصور تیں ہوسکتی ہیں: ﴿ اسے بیہ بات دوسری رکعت میں اس مقام پر چہنچنے سے پہلے یاد آئے تو اس صورت میں لازم ہوگا کہ وہ اس رکن کو اداکر نے کے بعد باقی نماز کو اداکر ہے۔ ﴿ اگراسے بیہ بات دوسری رکعت میں اس مقام پر چہنچنے کے وقت یاد آئے تو بید رکعت اس رکعت کے قائم مقام ہوگی جس میں اس نے رکن کوترک کردیا تھا اور اس دوسری رکعت کے بدلے میں اور رکعت پڑھنی چاہے اور ان دونوں حالتوں میں اسے سلام کے بعد مجدہ ہوکرنا چاہیے۔ پہلی صورت اس کی مثال میہ ہے کہ ایک شخص پہلی رکعت میں پہلے مجدہ کے بعد ہی اٹھ کھڑ امواور نہ بیٹھا ہواور نہ اس نے ووسر اسجدہ کیا

صحيح البخارى٬ الصلاة٬ باب تشبيك الأصابع في المسجد وغيره،حديث:482

صحيح البخارى الصلاة باب ماجاء في القبلة و من لم يرالإعادة .....حديث:404

ہواور جباس نے قراءت شروع کی تواہے یاد آیا کہ اس نے تجدہ نہیں کیااور نہ وہ دو تحدوں کے درمیان بیٹھا ہے تواہے چاہے کہ وہ لوٹ کر دو ٔ تجدول کے درمیان بیٹھے کچر تجدہ کرےاور کچر کھڑے ہوکر باقی نماز ادا کرےاور سلام کے بعد مجد ہ سہوکرے۔

دوسری صورت کی مثال میہ ہے کہ ایک شخص پہلی رکعت میں پہلا سجدہ کرنے کے بعد اٹھ کھڑا ہواور اس نے دوسرا سجدہ نہ کیا ہواور نہ وہ دونوں سجدوں کے درمیان میں بیٹھا ہواور پھراسے میہ بات یا دبھی اس وقت آئی ہو۔ جب وہ دوسری رکعت میں دونوں سجدوں کے درمیان بیٹھا ہواس حال میں اس کی مید دوسری رکعت پہلی رکعت ہوگی اور اسے ایک رکعت اور پڑھنا ہوگی اور پھرسلام کے بعد سجدہ سہوکرنا ہوگا۔

جب کسی واجب میں کمی رہ جائے اور وہ اس کی جگہ دوسری جگہ نتقل ہوجائے مثلاً: وہ مجدہ میں "سُبُ حَانَ رَبِّسَیَ الْاَ عُلَی"

پڑھنا بھول گیا اور مجدے سے سراٹھانے کے بعدا سے یادآیا کہ اس نے اسے نہیں پڑھا۔ اس نے بھول کر واجبات نماز میں سے ایک
واجب کوڑک کر دیا ہے تو اسے نماز کو جاری رکھنا چاہیے اور سلام سے قبل مجدہ سہوکر لینا چاہیے کیونکہ نبی سُائیم جب تشہداول کو بھول
گئے تھے تو آپ نے نماز کو جاری رکھا تھا' واپس نہیں آئے تھے اور آپ نے سلام سے پہلے مجدہ سہوکر لیا تھا۔

شک کی صورت یہ ہوتی ہے کہ آ دی کو کی اور بیشی میں تر دد ہوتا ہے مثلاً: یہ کہ اسے تر دد ہو کہ اس نے تین رکعتیں پڑھی ہیں یا چار اور اس کی دو حالتیں ہو علی ہیں: ﴿ کی یا بیشی میں ہے کوئی ایک صورت اس کے نزدیک رائے ہو تو جو صورت رائے ہو اس کی دو حالتیں ہو علی ہیں: ﴿ کی یا بیشی میں ہے کوئی ایک صورت رائے نہ ہو تو پھر یقین پر انحصار کرے اور وہ کم تعداد کر نے نماز پور اس کے بعد باتی نماز کو پورا کرنے کے بعد سلام ہے پہلے بحدہ سہوکر لے۔ اس کی مثال سے ہے کہ ایک شخص ظہر کی نماز پڑھ رہا تھا کہ دہ اس شک میں جتلا ہوگیا کہ وہ تیسری رکعت پڑھ رہا ہے یا چوتھی؟ اسے یہ بات رائے معلوم ہوئی کہ بیاس کی تیسری رکعت ہے اس صورت میں وہ ایک رکعت اور پڑھ کر سلام پھیردے اور پھر بجدہ سہوکر لے۔ اس صورت میں وہ ایک رکعت اور پڑھ کر سلام پھیردے اور پھر بجدہ سہوکر لے۔

دوتوں صورتوں میں برابری کی مثال میہ ہے کہ ایک شخص کونماز ظہر اداکرتے ہوئے یہ شک ہوا کہ میاس کی تیسری رکعت ہے یا چوشی اوراس کے نزد یک میہ بات رائح نہ تھی کہ میتیسری رکعت ہے اور نہ ہی میہ بات رائح تھی کہ یہ چوتھی رکعت ہے تواس صورت میں اسے یقین پر انحصار کرنا ہوگا اور ظاہر ہے کہ وہ کم تعداد ہے کہذا وہ اسے تیسری رکعت قرار دے کھرایک رکعت اور پڑھے اور سلام سے پہلے بحدہ مہوکرے۔

اس تفصیل ہے معلوم ہوا کہ تجدہ سہوقبل از سلام اس وقت ہوگا' جب نمازی واجبات نماز میں ہے کسی واجب کوترک کردے یا نماز کی رکھات کی تعداد میں اے شک ہواور کوئی ایک پہلواس کے نزدیک رائج نہ ہو۔اور جب نماز میں اضافہ ہوجائے یا شک کی صورت میں کوئی ایک پہلواس کے نزدیک رائج ہوتو پھر تجدہ سہو بعداز سلام ہوگا۔

## نماز میں کمی بیشی کے احکام

سوال امام نے ایک رکعت زیادہ پڑھ لی تھی اور میں جماعت کے ساتھ بعد میں شامل ہوا تھا' لہذا میں نے اس رکعت کو شار کرلیا تو

کیااس صورت میں میری نماز صحیح ہوگی؟اگر میں اسے شار نہ کروں اورا یک رکعت اور پڑھلوں تو پھر کیا تھم ہوگا؟

(جواب) صحیح قول یہ ہے کہ اس صورت میں آپ کی نماز صحیح ہے کیونکہ آپ نے پوری نماز پڑھی ہے' امام بھول کر ایک رکعت زیادہ پڑھنے میں معذور ہے' لہذا اگر آپ کھڑے ہوکر ایک رکعت اور پڑھیں گےتو آپ بلاعذر ایک رکعت کا اضافہ کریں گے۔جس سے آپ کی نماز باطل ہوجائے گی۔ یہ فتو کی 1407/7/25 ھولکھا گیا۔

سوال ایک هخص رات کونماز ادا کرد ما تھا اور رات کی نماز دو دو رکعت ہے لیکن وہ بھول کر تیسری رکعت کے لیے کھڑا ہو گیا تو اس صورت میں وہ کہا کرے؟

رجواب جباسے یادآئے تو وہ پیچھے لوٹ آئے اورا گرنہیں لوٹے گا تو اس کی نماز باطل ہوجائے گی کیونکہ اس نے جان ہو جھ کر ایک رکعت کا اضافہ کیا ہے۔ امام احمد ہٹلٹ نے نصموجود ہے کہ جو شخص رات کی نماز میں تیسری رکعت کے لیے کھڑا ہوجائے تو اس کی نماز باطل ہوجائے گی البتہ مثال اس طرح ہے جیسے کوئی نماز فجر میں تیسری رکعت کے لیے کھڑا ہوجائے لیعنی اگر وہ نہلوٹے تو اس کی نماز باطل ہوجائے گی البتہ نماز و تر اس نیت سے شروع نماز و تر کی دور کعتوں میں اضافہ کرتا بھی جائز ہے یعنی اگر کوئی انسان نماز و تر اس نیت سے شروع کرے کہ وہ دور کعتیں پڑھ کرسلام پھیردے گا اور پھر تیسری رکعت الگ سے پڑھے گا لیکن وہ بھول جانے کی وجہ سے سلام بھیرے بغیر تیسری رکعت اور کی دور کعتوں میں اضافہ کرنا جائز ہے۔ بغیر تیسری رکعت کوئی نماز و ترکی دور کعتوں میں اضافہ کرنا جائز ہے۔ سوالی ایک نمازی تشہداول میں بیٹھنے کے بجائے کھڑا ہوگیا اور اس نے جب قراءت شروع کی تو اسے یادآیا تو کیاوہ قراءت جھوڑ

(جواب) اس صورت میں وہ واپس نہ آئے کیونکہ وہ تشہد سے کھمل طور پر جدا ہوکراس کے ساتھ والے رکن میں پہنچ گیا ہے الہٰ ذااس کے لیے واپسی مکر دہ ہے اوراگر وہ واپس آ جائے تو اس کی نماز باطل نہیں ہوگی کیونکہ اس نے کسی فعلِ حرام کا ارتکا بنہیں کیا 'البت است قبل از سلام سجدہ سہوکرنا ہوگا۔ بعض علماء نے لکھا ہے کہ اس صورت میں وہ نماز کو جاری رکھے نہ لوٹے اور واجب میں کی کو پورا کرنے کے لیے قبل از سلام سجدہ سہوکر لے۔

### کیانماز وتر غیررمضان میں بھی واجب ہے؟

(سوال وترکے بارے میں کیا حکم ہے کیا یہ نماز رمضان المبارک کے ساتھ خاص ہے؟

كرتشهديين واپس آ جائے اوراس صورت بين وه تجده سهوقبل از سلام كرے يا بعد از سلام؟

رووں و تر رمضان وغیر رمضان میں سنت مؤکدہ ہے تی کہ امام احمد بڑالتے اور کی دیگر ائمہ نے فرمایا ہے کہ جووتر ترک کردے وہ براآ دمی ہے اس کی شہادت قبول نہیں کرنی چاہیے۔ وتر سنت مؤکدہ ہے مسلمان کو چاہیے کہ وہ اسے رمضان وغیر رمضان میں کسی وقت بھی ترک نہ کرے۔ و تر کا مفہوم ہے ہے کہ دات کی نماز کو ایک رکعت پڑھ کرفتم کردیا جائے و تر سے مراوقنوت نہیں ہے جیہا کہ بعض عوام بچھتے ہیں کیونکہ قنوت ایک الگ چیز ہے اور و تر الگ چیز۔ و تر یہ ہے کہ دات کی نماز کو ایک رکعت پڑھ کرفتم کیا جائے یا تین رکعات اکشی پڑھ کی جائے میں۔ بہر حال و تر رمضان وغیر رمضان میں سنت مؤکدہ ہے مسلمان کو اسے چھوڑ نانہیں چاہے۔

### قنوت وتراور قنوت نازله کے احکام

ر اسوال امید ہے آپ را جنمائی فر ماکیں گے کہ مسنون دعائے قنوت کیا ہے؟ کیا اس کی مخصوص دعا کیں ہیں؟ کیا ہے تھم شریعت ہے کہ نماز وتر میں طویل دعا کی جائے؟

رجوات نبى مَثَاثِيمً ن حضرت حسن بن على بن الى طالب ثاثث كودرج ذيل دعا سكما أي تقى:

﴿ٱللَّهُمَّ اهْدِنِي فِيمَنْ هَدَيْتَ، وَعَافِنِي فِيمَنْ عَافَيْتَ . . . »(جامع الترمذي، الصلاة، باب ماجاء في الفنوت في الوتر، ح:٤٦٤)

''اے اللہ! تو ہدایت وے مجھے ان میں (داخل کر کے) جن کوتو نے ہدایت دی اور عافیت وے مجھے ان میں (شامل کر کے ) جن کوتو نے عافیت دی .....''

امام کو چاہیے کہ وہ جمع کے صینے استعال کرے مثلاً ہے کہ:[اللّهُمَّ الْهُدِنَا ......] کیونکہ وہ اپنے اور اپنے مقتدیوں کے لیے دعا کرتا ہے اور اگر مناسب حال کوئی دوسری دعا بھی شامل کرلے تو اس میں کوئی حرج نہیں کیکن دعا اس قدر بہت زیادہ طویل نہیں ہوئی چاہیے جو مقتدیوں پر گراں گزرے یا جس سے وہ اکتا جا نمیں کیونکہ نبی نگاہی اُنے خضرت معاذ ڈٹاٹٹو سے اس وقت ناراض ہوتے ہوئے فرمایا تھا' جب وہ اپنی توم کو بہت طویل نماز پڑھانے گئے تھے:

﴿ يَامُعَاذُ، أَفَتَّانٌ أَنْتَ؟ ﴾ (صحيح البخاري، الأذان، باب من شكا إمامه إذا طول، ح: ٧٠٥)

''ا ہے معاذ! کیاتم لوگوں کو فتنے میں مبتلا کرنے لگے ہو؟''

(سوال کیا دعائے تنوت میں رفع الیدین سنت ہے؟ اگر سنت ہے تو اس کی دلیل کیا ہے؟

ر جواب ہاں بیسنت ہے کہ انسان دعائے قنوت میں اپنے دونوں ہاتھوں کو اٹھائے کیونکہ رسول اللہ مٹاٹیٹی سے بیٹا بت ہے کہ آپ فرض نماز وں میں قنوت نازلہ کے وقت رفع الیدین فرمایا کرتے تھے اسی طرح حضرت عمر بن خطاب ٹٹاٹٹؤ سے قنوت وتر میں بھی رفع الیدین تابت ہے اور وہ ان خلفائے راشدین میں سے ایک ہیں جن کے اتباع کا ہمیں تھم دیا گیا ہے۔ رفع الیدین قنوت وتر میں سنت ہے خواہ کوئی امام ہویا مقتذی یا منفر دُلہٰذا آپ جب بھی قنوت (دعا) کریں تو رفع الیدین کریں۔

روان فرائض میں قنوت کے بارے میں کیا تھم ہے؟ جب مسلمانوں پر کوئی مصیبت نازل ہوتو اس وقت کیا تھم ہے؟

ر اکفن میں تنوت ٹابت نہیں ہے لہذا فرائض میں اسے نہیں کرنا چاہیے لیکن اگر امام تنوت کر بے تو اس کا اتباع کریں کیونکہ اختلاف بری بات ہے اور اگر مسلمانوں پر کوئی مصیبت نازل ہوتو پھر اللہ تعالی سے اس مصیبت کے دور کر دینے کے لیے دعا کرنے میں کوئی حرج نہیں۔

نمازتر اور کے احکام اور رکعات کی تعداد کا بیان

سوال نماز تراوی کے بارے میں کیا تھم ہے اوراس کی رکھات کتنی ہیں؟

جواب نماز تراوح سنت ہے اور بدرسول الله تافیق سے فابت ہے صحیین میں حضرت عائشہ می فاسے روایت ہے کہ نبی مافیق نے

ا یک رات مجد میں نماز پڑھی۔لوگوں نے بھی آپ کے ساتھ نماز پڑھی کھر آپ نے دوسری رات نماز پڑھی اورلوگوں کی بھی کثیر تعداد نے آپ کے ساتھ نماز اداکی کھرلوگ اس طرح تیسری یا چوتھی رات میں بھی جمع ہوئے لیکن رسول اللہ نگافیا ہم تشریف نہ لائے اور جب صبح ہوئی تو آپ نے فرمایا:

القَدُ رَأَيْتُ الَّذِي صَنَعْتُمُ فَلَمْ يَمْنَعْنِي مِنَ الْحُرُوجِ إِلَيْكُمْ إِلاَّ أَنِّي خَشِيتُ أَنْ تُفْرَضَ عَلَيْكُمْ الصحيح مسلم، صلاة المسافرين، باب الترغيب في قيام دمضان ... ح:٧٦١) "تم نے جوکيا ميں نے اسے ديکھا ہے اورگھر سے ميں اس ليے نہيں نکلا کہ مجھے بيرخد شدلات ہوا کہ کہيں اس نماز کوتم پرفرض قرار نددے ديا جائے۔"

اس واقعہ کا تعلق رمضان سے ہے۔ نماز تراوی کی رکعات کی تعداد گیارہ ہے کیونکہ سیحین میں حضرت عائشہ ڈٹا ٹھاسے روایت ہے کہ جب ان سے سوال کیا گیا کہ رمضان میں نبی مُٹاٹیل کی نماز کیسے تھی؟ انھوں نے جواب دیا:

المَا كَانَ رَسُولُ اللهِ ﷺ يَزِيدُ فِي رَمَضَانَ وَلاَ فِي غَيْرِهِ عَلَى إِحْدَى عَشْرَةَ رَكْعَةً (صحيح البخاري، التهجد، باب قيام النبي ﷺ بالليل، ح:١١٤٧ وصحيح مسلم، صلاة المسافرين، باب صلاة الليل . . . ح:٧٣٨)

''رسول الله مَنْ النَّهُ مَا مضان وغير رمضان ميں گياره ركعت ہے زياده نہيں پڑھتے تھے۔''

اگر کوئی تیرہ رکعت پڑھ لے تو اس میں بھی کوئی حرج نہیں کیونکہ حضرت ابن عباس ڈاٹھ سے روایت ہے:

﴿كَانَتْ صَلَاةُ النَّبِيِّ ﷺ ثُلَاثَ عَشْرَةً رَكْعَةً﴾(صحيح البخاري، النهجد، باب كيف صلاة النبي ﷺ ودعائه . . . ح:٧٦٤)

''ني مَالِيْلُم کي نماز تيره رکعت تقي''

لینی رات کی نماز کی رکعات کی تعداد تیرہ تھی۔ حضرت عمر بن خطاب جھٹوا ہے بھی نماز تروائ کی تعداد گیارہ ہی ثابت ہے جیسا کہ موطاً میں اس سند کے ساتھ ثابت ہے جوتمام سندول میں سب سے زیادہ صحیح ہے۔ اورا گراس سے زیادہ رکعات پڑھ لی جا کیں تو اس میں بھی کوئی حرج نہیں کیونکہ نبی مُلَاثِیْا سے جب رات کی نماز کے بارے میں پوچھا گیا تو آپ نے فرمایا کہ وہ دودور کعت ہے۔ اور چھرا گیا تو آپ نے فرمایا کہ وہ دودور کعت ہے۔ اور پھرآپ نے تعداد کی کوئی حدم تقرر نہ فرمائی۔ سلف سے اس بارے میں مختلف معمولات ثابت ہیں کیونکہ اس مسئلہ میں کائی مختاب ہے۔ شاہد افضل میہ ہے کہ اس تعداد کوا ختیار کیا جائے جو نبی مُلَاثِمُ سے ثابت ہے اور وہ ہے گیارہ یا تیرہ۔

نی اگرم مَنْ ﷺ یا خلفائے راشدین میں کسی سے بیٹا بت نہیں کہ وہ تئیس رکعات پڑھتے ہوں بلکہ حضرت عمر فاروق ڈٹٹٹڑ سے گیار ہ رکعات ہی ٹابت ہیں۔انھوں نے حضرت ابی بن کعب اور حضرت تمیم الداری ٹٹٹٹو کو تکم دیا تھا کہ وہ لوگوں کو گیار ہ رکعات پڑھایا کریں © اور حضرت عمر فاروق ٹٹٹٹؤ کے یہی بات شایان شان ہے کہ ان کاعمل رسول اللہ مُٹٹٹیٹر کی سنت کے مطابق ہو۔

صحیح البخاری الوتر ، باب ماجاء فی الوتر ، حدیث:990

② الموطأ لإمّام مالك الصلاة اباب ماجاء في قيام رمضان حديث:280

ہمیں نہیں معلوم کہ صحابہ کرام بھائی ہے تیرہ رکعات سے زیادہ پڑھی ہوں بلکہ بظاہراس کے خلاف معلوم ہوتا ہے اور حضرت عائشہ بڑتنی کی اس روایت کو قبل ازیں بیان کیا جا چکا ہے کہ رسول اللہ مُلٹائی رمضان وغیر رمضان میں گیارہ رکعات سے زیادہ نہیں پڑھا کرتے تھے اور بلاشبہ! حضرات صحابہ کرام مخالفہ کا اجماع بھی جمت ہے کیونکہ اس میں وہ خلفائے راشدین بھی ہیں جن کے اتباع کا جمیں تھم دیا گیا ہے اور پھروہ اس امت کے خیر القرون بھی ہیں۔

یادر ہے کہ نماز تراوت کی رکعات کی تعداد میں اجتہاد کی تخبائش ہے کہذااس مسلکہ کو امت کے انتشار و خلفشار کا سبب نہیں ہوتا چا ہے خصوصاً جب سلف ہے اس کے بارے میں مختلف معمولات منقول ہیں اورالی کوئی دلیل نہیں جواس مسلم میں اجتہاد ہے مانع ہو کسی اہل علم نے اس کے اجتہاد کی مخالفت کرنے والے سے کیا خوب کہا کہ آپ نے میری مخالفت کرکے در حقیقت میری تائید ک ہے کیونکہ ہم دونوں کی رائے ہے ہے کہ اجتہادی مسائل میں انسان جس بات کوئت سمجھاس کے لیے اس کا اتباع کرنا واجب ہے۔ ہم دعا کرتے ہیں کہ اللہ تعالی ہم سب کو اپنی پیند اور رضا کے مطابق عمل کرنے کی تو فیق عطافر مائے!

### تراوی میں ختم قرآن کے وقت دعا

سوال ماه رمضان کے قیام اللیل میں دعائے ختم قرآن کے بارے میں کیا تھم ہے؟

رجواب ماہ رمضان کے قیام اللیل میں ختم قرآن کے موقع پر دعائے بارے میں نبی طَفِیْل یا صحابہ کرام تفاقیُر سے جھے کوئی سنت معلوم نہیں ہے اس سلسلہ میں زیادہ سے زیادہ جو بات ثابت ہے وہ حضرت انس بن مالک ٹافٹو کا بیمل ہے کہ وہ جب قرآن مجید ختم کرتے تو اپنے اہل خانہ کو جمع کر کے دعافر ماتے تھے لیکن بید عانماز میں نہیں ہوتی تھی۔

سنت ہے اس کا ثبوت نہ ہونے کے ساتھ ساتھ اس میں خرابی کا ایک پہلوبیے بھی ہے کہ جب کسی معین مسجد میں ایسا پروگرام ہوتا ہے تو اس میں لوگ خصوصا خواتین بھی بہت کثرت سے شرکت کرتی ہیں اور پھر مسجد سے باہر نکلتے وقت مردوں اور عورتوں میں اختلاط ہوتا ہے جسیا کہ ہر دیکھنے والے کو بیمعلوم ہے۔

بعض اہل علم نے لکھا ہے کہ ختم قر آن کے موقع پر دعامتحب ہے۔امام اگر رات کے آخری حصہ میں قیام میں قر آن مجید کو ختم کرلے اور وتر میں دعائے قنوت کی جگہ دعا کرے تو اس میں بھی کوئی حرج نہیں کیونکہ قنوت تو مشروع ہے۔

### کیالیلہ القدر ہرسال ایک ہی رات میں آتی ہے؟

سوال کیایہ ثابت ہے کہ لیلۃ القدر ہرسال کسی ایک مخصوص رات میں ہوتی ہے یا بیا یک رات سے دوسری رات میں شقل ہوتی رہتی ہے؟ جواب اس میں تو کچھ شک نہیں کہ لیلۃ القدر رمضان ہی کی ایک رات ہے کیونکہ ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿ إِنَّا أَنْزَلْنَهُ فِي لَيْلَةِ ٱلْقَدْرِ ١/٩٧)

"نَے شک ہم نے اس (قرآن) کوشب قدر میں نازل (کرنا شروع) کیا۔"

اوردوسری آیت میں اللہ تعالی نے بیان فر مایا ہے کہ اس نے قرآن مجید کورمضان میں نازل فر مایا ہے۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿ شَهْرُ رَمَضَانَ ٱلَّذِي أَسْزِلَ فِيهِ ٱلْقُرْءَانَ ﴾ (البقرة: ٢/ ١٨٥)

''رمضان کامہینہ وہ ہے جس میں قرآن نازل کیا گیا۔''

نی منافظ القدر کی تلاش کے لیے رمضان کے عشرہ اول کا اعتکاف کیا کرتے تھے کچر آپ نے درمیانی عشرے کا اعتکاف فرمایا اور پھر آپ نے اسے رمضان کے آخری عشرے میں دیکھا۔ پھر حضرات صحابۂ کرام ڈیکٹٹی نے مسلسل میڈواب دیکھے کہ بدرمضان کی آخری سات راتوں میں سے ایک رات ہے تو آپ نے فرمایا:

«أَرَى رُوْيَاكُمْ قَدْ تَوَاطَأَتْ فِي السَّبْعِ الأَوَاخِرِ فَمَنْ كَانَ مُتَحَرِّيهَا فَلْيَتَحَرَّهَا فِي السَّبْعِ الأَوَاخِرِ »(صحيح البخاري، فضل ليلة القدر، جاب التماس ليلة القدر، ح:٢٠١٥ وصحيح مسلم، الصيام، باب فضل ليلة القدر، ح:١١٦٥)

''میں ویکتا ہوں کہ آخری سات را توں کے بارے میں تم لوگوں کوسلسل خواب آئے ہیں' لہذا جواسے تلاش کرنا چاہئے وہ آخری سات را توں میں تلاش کرے۔''

یدوہ کم ہے کم مدت ہے جولیلۃ القدر کے کی معین زمانے میں حصر کے بارے میں کہی گئی ہے۔

جب لیلۃ القدر کے بارے میں وارد دلائل پر ہم غور کرتے ہیں تو معلوم ہوتا ہے کہ یہ ایک رات سے دوسری رات میں منتقل ہوتی رہتی ہوتی ہے اور یہ ہرسال کسی ایک معین رات ہی میں نہیں ہوتی ۔ نبی ٹاٹیٹ کوخواب میں لیلۃ القدر دکھائی گئی کہ آپ اس کی ضبح پانی اور میں سبحدہ کریں گے اور بیا کیسویں رات تھی۔اور نبی ٹاٹیٹ نے فرمایا ہے:

التَحَرَّوا لَيْلَةَ الْقَدْرِ فِي الْوِتْرِ مِنَ الْعَشْرِ الأَوَاخِرِ مِنْ رَمَضَانَ﴾(صحيح البخاري، فضل ليلة القدر، باب تحري ليلة القدر في الوتر من العشر الأواخر، ح:٢٠١٧)

' اليلة القدركورمضان كي آخرى عشركى طاق راتول مين تلاش كرو-''

یہ حدیث بھی اس بات کی ولیل ہے کہ یہ کہا ایک رات میں مخصر نہیں ہے۔ اس سے تمام دلائل میں تطبیق بھی ہو سکتی ہے اور آخری عشرے کی ہررات انسان بیامید کرسکتا ہے کہ شاید بہ لیلۃ القدر ہو۔ جو مخص بھی ایمان اور حصول تو اب کی نبیت سے لیلۃ القدر میں قیام کرے گا'ا سے اجرو تو اب ضرور مل جائے گاخواہ اسے اس رات کے بارے میں معلوم ہویا نہ ہوکیونکہ نبی مُنافِیْاً نے فرمایا ہے:

«مَنْ قَامَ لَيْلَةَ الْقَدْرِ إِيمَانًا وَاحْتِسَابًا غُفِرَ لَهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِهِ (صحبح البخاري، الصوم، باب من صام رمضان إيماناً واحتسابا ...، ح:١٩٠١، وصحيح مسلم، صلاة المسافرين، باب الترغيب في قيام رمضان ... ح:٧٦٠)

'' جو خض ایمان اور حصول ثواب کی نیت سے لیلۃ القدر کا قیام کرے تو اس کے سابقہ گناہ معاف کردیے جا کیں گے۔'' آپ نے اس حدیث میں پینہیں فر مایا کہ جب اسے پی معلوم ہو کہ اس نے لیلۃ القدر کو پالیا ہے۔گویالیلۃ القدر کے حصول

تواب کے لیے بیشرطنبیں ہے کہ عامل کو اس بات کاعلم بھی ہو کہ بیلیلۃ القدر ہے البتہ اگر کوئی فخض رمضان کے سارے آخری عشرے کا بیان اور حصول ہ اُت اے کی نت ہے قام کرے تہ ہم یہ بات بورے واثر قن سے کہ سکتے ہیں کہ اس نے لیلۃ القدر کو پالیا خواہ بدرات اس عشره كے ابتدائى جھے ميں ہويا درمياني جھے ميں ہويا آخرى جھے ميں والله الموفق!

## تراوی میں امام کے بیچھے پڑھنے کی غرض سے قرآن اٹھانا جائز نہیں

سوال جومقتری رمضان میں نماز تراور کے پڑھتے ہوئے قرآن مجیداٹھا لیتے ہیں تا کہ امام کے ساتھ ساتھ پڑھتے جا کیں'ان کے بارے میں کیا تھم ہے؟

ر اس غرض سے قرآن مجیدا ٹھا کیں تو کئی طرح سنت سے اس کی ممانعت لازم آتی ہے مثلاً:

- 🕦 اس سے انسان حالت قیام میں دائمیں ہاتھ کو بائمیں ہاتھ کے او پرنہیں رکھ سکتا۔
- 🕐 اس سے بلاضرورت کثرت سے حرکت کرنی پڑتی ہے مثلاً :قرآن مجید کو کھولنا' بند کرنا اور پھر بغل یا جیب وغیرہ میں رکھنا۔
  - 🕏 پیمل اپنی ان حرکات کی وجہ سے نمازی کوحقیقت میں نماز سے غافل کر دیتا ہے۔
  - اس کی وجہ سے نمازی سجدہ کی جگہ کی طرف نہیں دیکھ سکتا جب کہ سجدہ کی جگہ کی طرف دیکھنا سنت اورافضل ہے۔
- ایبا کرنے والے کادل اگر حاضر نہ ہوتو بیا اوقات وہ بھول جاتا ہے کہ وہ نماز میں ہے ؛ جب کہ خشوع خضوع کے ساتھ واکیں ہاتھ واکیں ہوتی ہوتی کے ساتھ واکیں ہوتی کے خشوع خضوع کے ساتھ واکیں ہوتی کے خشوں ہے۔ کہ وہ نماز پڑھ رہا ہے اور امام کی اقتدامیں ہے۔

## قرآن مجيد كوكس حدتك خوبصورت آواز بناكر پرها جاسكتا ہے؟

سوال بعض ائم مساجد نماز تراوی کے اندرآواز کے لیج کوتبدیل کر کے لوگوں کے دلوں کو زم کرنے کی کوشش کرتے ہیں میں نے بعض لوگوں کواس کی مخالفت کرتے ہوئے سنا ہے۔اس بارے میں آپ کیا فرماتے ہیں؟

جواب میری رائے میں اگر یکمل کسی غلو کے بغیر شرعی حدود کے اندر ہوتو اس میں کوئی حرج نہیں۔حضرت ابوموی اشعری والتلانے نبی مُنافِظِ کی خدمت میں عرض کیا تھا:

﴿ لَوْ عَلِمْتُ لَحَبَّرْتُهُ لَكَ تَحْبِيرًا ﴾ (سنن البيهقي، الشهادات، باب تحسين الصوت بالقرآن: ١٠/ ٢٣١ ومسند أبي يعلى: ٢٢٧٩،٢٦٦/١٣)

''اگر بجھےمعلوم ہوتا (کہآپ میری قراءت من رہے ہیں) تو میں آپ کے لیے خوب عمدہ طریقے سے پڑھتا۔'' اگر بعض لوگ چھی آواز ہے قر آن مجید پڑھنے کی کوشش کریں یاا پسے طریقے سے پڑھیں جس سے دل نرم ہوں تو اس میں کوئی حرج نہیں البتہ اگراس میں غلو ہوجیسا کہ سوال سے مترشح ہوتا ہے تو غلونہیں ہوتا چاہیے۔والعلم عنداللّٰہ.

## فرض نمازے پہلے والی سنن مؤکدہ کا وقت

<u>سوال</u> بعض علماء کہتے ہیں کہ پہلے اور بعد کی سنن مؤکدہ کا وقت فرض نماز کے وقت سے شروع ہوتا اوراس کے وقت کے فتم ہوجانے سے

کے وقت پڑھ لے۔

ختم ہوجاتا ہے اور بعض کہتے ہیں کے فرض نماز پڑھ لینے کی صورت میں پہلی سنتوں کا وقت ختم ہوجاتا ہے اس مسکلہ میں رائح بات کیا ہے؟

رائح بات یہ ہے کہ پہلی سنتوں کا وقت نماز کا وقت شروع ہونے سے لے کر نماز ادا کرنے کے درمیان تک ہے مشکا: ظہر کی پہلی سنتوں کا وقت از ان ظہر یعنی زوال آفاب سے شروع ہو کر نماز ظہر پڑھنے تک ہوگا۔ بعد کی سنتوں کا وقت فرض نماز کے بعد ان کی قضا دے لیے لے کر وقت کے تم ہوجائے تو فرض نماز کے بعد ان کی قضا دے لیے جائے اور اگر کوئی بلا منذر پہلی سنتوں کو مؤخر کرتا ہے تو اسے بعد میں ان کی قضا دے لینے کے باوجود کوئی فائدہ نہ ہوگا کے ونکہ ہے تو ل سے ہے کہ ہروہ عبادت جس کا وقت با قاعدہ متعین ہے اگر بلا عذروقت ضائع کر دیا جائے تو وہ عبادت صبحے اور مقبول نہیں ہے۔

## فجری سنتیں اگررہ جائیں تو فرض نماز کے بعدادا کی جاسکتی ہیں

<u>سوال</u> جو شخص نماز فجرے پہلے فجر کی سنق کو نہ پڑھ سکا ہواس کے نماز فجر کے بعد سنتوں کے پڑھنے کے بارے میں کا کیا تھم ہے؟ کیا یہ نماز فجر کے بعد نماز پڑھنے کی ممانعت سے متعارض تونہیں ہے؟

' یہ '' والے کے مطابق فرضوں کے بعد صبح کی سنتوں کی قضا دینے میں کوئی حرج نہیں اور بینماز فجر کے بعد نماز کی ممانعت سے متعارض بھی نہیں ہے کیونکہ ممانعت اس نماز کی ہے جس کا کوئی سبب نہ ہوالبتہ اگر کوئی شخص ان کی قضا کو چاشت کے وقت تک مؤخر کر دے اور بھول جانے یا دیگر کا موں میں مشغولیت کی وجہ سے غافل ہوجانے کا اندیشہ نہ ہوتو بیافضل ہے کہ انھیں چاشت

كياتحية المسجدير صفے كے بعدنوافل يرشے جاسكتے ہيں؟

سوال جب کوئی انسان مجدین داخل ہو تحیۃ المسجد پڑھ لے اور پھر مؤذن اذان دے تو کیااس صورت میں وہ نوافل پڑھ سکتا ہے؟
جواب اگریہ اذان نماز فجر یا ظہر کے لیے ہوتو مؤذن کے اذان کمل کر لینے کے بعدا سے نماز فجر سے پہلے دواور نماز ظہر سے پہلے
چار کعتیں پڑھنی چاہمیں ۔اوراگراذان ان کے علاوہ کسی اور نماز کی ہوتو پھر بھی اس کے لیے نوافل پڑھنا مسنون ہے کیونکہ نبی تالیج

لاَبَيْنَ كُلِّ أَذَانَيْنِ صَلاَةً (صحبح البخاري، الأذان، باب بين كل أذانين صلاة . . . ح : ٦٢٧) "بردواذانول كردميان نماز ب-"

## سنن مؤ کدہ کی قضااور فرض نماز کے بعد جگہ بدلنے کا تھم

سوال جبوت ختم ہوجائے تو تب بھی سنن مؤکدہ کی قضاادا کی جائے گی؟

رواب ہاں اگر بھول جانے یا سوجانے کی صورت میں سنن مؤکدہ نہ پڑھی جاسکی ہوں تو ان کی قضا ادا کی جائے گی کیونکہ نبی اکرم منافظ کے حسب ذیل ارشاد گرامی کا بھی تقاضا ہے:

«مَنْ نَسِيَ صَلَاةً أَوْ نَامَ عَنْهَا فَكَفَّارتُهَا أَنْ يُصَلِّيهَا إِذَا ذَكَرَهَا»(صحيح البخاري، مواتيت

الصلاة، باب من نسي صلاة فليصل إذا ذكر ... ح: ٥٩٧ وصحيح مسلم، المساجد، باب قضاء الصلاة ... ح: ٦٨٤(٣١٥) واللفظ له)

'' جوشخص کسی نماز کو بھول جائے یا نماز کے وقت سویار ہے تواس کا کفارہ سے ہے کہا ہے جب یاد آئے'اس وقت پڑھ لے۔'' اور حدیث حضرت ام سلمہ ڈٹاٹٹامیں ہے کہ نبی اکرم ٹاٹٹڑ ایک بارمشغولیت کی وجہ سے ظہر کے بعد والی سنتیں ادانہیں فر ماسکے تھے تو آپ نے نماز عصر کے بعدان کی قضاد کی تھی۔ <sup>©</sup>

اگرکوئی شخص ان کو جان ہو جھ کرترک کرد ہے تی کہ ان کا وقت ختم ہوجائے تو وہ قضا ندد ہے کیونکہ سنن مؤکدہ ایسی عبادات ہیں جن کے اوقات متعین ہیں اور وہ عبادات جن کے اوقات متعین ہیں'اگران کے اوقات کو جان ہو جھ کرضائع کردیا جائے تو وہ قبول نہیں ہوتیں۔ سوال کی اس بات کی کوئی دلیل موجود ہے کہ فرض نمازا داکرنے کے بعد سنتیں اداکرنے کے لیے جگہ بدل کی جائے؟

(جواب ہاں صدیث حضرت معاویہ دافتہ میں سے انھوں نے کہا:

﴿ فَإِنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَيْ أَمَرَنَا بِذَلِكَ أَنْ لاَ نُوصِلَ صَلاَةً بِصَلاَةٍ حَتَّى نَتَكَلَّمَ، أَوْ نَخْرُجَ » (صحيح مسلم، الجمعة، باب الصلاة بعد الجمعة، ح: ٨٨٣)

'' بے شک رسول الله مُنْ اللَّهِ عَلَيْهِمْ نے ہمیں بیچکم دیا ہے کہ ہم ایک نماز کو دوسری نماز کے ساتھ اس وقت تک نہ ملائیں جب بیک کہ بات نہ کرلیں یا دوسری جگه منتقل نہ ہوجا کیں۔''

اہل علم نے اس حدیث سے بیمسئلہ اخذ کیا ہے کہ فرض اور سنتوں میں کلام یانقل مکانی کی صورت میں فاصلہ ہونا چاہیے۔ حسوال جب چاشت کا وقت ختم ہو جائے تو کیا اس کی قضا ادا کی جائے گی یانہیں؟

<u>جواب</u> چاشت کی نمازاگر چہوفت کے ساتھ مقید ہے لیکن سنن مؤکدہ فرض نمازوں کے تابع ہیں کلہذاان کی اوراس طرح وتر کی بھی قضاادا کی جائے گی کیونکہ سنت سے ثابت ہے:

«وَكَانَ إِذَا غَلَبَهُ نَوْمٌ أَوْ وَجْعٌ عَنْ قِيَامِ اللَّيْلِ صَلَّى مِنَ النَّهَارِ ثِنْتَى عَشْرَةَ رَكْعَةً»(صحبح مسلم، صلاة المسافرين، باب جامع صلاة الليل . . . ح:٧٤٦)

''اور جب نبی مُلَّاثِیْ غلبہ نیندیا کسی تکلیف کی وجہ ہے رات کو قیام نہ کر بکتے تو آپ دن کو بارہ رکعات ادا فر مالیتے تھے۔'' اسی طرح وتر کی بھی قضا دیناضروری ہے۔

### کیاسجدہ تلاوت کے لیے طہارت شرط ہے؟

<u>سوال</u> کیا مجدہ تلاوت کے لیے طہارت شرط ہے؟ سجدہ تلاوت کی سمجے دعا کیا ہے؟

جواب سجدہ تلاوت سے مرادوہ سجدہ ہے جوانسان آیت سجدہ کی تلاوت کے وقت کرتا ہے اور قر آن مجید میں سجدہ کی آیات معروف ہیں۔ جب کوئی انسان سجدہ تلاوت کرنا چاہے تو وہ اللہ اکبر کہہ کر سجدہ میں چلا جائے اور درج ذیل ادعیہ میں سے کوئی دعا پڑھے:

صحیح البخاری السهو باب إذا کُلِّم وهو يصلي فاشار بيده و استمع:1233

السُبحَانَ رَبِّيَ الْأَعْلَى السن أبي داود، الصلاة، باب ما يقول الرجل في ركوعه وسجوده، ح: ٨٧١) '' ياك بيم ارب جوسب سے بلندو برتر ہے۔''

﴿ سُبْحَانَكَ اللَّهُمَّ رَبَّنَا وَبِحَمْدِكَ، اللَّهُمَّ اغْفِرْلِي ٩ (صحيح البخاري، الأذان، باب الدعاء في الركوع، ح: ٧٩٤)

''اےاللہ!اے ہمارے پروردگارہم تیری پاکی بیان کرتے ہیں۔اور تیری ہی تعریف ہے'اےاللہ! تو مجھے معاف فرمادے۔'' ﴿اللَّهُمَّ لَكَ سَمَجَدْتُ، وَبِكَ آمَنْتُ، وَلَكَ أَسْلَمْتُ، سَجَدَ وَجْهِيَ لِلَّذِي خَلَقَهُ وَصَوَّرَهُ، وَشَقَّ سَمْعَهُ وَبَصَرَهُ تَبَارَكَ اللهُ أَحْسَنُ الْخَالِقِينَ ﴾ (صحیح مسلم، صلاۃ العسافرین، باب صلاۃ النبی ﷺ ودعانه باللیل، ح: ۷۷۱)

"اے اللہ! میں نے تیرے کیے سجدہ کیا اور تیرے ساتھ ایمان لایا اور میں تیرا فرماں بردار ہوں۔ میرا چہرہ اس ذات پاک کے آگے سجدہ ریز ہوا جس نے اسے پیدا فرمایا اور اور اس کے کان اور آنکھیں بنائے برا بابرکت ہے اللہ جو بہترین خالق ہے۔ "
﴿ اللَّهُ مَ اكْتُ لِي بِهَا عِنْدَكَ أَجْرًا، وَضَعْ عَنّي بِهَا وِزْرًا، وَاجْعَلْهَا لِي عِنْدَكَ ذُخْرًا، وَتَقَبّلُهَا مِنْ عَبْدِكَ دَاودَ الرحامع الترمذي، الجمعة، باب ماجاء ما يقول في سجود القرآن، ح: ۷۹٥)

''اے اللہ! میرے اس مجدے کی وجہ سے اپنے ہاں اجروثو اب لکھ لے اور اس کی وجہ سے مجھ سے (میرے گنا ہوں کا) بوجھ اتار دے اور اسے میرے لیے اپنے ہاں ذخیرہ بنادے اور اس مجدے کومیری طرف سے اس طرح قبول فرماجس طرح تو نے اپنے بندے داود ملیٹا کے مجدے کوشرف قبولیت سے نواز اتھا۔''

پھر بجدے سے سراٹھائے 'تکبیر اور سلام کی ضرورت نہیں۔ اگر امام نماز پڑھاتے ہوئے آیت بحدہ کی تلاوت کرے تو اس کے لیے واجب ہے کہ بحدہ کو جاتے اور بحدہ سے سراٹھاتے وقت اللہ اکبر کہے کیونکہ نبی اکرم طافیۃ کی نماز کی کیفیت کو بیان کرنے والوں نے ذکر کیا ہے کہ آپ جب بھی سر جھکاتے اور اٹھاتے تو اللہ اکبر کہا کرتے تھے۔ <sup>©</sup> نماز کے بحدہ اور بحدہ تلاوت سب کی کیفیت ای طرح ہوتی تھی۔

بعض لوگ نماز میں سجدہ کو جاتے وقت تو تکبیر کہتے ہیں مگر سجدہ سے اٹھتے وقت تکبیر نہیں کہتے' لیکن سنت یا اہل علم کے اقوال سے مجھے اس کی کوئی دلیل معلوم نہیں ہے۔

سائل نے جو بیکہا ہے کہ کیا سجد ہ تلاوت کے لیے طہارت شرط ہے تواس کے بارے میں اہل علم میں اختلاف ہے۔ بعض نے طہارت کو ضروری قرار دیا ہے اور بعض نے کہا ہے کہ بیشر طنہیں ہے جیسا کہ حضرت ابن عمر عاتشہ بغیر طہارت کے سجدہ تلاوت کرلیا کرتے تھے لیکن میری رائے میں زیادہ احتیاط ای میں ہے کہ سجدہ باوضو کیا جائے۔

صحیح البخاری٬ الأذان٬ باب التكبیر فی الركوع٬ حدیث:785

## سجدهٔ شکر کب کریں اوراس کی کیفیت کیا ہونی جا ہے؟

سوال الله تعالیٰ کے لیے بحدہ شکر کب کیا جائے؟اس کی کیفیت کیا ہوگی؟ کیااس کے لیے وضوشرط ہے؟

جواب سجدہ شکراس وقت ہوتا ہے جب کوئی مصیبت دور ہوجائے یا انسان کوکوئی نعمت حاصل ہو۔ میں بحدہ ای طرح ہے جس طرح نماز ہے باہر کاسحدہ تلاوت ہوتا ہے۔ بعض علماء کی رائے ہے کہ بحدہ شکر بھی بادضو ہونا چاہیے اور اس کے لیے بھی اللہ اکبر کہا جائے۔ بعض کی رائے ہے کہ صرف سجدہ کو جاتے وقت اللہ اکبر کہا جائے گھر مجدہ میں گر جائے اور "سُسُحَانَ رَبِّی الْاَعَلٰی" پڑھنے کے بعد دعا کرے۔

# كياتحية المسجد ياسنتول مين بهي دعائے استخاره پرهي جاسكتي ہے؟

سوال ٹمازاستخارہ کے بارے میں کیاتھم ہے؟ کیاتحیۃ المسجد یاستوں میں بھی دعائے استخارہ پڑھی جاسکتی ہے؟

جواب استخارہ سنت اس وقت ہے جب کوئی انسان کسی کام کا ارادہ کرے اوراس کے لیے بیدواضح نہ ہوکہ اس کام کا کرنا اس کے لیے بہتر ہے یا نہ کرنا بہتر ہے تا کا واضح ہوکہ اس کام کا کرنا بہتر ہے یا نہ کرنا بہتر ہے تو بھر استخارہ کی ضرورت نہیں کہ آب ان وجہ ہے کہ نبی منطق بھر ہوگرام کے مطابق انجام دیتے تھے لیکن بیٹا بت نہیں کہ آب ان کے لیے استخارہ فرماتے ہوں مثلاً: اگر انسان نمازیا زکو ڈاواکر نے کا رادہ کرے یا حرام امورکوترک کرنے کا ارادہ کرے یا کھانے ، پینے اورسونے کا ارادہ کرے تو اس طرح کے تمام امورکے لیے استخارہ کی ضرورت نہیں ہے۔

تحیۃ المسجد میں دعائے استخارہ نہیں پڑھی جاستی۔ای طرح پہلے سے نیت کیے بغیر سنت رواتبہ میں بھی دعائے استخارہ نہیں پڑھی جاستی کیونکہ حدیث میں اس بات کی صراحت موجود ہے کہ استخارہ کی نیت نے دور کعت نماز پڑھی جائے اورا گرنیت کے بغیر دو رکعت نماز پڑھی جائے اورا گرنیت کے بغیر دو رکعت نماز پڑھی جاتی اورا گرنیت کے بغیر دو رکعت نماز پڑھی جاتی اور کی تعمیل پڑھی جاتی ہیں تو اس سے فرمان نبوی کی تعمیل نہیں ہوگ ۔اگرکوئی شخص تحیۃ المسجد یاسنن موکدہ کے اواکر نے سے پہلے استخارہ کی نیت کر لے اور پھر دعائے استخارہ بر پڑھ لے تو حدیث کے ان ظاہر الفاظ سے معلوم ہوتا ہے کہ استخارہ بیت کی نیت کر لے اور پھر دعائے الله فیریض قبی (صحیح البخاری، الدعوات، باب الدعاء عند الاستخارہ ، حدید الاستخارہ ، عدید الاستخارہ ، التہ بعد، باب ماجاء فی النطوع منی منی، ح: ۱۱۹۲)

" "وہ فرض نماز کے علاوہ دور کعتیں پڑھے۔"

اس میں فرض کے سوا آپ مگا گیڑا نے اور کسی نماز کو مشکن قرار نہیں دیا اور یہ بھی اختال ہے کہ اس طرح استخارہ سی نہیں نہیدا کے الفاظ'' جب ارادہ کر بے تو (دور کعت) نماز پڑھے' ہے معلوم ہوتا ہے کہ ان دو رکعتوں کا استخارہ کے سوا اور کوئی سبب نہیں' لہذا میر نے زدیک افضل یہی ہے کہ استخارہ کے لیے دو مستقل رکعتیں پڑھی جا ئیں کیونکہ بیا حتمال بھی ہے جس کا پہلے ذکر کیا جاچاہے۔اور میر نے نزدیک افضل یہی ہے کہ وہ دو رکعت نفل نماز پڑھے گویا آپ نے فرمایا ہی ہی ہے کہ وہ دو رکعت نفل نماز پڑھے گویا آپ نے فرمایا ہی ہی ہے کہ وہ دو رکعت نفل نماز پڑھے۔واللّٰہ اعلم.

## کیاتشہیج نماز پڑھنا ثابت ہے؟

#### سوال نماز تھے کیا ہے؟

جواب نماز تبیع نی تالیخ سے نابت نہیں ہے۔ اس سے متعلق حدیث کے بار سے بین امام احمد را اللہ فرماتے ہیں کہ سے کہی جی امام نے فیخ الاسلام ابن تیمیہ را اللہ فرماتے ہیں کہ بیردایت جھوٹی ہے۔ امام احمد را اللہ نے نماز تبیع کو کروہ قرار دیا ہے جب کہ کسی بھی امام نے اسے مستحب قرار نہیں دیا' امام ابو حضیفہ امام مالک اور امام شافعی رہائے نے تو اس نماز کے بار سے میں بالکل کچھ سابی نہیں۔ شخ الاسلام ابن تیمیہ را اللہ نے اس کے بار سے میں جو کچھ فر مایا ہے وہ بالکل حق ہے۔ اگر یہ نماز صحیح اور نبی شائی اسے متاب ہوتی ' تو امت تک ایسے طریق سے پنچی جس میں کوئی شک نہ ہوتا' حالا نکہ بی جنس نماز بلکہ جنس عبادات ہی سے خارج ہے کیونکہ کی محم عبادت میں بید افتیار نہیں دیا گیا کہ اسے روز انہ کرویا ہفتہ میں ایک بار کرویا مبینے میں ایک بار ایسال میں ایک بار یا عمر میں ایک بار کرویونکہ جونماز دی سے مختلف ہوتی ہوتی ہوتی کی وجہ سے بہت اجتمام کے ساتھ بیان کرتے ہیں اور اسے انوکھی عبادت ہونے کی وجہ سے بہت مشہور ہونا چا ہے تھالیکن اس نماز کا معاملہ ایسانہیں ہے' لہذامعلوم ہوا کہ اس کے بار سے میں کوئی تھم شریعت نہیں ہے بہی وجہ ہے کہ اشہر رہونا چا ہے تھالیکن اس نماز کا معاملہ ایسانہیں ہے' لہذامعلوم ہوا کہ اس کے بار سے میں کوئی تھم شریعت نہیں ہے ہی وجہ ہے کہ اسے متحب قرار نہیں دیا۔ ©

## سهاگ رات دورکعت نماز پڑھنے کا حکم

روال سوال سہاگ رات بیوی کے پاس جاتے وقت دور کعت نماز پڑھنے کے بارے میں کیا تھم ہے؟

جواب بعض صحابهٔ کرام نشائیم نے سہاگ رات ہوی کے پاس جاتے وقت دور کعتیں پڑھی ہیں © کیکن اس بارے میں مجھے رسول اللہ مُنافِیم سے کوئی صحیح سنت معلوم نہیں ہے البتہ بیمشر وع ہے کہ ہوی کی پیشانی پکڑ کرید دعا پڑھے:

﴿اَللَّهُمَّ إِنِّي أَسْأَلُكَ خَيْرَهَا وَخَيْرَ مَا جَبَلْتَهَا عَلَيْهِ وَأَعُوذُبِكَ مِنْ شَرِّهَا وَمِنْ شَرِّ مَا جَبَلْتَهَا عَلَيْهِ﴾(سنن أبي داود، النكاح، باب في جامع النكاح، ح:٢١٦٠)

''اے اللہ میں اس کی خیراور بھلائی اور جس پرتونے اسے پیدا فر مایا ہے' اس کی خیرو بھلائی کا تجھے سے سوال کرتا ہوں اور اس کی برائی اور جس چیز پرتونے اسے پیدا فر مایا ہے' اس کی برائی سے تیری پناہ میں آتا ہوں۔''

اوراگراہے بیر خدشہ ہو کہ اس حال میں عورت اس سے نفرت کرے گی تو اس کی پیٹانی کو پکڑ لے گویا وہ اس سے قریب ہونا چاہتا ہے اور مذکورہ دعا آہتہ سے پڑھ لے کہاہے سنائی نہ دے کیونکہ جب وہ بیہ کہ میں اس کےشراور جس پراسے پیدا کیا گیا ہے

ناضل مفتی بڑائے کا یہ کہنا کہ کسی بھی امام نے اسے مستحب قرار نہیں دیا ہے صحیح نہیں ہے۔ محد ثین کا ایک گروہ کثر ت طرق کی وجہ سے نما ذشیع
 کی صدیث کی اصلیت کا اور اس کی بنیاد پر اس کے استحباب کا قائل ہے۔

 <sup>(</sup>المصنف" لعبدالرزاق: 6/191

اس كشر سے تيرى پناه مين آتا ہوں تو يين كربعض عورتوں كو يدخيال آسكتا ہے كدكيا مجھ مين شر ہے؟

### ممنوع اوقات جن میں نماز پڑھنا جائز نہیں

<u>سوال</u> وہ کون سے اوقات ہیں جن میں نماز پڑھنی ممنوع ہے؟ نماز مغرب کے وقت تحیۃ المسجداذان سے پہلے پڑھی جائے یا بعد میں؟ فتو کی عطافر ما کمیں۔ جزا کے ماللّٰہ حیراً۔

روا منوع اوقات حسب ذیل ہیں ( نماز فجر کے بعد سے لے کرسورج کے ایک نیز سے کے بقدر بلند ہونے تک یعی طلوع آقاب کے پندرہ ہیں منٹ بعد تک ۔ ﴿ زوال سے قریباً دس منٹ پہلے لیعی ظہر کا وقت شروع ہونے سے دس منٹ پہلے کا وقت ۔ ﴿ نمازعصر کے بعد سے لے کرسورج کے مکمل غروب ہونے تک 'پیتمام ممنوع اوقات ہیں ۔ تحیۃ المسجد کو ہروت ادا کیا جا سکتا ہے۔ آپ جب بھی مجد میں داخل ہوں تو دورکعت پڑھے بغیر نہ بیٹھیں 'خواہ ممنوع وقت ہی کیوں نہ ہو۔ معلوم ہونا چاہیے کہ اہل علم کے اقوال میں سے رائح قول ہیہ کہ کہ وہ تمام نوافل جن کے اسباب ہوں' انھیں ممنوع اوقات میں بھی ادا کیا جا سکتا ہے مثلاً اگر آپ نماز فجر کے بعد مجد میں جا کمیں تو تحیۃ المسجد پڑھ سکتے ہیں' ای طرح نمازعصر کے بعد تحیۃ المسجد پڑھ سکتے ہیں' زوال سے پہلے بھی دو رکعت پڑھے بغیر نہ بیٹھیں۔ رکعتیں پڑھ کے ہیں الغرض آپ دن یا رات کو جس وقت بھی مجد میں داخل ہوں تو دورکعت پڑھے بغیر نہ بیٹھیں۔

### نماز باجماعت کے احکام

<u>سوال</u> نماز باجماعت کے بارے میں کیا حکم ہے؟

واب علاء کااس بات پرانفاق ہے کہ نماز باجماعت اللہ تعالی کی ایک ایک اطاعت ہے جو بہت عظیم الثان ہے جس کی بے حدتا کیدا کی ایک اور جونہا بت افضل ہے۔ اللہ تعالی نے قرآن مجید میں ذکر کرتے ہوئے حالت خوف میں بھی اس کا حکم دیا ہے۔ ارشاد باری تعالی ہے:

﴿ وَإِذَا كُنْتَ فِيهِم فَا اَسْلِحَتُهُم فَا اَسْتَكُوهَ فَلْدُهُم طَآبِفَةٌ أَخْرَی لَد یُصَدُّوا فَلْیَسُدُوا اَسْلِحَتُهُم فَا فَا سَلِحَتُهُم وَاللّهِ اَسْلِحَتُهُم وَاللّهِ اَسْلَحَتُهُم وَاللّهُ اَلْمَاتُ عَلَيْتُ كُمْ وَالْوَ تَعْفَلُوتِ عَلَيْكُمُ مَسْلَة وَاللّهُ مَسْلَمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اَللّهُ اَللّهُ اَللّهُ اَللّهُ اَللّهُ اَللّهُ اَللّهُ اَللّهُ اللّهُ اللّه

رسول الله تَالَيْنِ كَي بهت ى احاديث مباركه سي بهي ثابت بيك نماز باجهاعت اداكر فاواجب مي مثلًا آپ في مايا:

﴿ وَلَقَدْ هَمَمْتُ أَنْ آمُرَ بِالصَّلَاةِ فَتُقَامَ، ثُمَّ آمُرَ رَجُلًا فَيُصَلِّيَ بِالنَّاسِ، ثُمَّ أَنْطَلِقَ مَعِيَ بِرِجَالٍ مَعَهُمْ حُزَمٌ مِنْ حَطَبِ إِلَى قَوْمٍ لاَ يَشْهَدُونَ الصَّلَاةَ فَأَحَرِقَ عَلَيْهِمْ بُيُوتَهُمْ بِالنَّارِ ﴾ ببرجالٍ مَعَهُمْ حُزَمٌ مِنْ حَطَبِ إِلَى قَوْمٍ لاَ يَشْهَدُونَ الصَّلَاةَ فَأَحَرِقَ عَلَيْهِمْ بُيُوتَهُمْ بِالنَّارِ ﴾ (صحيح البخاري، الأذان، باب وجوب صلاة الجماعة، ح: ١٤٤ وصحيح مسلم، المساجد، باب فضل صلاة الجماعة . . . ح: ٢٥١ (٢٥٢) واللفظ له)

''میر اارادہ ہے کہ میں نماز کا تھم دوں اورا قامت کہددی جائے' پھر میں کی شخص کو تھم دے دوں کہ وہ لوگوں کو نماز پڑھائے ادر پھر میں کچھا ہے آ دمیوں کو لے کرجن کے پاس ایندھن کا گٹھا ہؤا لیے لوگوں کے پاس چلا جاؤں جونماز میں عاضر نہیں ہوتے اوران کے گھروں کو آگ ہے جلاڈ الوں۔''

الى طرح آپ تاليكان فرمايا ب:

«مَنْ سَمِعَ النَّدَاءَ فَلَمْ يَأْتِهِ فَلَا صَلَاةَ لَهُ إِلاَّ مِنْ عُذْرٍ»(سنن ابن ماجه، المساجد، باب التغليف في التخلف عن الجماعة، ح: ٧٩٣)

'' جو خض اذ ان سے اور مسجد میں نہ آئے تو اس کی نماز نہیں ہوتی الا بیہ کہ کوئی عذر ہو۔''

ای طرح آپ نَاتِیْ اِن نابین شخص سے فرمایا تھا: جس نے آپ سے گھر میں نماز اداکرنے کے لیے رخصت طلب کی تھی: «هَلْ تَسْمَعُ النَّدَاءَ بِالصَّلَاةِ؟»

" کیاتم نماز کے لیے اذان کی آواز سنتے ہو؟"

اس في عرض كيا: جي بال تو آپ في مايا:

«فَأَجِبْ» (صحيح مسلم، المساجد، باب يجب إتيان المسجد على من سمع النداء، ح: ١٥٣)

''پس تم جواب دو۔''

لینی نماز با جماعت ادا کرو\_حضرت ابن مسعود ریاشنی بیان کرتے ہیں:

﴿ لَقَدْ رَأَيْتُنَا وَمَا يَتَخَلَّفُ عَنِ الصَّلَاةِ إِلاَّ مُنَافِقٌ قَدْ عُلِمَ نِفَاقُهُ، أَوْ مَرِيضٌ ـ وفي رواية ـ وَلَقَدْ كَانَ الرَّجُلُ يُؤْتَى بِهِ يُهَادَى بَيْنَ الرَّجُلَيْنِ حَتَّى يُقَامَ فِي الصَّفُ (صحيح مسلم، المساجد، باب صلاة الجماعة من سنن الهدي، ح:٢٥٢(٢٥٦)

'' میں نے (حضرات صحابہ کرام بھائیم کورسول اللہ مٹائیم کے ساتھ باجماعت نماز ادا کرتے) دیکھا' نماز باجماعت ادا کرنے سے صرف وہی شخص پیچھے رہتا تھا جومعلوم منافق یا مریض ہوتا''اورایک روایت میں الفاظ میہ ہیں:''مریض آ دمی کو دوآ دمیوں کے درمیان تھسیٹ کرلایا جاتا اورصف میں کھڑا کردیا جاتا۔''

عقل کا بھی تقاضا ہے کہ نماز با جماعت واجب ہو کیونکہ امت اسلامیدا یک ہی امت ہے اور کمال وحدت کے لیے ضروری ہے کہ بیدا پنی عبادت اجتماعی طور پر اداکر ہے اور سب سے قطیم الثان 'سب سے افضل اور سب سے زیادہ اہم عبادت نماز ہے لہذا امت اسلامیہ کے لیے واجب ہے کہ وہ نماز باجماعت اداکر ہے۔ اس بات پرتو علاء کا اتفاق ہے کہ نماز سب ہے اہم اور عظیم الثان عبادت ہوجاتی عبادت ہے لیکن اس مسئلہ میں اختلاف ہے کہ کیا اسے باجماعت اداکر ناصحت نماز کے لیے شرط ہے؟ یا اس کے بغیر بھی نماز ہوجاتی ہے البتہ جرعت کے بغیر اداکر نے والا گناہ گار ہوگا؟ اس طرح اس مسئلہ میں کچھا ور اختلافات بھی ہیں۔ صبحے بات یہ ہے کہ نماز باجماعت اداکر نا واجب تو ہے گریہ صحت نماز کے لیے شرط نہیں ہے البتہ تارک جماعت گناہ گار ضرور ہوگا الا ہیکہ اس کے پاس کوئی شری عذر ہو۔ جماعت کو افغر ادی نماز کے لیے شرط نہ ہونے کی دلیل یہ ہے کہ نبی تاہی ہی نے نماز باجماعت کو افغر ادی نماز سے انسان میں ماز باجماعت کو افغر ادر یتا اس بات کی دلیل ہے کہ انفر ادی طور پر نماز اداکر تا بھی صبحے ہے۔ بہر حال ہر عاقل اور بالغ مرد سلمان پر واجب ہے کہ سفر میں ہویا حضر میں نماز باجماعت کا اہتمام کرے۔

سوال کچھاوگ ایک مکان میں رہتے ہیں کیاان کے لیے بی جائز ہے کہوہ ای مکان میں نماز باجماعت ادا کرلیں یاان کے لیے مجد میں نماز ادا کرنالازم ہے؟

جواب ان لوگوں کے لیے جوایک مکان میں رہتے ہیں 'واجب ہے کہ وہ مجد میں نماز ادا کریں۔ ہروہ محفی جس کے قرب وجوار میں مسجد موجود ہو'اس کے لیے واجب ہے کہ وہ مسجد میں نماز ادا کرے۔ جب مسجد قریب ہوتو پھر کسی کے لیے 'خواہ وہ ایک ہویا زیادہ لوگ ہوں گھر میں نماز ادا کرنا جائز نہیں ہے اورا گرمسجد دور ہواور وہ اذان کی آ واز نہ سنتے ہوں تو پھر گھر میں باجماعت نماز ادا کرنے میں کوئی حرج نہیں۔اس مسئلہ میں بعض لوگوں کی سستی بعض علاء کے اس قول پر ہنی ہے کہ نماز با جماعت سے مقصود یہ ہے کہ لوگ اجتماعی طور پر نماز ادا کریں خواہ وہ مسجد کے علاوہ کسی اور جگہ پر ہی کیوں نہ ہو' لہذا جب لوگ گھروں میں با جماعت نماز ادا کریں تو انھوں نے اپنے واجب کوادا کر دیا۔لیکن صبحے بات یہ ہے کہ بیضروری ہے کہ نماز با جماعت کا اہتمام مسجدوں میں ہوکیونکہ نبی تاہیخ انے فرمایا ہے:

اللَّقَدُ هَمَمْتُ أَنْ آمُرَ بِالصَّلَاةِ فَتُقَامَ، ثُمَّ آمُرَ رَجُلًا فَيُصَلِّيَ بِالنَّاسِ، ثُمَّ أَنْطَلِقَ مَعِيَ بِرِجَالٍ مَعَهُمْ حُزَمٌ مِنْ حَطَبِ إِلَى قَوْمِ لاَ يَشْهَدُونَ الصَّلَاةَ فَأَحَرِّقَ عَلَيْهِمْ بَيُوتَهُمْ بِالنَّارِ» برجَالٍ مَعَهُمْ حُزَمٌ مِنْ حَطَبِ إِلَى قَوْمِ لاَ يَشْهَدُونَ الصَّلَاةَ فَأَحَرِّقَ عَلَيْهِمْ بَيُوتَهُمْ بِالنَّارِ» رَصِيع البخاري، الأذان، باب وجوب صلاة الجماعة، ح:٦٤١ وصحيع مسلم، المساجد، باب فضل صلاة الجماعة، ح:٦٤١ وسحيع مسلم، المساجد، باب فضل صلاة الجماعة، ح:٢٥١ (٢٥٢) واللفظ له)

۔ "میراارادہ ہے کہ میں نماز کے بارے میں تھم دوں اورا قامت کہددی جائے' پھر میں کٹی تخص کو تھم دوں کہ وہ لوگوں کو نماز پڑھائے اور میں پچھا یسے لوگوں کو جن کے پاس ایندھن کا گھا ہو' لے کرا یسے لوگوں کے پاس جاؤں جونماز کے لیے نہیں آئے اوران کے گھروں کوآگ ہے جلا دوں۔''

حالا نکرممکن ہےان لوگوں نے اپنی اپنی جگہ نماز ادا کر لی ہو کہذاان لوگوں کے لیے واجب ہے کہ وہ مسجد میں نماز باجماعت اوا کریں الا بید کہ مسجد بہت دور ہواور وہاں جانا مشکل ہو۔

## ملازم حقوق الله اور حقوق العباد كوكيسے نبھائے؟

ر السوال کیا ملازم کے حق میں افضل یہ ہے کہ وہ او ان سنتے ہی فوراً مبجد میں چلاجائے یا اپنے بعض معاملات نیٹانے کے لیے انتظار

کرے؟ نماز کے بعد سنن مؤکدہ کے علاوہ دیگر نوافل پڑھنے کے بارے میں کیاتھم ہے؟

رجواب تمام سلمانوں کیلئے واجب ہے کہ وہ اذان سنتے ہی فورا نماز کیلئے مسجد میں آجا کیں کیونکہ مؤذن کہتا ہے: [حتی علی الصلاہ]

''نمازی طرف آؤ۔''اوراس میں سستی کرنے سے نماز کے ضائع ہونے کا اندیشہ ہے۔ ملازم کیلئے فرض نماز کے بعد سنن مؤکدہ کے
علاوہ نوافل پڑھنا جا تزنہیں ہے کیونکہ عقد اجارہ یا ملازمت کی وجہ ہے اس کے وقت کا مستحق دوسرا انسان ہے البنة سنن مؤکدہ ادا
کرنے میں کوئی حرج نہیں کیونکہ عرف و عادت کے مطابق ذمہ داراصحاب اس بارے میں چشم پیشی سے کام لیتے ہیں۔ واللّه الموفق.

# کیا پہلی ایک یا دور کعتیں جماعت سے رہ جانے پر فاتحہ کے ساتھ اور سورت بھی ملائی جائے؟

روال جس شخص کی پہلی ایک رکعت یا دور کعتیں جماعت ہے رہ جائیں تو کیا وہ اسے پورا کرتے ہوئے فاتحہ کے ساتھ کوئی اور سورت بھی پڑھے یاصرف سورة الفاتحہ پراکتفا کرے؟

رجواب صحیح بات سے ہے کہ امام کے سلام پھیرنے کے بعد مقتدی جس نماز کو پڑھتا ہے وہ اس کی نماز کا آخری حصہ ہے کلہذا جب اس کی چار رکعتوں والی نماز میں سے دور کعتیں یا ایک رکعت رہ گئی ہویا نماز مغرب کی ایک رکعت رہ گئی ہوتو ان صور تو ں میں اسے صرف سور ۂ فاتحہ ہی پڑھنی چا ہیے' البتہ نماز فجر کی اگر کوئی ایک رکعت رہ گئی ہوتو اس میں سور ہ فاتحہ کے ساتھ کوئی دوسری سورت بھی پڑھنی چا ہیے کیونکہ نماز فجر کی دونوں رکعتوں میں سورہ فاتحہ کے ساتھ کوئی اور سورہ بھی پڑھی جاتی ہے۔

# جب امام آخری تشهد میں ہواور دوسری جماعت کی امید ہوتو انتظار جائز ہے

<u>سوال</u> ایک نمازی مسجد میں اس دفت داخل ہوا جب امام آخری تشہد میں تھا' کیاوہ جماعت میں شامل ہوجائے یا دوسری جماعت کا انتظار کرے؟ فتو کی عطافر مائیں۔ جزاکم الله حیراً.

جواب جب انسان مبحد میں اس وقت داخل ہو جب امام آخری تشہد میں ہوتو اگر اسے دوسری جماعت کی امید ہوتو پھراس کے ساتھ شامل نہ ہوا در اس کے مطابق نماز با ہماعت کے ساتھ شامل ہوجائے کیونکہ رائج قول کے مطابق نماز با ہماعت کے لیے کم از کم ایک رکعت کا پالینا ضروری ہے جیسا کہ نبی تاہیج کے حسب ذیل فرمان کے عموم سے معلوم ہوتا ہے:

﴿ مَنْ أَدْرِكَ رَكْعَةً مِنَ الصَّلَاةِ فَقَدْ أَدْرِكَ الصَّلَاةَ ﴾ (صحيح البخاري، مواقيت الصلاة، باب من أدرك من الصلاة ركعة من الصلاة فقد أدرك تلك أدرك من الصلاة ركعة من الصلاة فقد أدرك تلك الصلاة، ح: ٦٠٧)

"جس نے نماز کی ایک رکعت پالیٰ اس نے نماز کو پالیا۔"

جس طرح ایک رکعت کو پائے بغیر جمعہ کونہیں پایا جاسکنا' ای طرح ایک رکعت کے بغیر جماعت کوبھی حاصل نہیں کیا جاسکنا۔ اگر کوئی امام کوآخری تشہد میں پائے تو اس نے جماعت کونہیں پایا' لہزاا سے انتظار کرنا چاہیے تا کہ وہ دوسری متوقع جماعت کے ساتھ نماز اداکر سکے ادراگر اسے دوسری جماعت کی امید نہ ہوتو اس کا جماعت کے ساتھ شامل ہوجانا تا کہ باتی تشہد کو پالے امام سے الگ

ہوجانے سے بہتر ہے۔

### کیا فرض نماز کی اقامت کے بعد نوافل جائز ہیں؟

روال جبنمازی نفل نماز شروع کرر کھی ہواور فرض نماز کی اقامت ہوجائے تو کیا کیا جائے؟

جواب جب فرض نماز کی اقامت ہوجائے اور آپ نے نقل نماز شروع کر تھی ہوتو بعض اہل علم کا قول ہے کہ آپ پر واجب ہے کہ آپ فوراً نماز کو توڑ دیں خواہ آخری تشہد ہی میں کیوں نہ ہوں ۔ بعض علماء کا قول یہ ہے کہ آپ نماز نہ توڑیں الآ یہ کہ یہ اندیشہ ہو کہ امام آپ کے تبیر تحریمہ کے بیاد بیشہ ہو کہ امام سلام پھیر دے گا۔ یہ دونوں قول متعارض ہیں کینی ایک قول یہ ہے کہ جب اقامت ہوجائے تو آپ نقل نماز فوراً تو ڑ دیں اور دوسرا قول یہ ہے کہ نماز کو جاری رکھیں اور اسے نہ تو ڑیں الآ یہ کہ خدشہ ہو کہ آپ کے تبیر تحریمہ کے بہت کو اس میں معتدل قول یہ ہے کہ جب اقامت ہوجائے اور آپ دوسری رکعت میں ہول تو اس رکعت کو خفیف سے انداز میں کمل کریں اور اگر آپ ابھی پہلی رکعت میں ہول تو نماز توڑ دیں کیونکہ نبی اکرم خلائے انے فرمایا ہے:

"مَنْ أَدْرَكَ رَكْعَةً مِنَ الصَّلَاةِ فَقَدْ أَدْرِكَ الصَّلَاةَ" (صحيح البخاري، مواقيت الصلاة، باب من أدرك من الصلاة ركعة من الصلاة فقد أدرك تلك الدك من الصلاة ركعة من الصلاة فقد أدرك تلك الصلاة، ح:٦٠٧)

"جس نے نماز کی ایک رکعت پالی اس نے نماز کو پالیا۔"

اوراگرآپ نے اقامت سے پہلے ایک رکعت پڑھ لی ہے تو آپ نے اسے ممانعت سے قبل پڑھا ہے 'لہذا آپ نے نماز کو پالیا اور ساری نماز غیرممنوع ہوگئ یعنی ممانعت کی ذیل میں نہیں آتی 'لہذا آپ اسے کمل کریں لیکن خفیف طور پر کیونکہ فرض نماز کے ایک جز کو پالینانفل کے ایک جز کے پالینے سے بہتر ہے <sup>®</sup> اوراگر آپ پہلی رکعت میں ہوں تو آپ نے اتناوقت نہیں پایا 'جس میں آپ نماز کو یا لیتے کیونکہ ہی مُناٹیج انے فرمایا ہے:

لاَمَنْ أَدْرَكَ رَكْعَةً مِنَ الصَّلَاةِ فَقَدْ أَدْرَكَ الصَّلَاةَ»(صحيح البخاري، مواقيت الصلاة، باب من أدرك من الصلاة ركعة، ح:٥٨٠ وصحيح مسلم، المساجد، باب من أدرك ركعة من الصلاة فقد أدرك الصلاة، ح:٢٠٧)

"جس نے نماز کی ایک رکعت پالی اس نے نماز باجماعت کو پالیا۔"

جب یہ سلیم ہے کفرض نماز کا ایک بڑ نقل کے ایک بڑ ہے بہتر ہے تو پھر یہ کہنا کیوں کرھیجے ہوگا کہ ایک رکعت کمل پڑھ لینے کی صورت میں اپنی نقل نماز اقامت کے بعد بھی پوری کرے؟ بلکہ اس اصول کا تقاضا تو یہ ہے کہ اقامت ہوجانے کے بعد فرض نماز ہی کوسب سے زیادہ ابھیت دی جائے اورا گرنفلی نماز پوری کرنے کی صورت میں جماعت کی ایک رکعت بھی فوت ہونے کا اندیشہ ہو تو اس کے لینقلی نماز کا جاری رکھنا جائز نہیں ہوگا ، بلکہ اس کو تو اگر جماعت میں شامل ہونا ضروری ہوگا۔ البتہ آخری تشہد یا جدے میں اقامت ہوجائے تو پھر جماعت کے فوت ہونے کا اندیشہ نہیں ہوتا 'اس لیے اس صورت میں زیادہ سے زیادہ اس کے لینقلی نماز پوری کرنے کی گئجائش نکل سکتی ہے۔ اللّٰہ اعلہ (مر زی)

اللذاآب إلى نماز كوتو روس مع كيونكه ني تَالْقِيَّا في ما يا ي

﴿إِذَا أُقِيمَتِ الصَّلَاةُ فَلَا صَلَاةَ إِلاَّ الْمَكْتُوبَةُ (صحيح مسلم، صلاة المسافرين، باب كراهة الشروع في نافلة بعد شروع المؤذن . . . ح:٧١٠)

''جب فرض نماز کے لیے اقامت کہدی جائے تو پھر فرض نماز کے سوااور کوئی نماز نہیں ہوتی۔''

## امام اگر مقتدی کے فاتح مکمل کرنے سے پہلے رکوع میں چلا جائے تو مقتدی کو کیا کرنا جا ہے؟

سوال ایک مقتدی نماز میں اس وقت شامل ہوا جب امام عجبیر تحریمہ اور سور ہ فاتحہ سے فارغ ہو چکا تھا' اس نے سورہ فاتحہ ابھی شروع بی کی تھی کہ امام رکوع میں چلا جائے یا سورہ فاتحہ کی قراءت کھمل کر لے؟

جواب جب مقتدی اس وقت جماعت میں شامل ہو جب امام رکوع کا ارادہ کر رہا ہواور مقتدی کے لیے سورہ فاتحہ پڑھ سائمکن نہ ہو'
اس صورت میں اگر اس کی ایک وو آسیتی باتی ہوں کہ اس کے لیے انھیں پڑھ کر امام کے ساتھ رکوع میں شامل ہو جانا ممکن ہوتو یہ
بہت بہتر ہے اور اگر سورت کا زیادہ حصہ باتی ہوکہ اے پڑھنے کی صورت میں وہ امام کو رکوع میں نہیں پاسکے گاتو اس صورت میں وہ امام کو رکوع میں نہیں پاسکے گاتو اس صورت میں وہ امام کو رکوع میں نہیں پاسکے گاتو اس صورت میں وہ امام کو رکوع میں نہیں پاسکے گاتو اس صورت میں وہ امام کے ساتھ رکوع کی کے اس کے ساتھ رکوع کی کے اس کے ساتھ رکوع کے کہ کورک کے بیات کہ دو کہ کے کہ کورک کی ہو۔

### مقتدی امام کوجس حالت میں پائے ساتھ شامل ہوجائے

سوال جب مقتری امام کو مجدہ کی حالت میں پائے تو کیاوہ اس کے مجدہ سے اٹھنے کا انتظار کرے یا اس حالت میں اس کے ساتھ شامل ہوجائے؟

جواب افضل یہ ہے کہ مقتری امام کو جس حالت میں بھی پائے اس کے ساتھ شامل ہوجائے اور انتظار نہ کرے کیونکہ نبی اکرم سُلَیْمُ اللہ عُلَیْمُ اللہ عُلِی اللہ اللہ اللہ علی منافعہ میں اللہ علی منافعہ میں اللہ علی منافعہ اللہ علی منافعہ اللہ علی منافعہ منا

﴿ فَمَا أَذْرَكْتُمْ فَصَلُّوا ﴾ (صحيح البخاري، الأذان، باب لا يسعى إلى الصلاة ...، ح: ١٣٦ وصحيح مسلم، المساجد، باب استحباب إتيان الصلاة بوقار ... ح: ٦٠٢) " ليس جمّنا حصر يالواسے يڑھالو۔"

# سرّی نمازوں میں فاتحہ کے بعد جتنی سورتیں جا ہیں پڑھ لیس

سوال جبسری نماز میں نمازی سورہ فاتحہ اور کسی دوسری سورت کے پڑھنے سے فارغ ہوجائے اور امام نے ابھی رکوع نہ کیا ہو تو کیاوہ خاموش رہے؟

جواب مقتدی جب سورہ فاتحہ اور کسی دوسری سورت کے پڑھنے سے فارغ ہوگیا ہوتو وہ خاموش ندر ہے بلکہ امام کے رکوع میں جانے تک پڑھتا رہے خواہ تشہد اول کے بعد والی دور کعتیں ہی کیوں ندہوں کیونکہ حالت نماز میں سکوت تو صرف اسی صورت میں ہے

جب مقتدی امام کی قراءت سن رہا ہو۔

امام سے سبقت کرنا حرام ہے

سوال امام سسبقت كرنے كے بارے ميں كيا تكم ك؟

(جواب امام سے سبقت کرناحرام ہے کیونکہ نی اکرم منافظ نے فرمایا ہے:

﴿ أَمَا يَخْشَى أَخْدُكُمْ أَوْ لاَ يَخْشَى أَخْدُكُمْ إِذَا رَفَعَ رَأْسَهُ قَبْلَ الْإِمَامِ أَنْ يَجْعَلَ اللهُ رَأْسَهُ رَأْسَهُ وَبُلَ الْإِمَامِ أَنْ يَجْعَلَ اللهُ رَأْسَهُ رَأْسَهُ وَأُسَهُ وَمَارٍ ﴾ (صحيح البخاري، الأذان، باب إثم من دفع رأسه قبل الإمام، ح: ١٩٦ وصحيح مسلم، الصلاة، باب تحريم سبق الإمام ... ح: ٤٢٧) \* دُرَيَا اللهُ تَعَالَى اللهُ عَلَى اللهُ تَعَالَى اللهُ ال

کی صورت کوگدھے کی صورت بنادے۔'' امام سے سبقت کرنے والے کیلئے بیخت وعید ہے اور وعید کسی ترا مفعل یا ترک واجب بی پر ہوتی ہے۔ نبی طائیہ نے بیہ جی فرمایا ہے: ﴿إِنَّمَا جُعِلَ الْإِمَامُ لِیُوْتَمَّ بِهِ، فَإِذَا كَبَّرَ فَكَبَرُّوا، وَلاَ تُكَبِّرُوا حَتَّى یُكَبِّر، وَإِذَا رَكَعَ فَارْكَعُوا، وَلاَ تَرْكَعُوا حَتَّى يَرْكَعَ ﴾ (صحیح البخاري، تقصیر الصلاة، باب صلاة القاعد،

ح:١١١٤، وسنن أبي داود، الصلاة، باب الإمام يصلي من قعود، ح:٢٠٣ واللفظ له)

''امام کواس لیےمقرر کیا جاتا ہے تا کہاس کی اقترا کی جائے۔ جب وہ اللہ اکبر کہے تو تم بھی اللہ اکبر کہواور جب تک وہ بخبیر نہ کہے تم بھی تکبیر نہ کہواور جب وہ رکوع کرے تو تم بھی رکوع کرواور تم اس وفت تک رکوع نہ کرو جب تک وہ رکوع نہ کرے۔'' اس مناسبت سے اس طرف توجہ دلا نا ضرور ک ہے کہ مقتری کی امام کے ساتھ درج ذیل چار حالتیں ہوسکتی ہیں:

للہ مسابقت: اس کے معنی یہ ہیں کہ وہ اپنے امام ہے پہلے کسی چیز کوشروع کرلئے تو بیر دام ہے اورا گر وہ امام سے پہلے تکبیر تحریمہ کہہلے تو اس کی نماز بالکل نہیں ہوگی' اس کے لیے نماز کواز سرنو پڑھنا واجب ہوگا۔

للی موافقت: اس کے معنی بیہ ہیں کہ وہ امام کے ساتھ ساتھ چلئے جب امام رکوع کرے تو رکوع کرئے جب امام بحدہ کرے تو یہ بھی سحدہ کرے اور جب امام بحدہ ہے۔ ساتھ ساتھ چلئے جب امام رکوع کرے بطا ہر معلوم ہوتا ہے کہ یہ بھی حرام ہے کیونکہ ہی ٹائٹی آنے فرمایا ہے کہ تم رکوع نہ کر وجب تک وہ رکوع نہ کرے ۔ بعض علماء کہتے ہیں کہ موافقت مکروہ ہے حرام نہیں الا یہ کہتے تھیں کہ موافقت مکروہ ہے حرام نہیں الا یہ کہتے تھیں ہو تک بیر تحریم میں موافقت کی صورت میں نماز نہیں ہوگی البذاا ہے دوبارہ پڑھنا واجب ہوگا۔

للهِ متابعت: اس کے معنی یہ ہیں کہ تاخیر کے بغیر نماز کے تمام افعال کوامام کے بعد سرانجام دے محکم شریعت بھی یہی ہے۔ للہ تخلف: اس کے معنی یہ ہیں کہ امام ہے اس قدر پیچھے رہ جائے کہ اقتدا سے خارج ہوجائے' یہ خلاف شریعت ہے۔

کیا گناہ گار کے پیچھے اور فرض پڑھنے والے کی نفل ادا کرنے والے کے پیچھے نماز جائز ہے؟ رسوال کیا گناہ گار کے پیچھے نماز ادا کرنامیج ہے؟ جوآب راج قول کے مطابق مسلمان کے پیچھے نماز جائز اور صحیح ہے خواہ اس نے بعض معاصی کا ارتکاب کیا ہو البتہ نیک شخص کی اقتدا میں نماز بلاشک افضل ہے اورا گرکوئی شخص ایسے تفریدا فعال کا ارتکاب کرتا ہے جوملت اسلامیہ سے خارج کردینے والے ہوں تو اس کے پیچھے نماز جائز نہ ہوگی کیونکہ ایسے خفص کی تو اپنی نماز سیح نہیں ہے اس لیے کہ جومسلمان نہیں اس کی نماز سیح نہیں اور جب امام کی نماز صحیح نہ ہوتو اس کی افتدا کر رہے ہیں نماز صحیح نہ ہوتو اس کی افتدا کر رہے ہیں۔ یایوں کہہ لیجے کہ آپ امام کے بغیرا مامت کی نیت کر رہے ہیں۔

سوال کیافرض اداکرنے دالے کی نفل پڑھنے دالے کے پیچھے اد نفل اداکرنے دالے کی فرض پڑھنے دالے کے پیچھے نماز جائز ہے؟ حواب میں جائز ہے جس طرح عصر پڑھنے دالے کے پیچھے ظہرا در ظہر پڑھنے دالے کے پیچھے عصر کی نماز پڑھنا جائز ہے کیونکہ ہر شخص کی اپنی نیت کا اعتبار ہے اس لیے امام احمد دلاللہ نے فرمایا ہے کہ جب آپ مسجد میں آئیس اور امام نماز تراوی کڑھ رہا ہوتو اگر آپ نے ابھی تک عشاکی نماز نہ پڑھی ہوتو اس کے پیچھے نماز پڑھ لیں 'آپ کی نماز فرض ہوگی اور امام کی نفل۔

# مكمل صف سے آدمی بیچھے كھینچے كاكياتكم ہے؟

سوال کیجی نمازیوں میں اس مسئلہ میں اختلاف پیدا ہوگیا کہ جب کوئی شخص مجد میں اس وقت آئے جب جماعت کھڑی ہو پھی ہو صف کمل ہواوراس کے لیے صف میں کوئی جگہ نہ ہوتو کیا اس کے لیے اس کمل صف سے ایک شخص کو پیچھے کھینچنا جائز ہے؟ یا وہ صف کے پیچھے اکیلا ہی نماز پڑھے؟ یا وہ کیا کرے؟

رجواب جب انسان مبحد میں آئے اور وہ یہ دیکھے کہ صف پوری ہوگئی ہے تو اس کی درج ذیل تین صورتیں ہیں: نوہ صف کے پیچھے اکیلانماز پڑھے گا۔ نیا صف میں ہے کسی ایک شخص کو تھنچ کر اس کے ساتھ نماز پڑھے گا۔ نیا خود آگے بڑھ کر امام کے دائیں طرف کھڑا ہوکر نماز پڑھ لے گا۔ یہ تین صورتیں اس وقت ہوں گی جب وہ نماز میں شامل ہواور چوتھی صورت ہے بھی ہوسکتی ہے کہ وہ جماعت میں شامل ہی نہ ہو۔ اب سوال یہ ہے کہ ان چارصورتوں میں سے کون می صورت بہتر ہے؟

ہمارے نزویک ان چاروں میں سے پندیدہ صورت ہے کہ دہ صف کے پیچھے اکیلائی صف بنا کراہام کے ساتھ نماز پڑھے کیونکہ نماز با جماعت ادا کرتا اور صف میں شامل ہوکر ادا کرتا دونوں داجب ہیں۔ جب دونوں میں سے ایک یعنی صف میں کھڑے ہونے پڑمل مشکل ہوجائے تو دوسرا واجب یعنی نماز با جماعت ادا کرتا تو بہر حال واجب ہوگا'اس لیے ایسے خص سے ہم سیکہیں گے کہ آپ صف کے پیچھے با جماعت نماز ادا کریں تا کہ جماعت کے تواب کو حاصل کرسیں اس صورت میں بجزی وجہ سے صف میں شامل ہونا واجب نہیں ہے۔ اور ارشاد باری تعالی ہے:

﴿ فَأَنَّقُوا اللَّهُ مَا أَسْتَطَعْتُمْ ﴾ (التغابن: ١٦/٦٤)

"سوجہاں تک ہوسکے اللہ سے ڈرو۔"

اوراس کا شاہدیہ ہے کہ جب اورعورتیں نہ ہوں تو ایک عورت صف کے چیچے اکمیل کھڑی ہوتی ہے کیونکداس کے لیے شرعاً

مردوں کی صف میں جگہ نہیں ہے اور جب اس کے لیے شرعاً مردوں کی صف میں جگہ نہیں ہے تو وہ اکیلی صف بنا کرنماز پڑھتی ہے۔ ای طرح بیشخص جب مسجد میں آیا تو صف مکمل ہو چکی تھی جس کی وجہ سے اس کے لیے صف میں کوئی جگہ نہتھی 'لہذااس سے صف بندی ساقط ہوگئ 'البتہ نماز باجماعت واجب رہی' لہذاوہ صف کے پیچھے اکیلانماز پڑھ لے۔اس کے لیے یہ جائز نہیں کہ اگلی صف میں سے کسی کو پیچھے تھینچ لے کیونکہ اس میں درج ذیل خرابیاں ہیں:

- ① صف میں خلاییدا ہوجائے گا اور نبی مَالِیُرُم نےصفوں کو کمل کرنے اوران میں خلانہ چھوڑنے کا جو تھم دیا ہے میاس کےخلاف ہے۔
  - 🛈 اس کینیچ جانے والے خص کو فاضل ہے مفضول جگہ کی طرف کھینچا جارہا ہے اور بیاس پرزیادتی ہے۔
- اس کی نماز میں خلل پیدا ہوگا کیونکہ اس نمازی کو جب چیچے کھینچا جائے گا تو اس سے اس کے دل میں حرکت پیدا ہوگی اور یہ بھی
   ایک طرح سے اس برزیادتی ہے۔

تیسری صورت کہ وہ امام کے ساتھ جا کھڑا ہو' بھی درست نہیں کیونکہ امام کی جگہ مقتدیوں سے الگ ہونی ضروری ہے۔ جس طرح اقوال وافعال کے اعتبار سے اسے مقتدیوں پر سبقت حاصل ہوتی ہے کہ وہ تکبیر'رکوع اور بجدہ ان سے پہلے کرتا ہے' ای طرح جگہ کے اعتبار سے بھی امام کومقتدیوں سے بے نیاز ہونا چاہیے۔ نبی اکرم ٹاٹیٹی کی سنت مطہرہ بھی یہی ہے کہ امام مقتدیوں سے آگے ہو'لہذا اگر کوئی مقتدی جاکرامام کے ساتھ کھڑا ہوجائے تو اس کا امتیاز واختصاص ختم ہوجائے گا۔

چوتھی صورت کہ وہ جماعت ترک کر دے اور اکیلا پڑھ لئے بیٹھی درست نہیں کیونکہ نماز باجماعت ادا کرنا اوراسے صف میں ادا کرنا واجب ہے۔اگر کوئی شخص ایک واجب کے ادا کرنے سے عاجز ہوئتو دوسرا واجب اس سے ساقط نہیں ہوگا۔

### دومنزلهمسجد مين نمازير صنے كاحكم

ر ایک مسجد کی دومنزلیں ہیں' جولوگ بالائی منزل میں نماز پڑھتے ہیں' وہ نیچے کے لوگوں کونہیں دیکھ سکتے' تو کیاان کی نماز سیج بے پانہیں؟ راہنمائی فرمائیں!

رجواب جب مبحدایک ہوادرسب نمازی امام کی تکبیر نتے ہوں تو ان کی نماز سیج ہؤایک دوسرے کودیکھنا شرط نہیں ہے۔ اس جواب کومحمد صالح العثیمین نے 1410/8/25 ھے کو کھا۔

ٹیلی وژن یاریڈیو سےنشر کی جانے والی نماز کے ساتھ مل کرنماز ادا کرنا کیسا ہے؟

ر السوال کیا کسی مسلمان خصوصاً عورتوں کے لیے بیہ جائز ہے کہوہ ٹیلی وژن یاریڈ یوسے نشر کی جانے والی نماز کے ساتھ مل کرنماز ادا کریں جب کدامام نظر ندآ رہا ہو؟

(جواب) انسان کے لیے ریڈیو یا ٹیلی وژن کے واسطہ سے امام کی اقتد اجائز نہیں کیونکہ نماز باجماعت سے مقصود اجتماعیت ہے لہذا امام اور مقتدیوں کو ایک جگہ ہونا چاہیں آپس میں ملی ہونی چاہییں 'لہذار یڈیواور ٹیلی وژن کے واسطہ سے نماز جائز نہیں کیونکہ اس سے مقصود حاصل نہیں ہوسکتا۔ اگر اسے جائز قرار دے دیا جائے تو ہمخص اپنے گھر میں نماز وجنگا نداور جمعدادا کرنے لگ جائے گا اور یہ بات

جعد د جماعت سے متعلق تھم شریعت کے منافی ہے لہذا عورتوں یا کسی کیلئے ریڈیواور ٹیلی وژن کے ساتھ نمازا داکرنا جائز نہیں۔والله الموفق!

## مریض کی نماز کاطریقه کیاہے؟

- سوال مريض نمازكس طرح يرهع؟
- جواب مریش درج ذیل طریقوں میں ہے جس طریقے کی طاقت رکھتا ہے اس طریقے سے نماز پڑھ لے:
- 😁 مریض پر داجب ہے کہ دہ کھڑا ہوکرنماز پڑھے خواہ ٹیڑھا کھڑا ہویا دیوار کے سہارے یا بونت ضرورت عصا کا سہارا لے کر کھڑا ہو۔
  - 🟵 اگر کھڑا ہونے کی اے طاقت نہ ہوتو ہیٹھ کرنماز پڑھ لے اور افضل میہ ہے کہ قیام اور کوع کی جگہ چوکڑی مار کر ہیٹھے۔
- ﴿ اگر بیر کرنماز بڑھنے کی بھی اسے طاقت نہ ہوتو قبلہ رخ لیٹ کرنماز بڑھ لے اور افضل ہے ہے کہ دائیں پہلوپر لیٹے۔ اگر قبلہ رخ ہوناممکن نہ ہوتو جس طرف اس کا منہ ہوائ طرف نماز بڑھ لے اس کی نماز سیجے ہوگی اور اس کے اعادہ کی ضرورت نہیں۔
- آگر پہلو کے بل لیٹ کرنماز پڑھنااس کے لیے ممکن نہ ہوتو قبلہ کی طرف پاؤں کرکے چت لیٹ کر پڑھ لے اور افضل ہیہ ہے کہ اپنے سرکوتھوڑ اسااو پراٹھالے تا کہ قبلہ رخ ہوسکے اور اگر قبلہ رخ پاؤں کرنے کی استطاعت نہ ہوتو اس کے پاؤں جس طرف بھی ہوں' نماز پڑھ لے'اس نماز کے دوبارہ پڑھنے کی ضرورت نہیں۔
- ج مریض کے لیے نماز میں رکوع و جود داجب ہیں'اگراس کی طانت نہ ہوتو اپنے سر کے ساتھ اشارہ کر لے اور رکوٹ کی نبیت سجدے میں زیادہ جھے۔اگر اسے سجدہ کی استطاعت تو نہ ہوگر وہ رکوع کرسکتا ہوتو حالت رکوع میں رکوع کرلے ادر سجدہ اشارے ہے کہ اور اگر رکوع کی طانت تو نہ ہوگر وہ سجدہ کرسکتا ہوتو سجدہ کی حالت میں سجدہ کر لے اور رکوع اشارے کے ساتھ کرلے۔
- ن اگر رکوع و بچود میں اس کے لیے سر کے ساتھ اشارہ کر ناممکن نہ ہوتو اپنی آنکھوں کے ساتھ اشارہ کرلے' رکوع کے لیے آنکھ کوتھوڑا سابند کرلے اور بجدہ کے لیے اس سے زیادہ بند کرلے۔ انگلی کے ساتھ اشارہ' جبیبا کہ بعض مریض کرتے ہیں' صحیح نہیں ہے کیونکہ کتاب وسنت اور اقوال اہل علم میں اس کی کوئی دلیل نہیں ہے۔
- ③ اگر وہ سریا آنکھ کے ساتھ اشارہ نہ کرسکتا ہوتو دل کے ساتھ نماز پڑھ لۓ دل میں تکبیر کہد لۓ دل میں قراءت کرے ُرکوع' ہجود' \* قیام اور قعود کی دل ہی میں نیت کر لۓ جیسا کہ ارشاد نبوی ہے :
  - ﴿ وَلِكُلِّ امْرِيءٍ مَا نَواى » (صحيح البخاري، بدء الوحي، باب كيف كان بدء الوحي إلى رسول الله ﷺ، ح: ١)
    - ''ادر ہر خض کے لیے وہی کچھ ہے جس کی اس نے نیت کی۔''
- ﴿ مریض کے لیے واجب ہے کہ ہرنماز کواس کے وقت پرادا کرے اوراس سے متعلق ہر واجب جس کوادا کرنے کی اسے طاقت ہے' اواکر ہے پھر اگر ہرنماز بروقت ادا کرنے میں دشواری ہوتو ظہر وعصر اور مغرب وعشا کوجمع کرکے اوا کرسکتا ہے' جا ہے جمع تقدیم کی صورت اختیار کرلے بعنی نماز عصر کو بھی ظہر کے وقت میں اور نماز عشا کومغرب کے وقت میں ادا کرلے اور اگر چاہے تو

جمع تا خیر کی صورت اختیار کر لے یعنی نماز ظهر کوعصر کے وقت میں اور نماز مغرب کوعشا کے وقت میں جمع کر کے ادا کر لے۔جس طرح اس کے لیے زیادہ آسانی ہواسی طرح کر لے لیکن نماز فجر کواپنے وقت ہی پرادا کرنا ہوگا اسے پہلی یا بعد والی کسی نماز کے ساتھ جمع نہیں کیا جاسکتا۔

ج مریض اگر مسافر ہواور کسی دوسرے علاقے میں علاج کروار ہا ہوتو وہ قصر کرتے ہوئے ظہر ٔ عصر اور عشا کی نمازوں کی دورو رکعتیں اداکرے گافتی کہائے گھرلوٹ آئے 'خواہ بیدنت زیادہ ہویا کم۔ واللّٰہ المعوفق.

### ہوائی جہاز میں نماز اداکرنے کاطریقہ

رجواب جب وقت ہوجائے تو ہوائی جہاز میں بھی نماز واجب ہے۔ اگر ہوائی جہاز میں اس طرح نماز ادا کرناممکن نہ ہو جس طرح زمین پرادا کی جاتی ہے تو وہ ہوائی جہاز میں فرض نماز ادا نہ کرے بشر طیکہ نماز کا وقت یا دونماز وں کو جمع کرنے کی صورت میں وقت ختم ہونے سے پہلے ہوائی جہاز کاز مین پراتر ناممکن ہو۔ مثلاً ہوائی جہاز نے اگر غروب آفقاب سے تھوڑی دیر پہلے جدہ سے پرواز شروع کی ہواور ہوائی جہاز ابھی فضا میں ہوکہ سورج غروب ہوجائے تو وہ ہوائی جہاز کے ایئر پورٹ پراتر نے سے پہلے جہاز میں نماز مغرب نہ پڑھے اگر وقت ختم ہوجانے کا اندیشہ ہوتو وہ عشا کی نماز کے ساتھ جمع کر کے اداکر نے کی نیت کر لے۔ اگر طیارے کی پرواز جاری ہوجی کہ عشا کے وقت کے ختم ہوجانے کا بھی اندیشہ ہو، اور یا در ہے نماز عشا کا وقت آ دھی رات تک ہے تو وہ وقت ختم ہونے سے پہلے ان دونو ان نماز وال کو طیارے میں پڑھ لے۔

طیارے میں فرض نماز پڑھنے کا طریقہ یہ ہے کہ قبلہ رخ کھڑا ہو کر تکبیر تحریمہ کے فاتحہ پڑھے اوراس سے پہلے مسنون دعائے استفتاح اور بعد میں قرآن مجید کا کچھ حصہ پڑھے بھر رکوع کرئے بھر رکوع سے سراٹھائے بھر بجدہ کرئے اگر سجدہ کرناممکن نہ ہوتو بیٹھ جائے اور بیٹھ کرا شارے کے ساتھ بحدہ کرے۔ اس طرح باقی ساری نماز قبلہ رخ اواکرے۔ طیارے میں نفل نماز پڑھنے کا طریقہ یہ ہے کہ اپنی سیٹ پر بیٹھ کر پڑھ لے رکوع و سجدہ اشارے کے ساتھ کر لے اور سجدہ کے لیے رکوع کی نبست زیادہ جھک جائے واللہ الموفق۔ یہ فتو بیٹو کی گھر کی کیا گیا۔

## کتنی مسافت پرنماز قصر کی جاسکتی ہے؟

سوال سفر کی کتنی مسافت ہوتو مسافر نماز قصرادا کرسکتا ہے؟ کیار یہ جائز ہے کہ نماز کوجمع تو کرلیا جائے مگر قصر نہ کی جائے؟ جواب بعض علاء نے قصر کے لیے مسافت کی حدتر اس کلومیٹر بیان کی ہے اور بعض علاء نے کہا ہے کہ قصر کے لیے مسافت وہ ہے بھے عرف عام میں سفرقر اردیا جائے خواہ وہ اس کلومیٹر ہے بھی کم ہواور جھےلوگ کہیں کہ یہ سفرنہیں تو وہ سفرنہیں ہے خواہ وہ ایک سوکلو میٹر ہی کیوں ندہو۔ ای آخری بات کوشن الاسلام ابن تیمید رئاللہ نے بھی اختیار کیا ہے کیونکہ اللہ تعالی نے جواز قصر کے لیے کی معین سافت کو بیان نہیں فرمایا۔ معرت انس بن ما لک رہاللہ کے کی معین سافت کا تعین نہیں فرمایا۔ معرت انس بن ما لک رہاللہ کے کہ کی محصوص مسافت کا تعین نہیں فرمایا۔ معرت انس بن ما لک رہاللہ کی انس کے تعین الاصحیح مسلم، صلاۃ المسافرین، جاب صلاۃ المسافرین، ج: ۱۹۱)

''رسول الله مَا يُنْزُمُ جب تين ميل يا تين فرسخ كي مسافت كے ليے سفر فرماتے تو دور كعتيں پڑھتے تھے۔''

ا ختلاف عرف کی صورت میں مسافت کے تعین کے متعلق قول پر عمل کرنے میں بھی کوئی حرج نہیں کیونکہ یہ بھی بعض ائمہ اور علماء مجتہدین کا قول ہے' لہٰذااس میں بھی ان شاءاللہ کوئی حرج نہیں' اورا گرعرف و عادت با قاعدہ طے ہوتو پھرعرف کی طرف رجوع کرنا ہی درست ہے۔ <sup>©</sup>

اب رہاسوال کہ جب قصر جائز ہوتو کیا جمع کرنا بھی جائز ہے؟ ہم عرض کریں گے کہ جمع قصر کے ساتھ مشروط نہیں ہے جمع کا
تعلق ضرورت و حاجت ہے ہے۔ انسان کو سفر و حضر میں جب جمع کی ضرورت ہوتو وہ جمع کر لے۔ یہی وجہ ہے کہ بارش کی وجہ سے
جب مجد میں جانے میں مشقت ہوتو لوگ نماز وں کو جمع کر کے اواکر لیتے ہیں اسی طرح جب موسم سرما میں شدید شعندی ہوا چل رہی
ہواور مبحد میں جانے میں مشقت ہوتو نماز وں کو جمع کر کے اواکیا جا سکتا ہے۔ اسی طرح جب مال کے ضائع ہونے یا اسے نقصان
ہواور مبحد میں جانے میں مشقت ہوتو نماز وں کو جمع کر کے اواکیا جا سکتا ہے۔ اسی طرح جب مال کے ضائع ہونے یا اسے نقصان
ہونے کا اندیشہ ہوتو انسان نماز کو جمع کر کے اواکی ساتھ میں ہے کہ حضرت عبداللہ بن عباس جائی گھٹانے بیان کیا:

الْجَمَعَ رَسُولُ اللهِ ﷺ بَيْنَ الظُّهْرِ وَالْعَصْرِ، وَالْمَغْرِبِ وَالْعِشَاءِ بِالْمَدِينَةِ فِي غَيْرِ خَوْفِ وَلاَ مَطَرِ»(صحيح مسلم، صلاة المسافرين، باب الجمع بين الصلاتين في الحضر، ح:٧٠٥) ''رسول الله تَالِيَّةُ نَه يه ينه مِين ظهر وعصراورمغرب وعشاكى نمازوں كوكن خوف يا بارش كے بغير جمع كيا۔''

صحابہ کرام جی اُنڈیٹر نے عرض کیا کہ آپ نے ایسا کیوں کیا؟ ابن عباس جائٹی نے جواب دیا کہ آپ چاہتے تھے کہ ترک بھت کی دجہ سے است کی حرج میں مبتلا نہ ہو۔ ضابطہ بہی ہے کہ ترک جع کی دجہ حب انسان کسی حرج میں مبتلا ہوتو جمع کرنا جائز ہے اوراگر حرج نہ ہوتا ہے کلہٰ داسافر کے لیے جمع کرنا جائز ہے خواہ اس حرج نہ ہوتا ہے کلہٰ داسافر کے لیے جمع کرنا جائز ہے خواہ اس نے سفورت نے سفر کو جاری رکھا ہویا اس نے اتا مت اختیار کرلی ہولہٰ داسافر کیلئے جمع اور مقیم کے لیے ترک جمع افضل ہے۔ اس سے بیصورت مشکیٰ ہے کہ انسان جب کسی ایسے شہر میں مقیم ہوجس میں جماعت کا اہتمام ہوتو پھر نماز جماعت کے ساتھ اداکرنا واجب ہے کہ البندا اس صورت میں نہ جمع کرے اور نقصر ۔ اگر جماعت نہ کسی ہوتو پھر قمر کر لے اور جمع نہ کرے الا سے کہا کرنا واجب ہے کہ اس مورت میں نہ جمع کرے اور نقصر ۔ اگر جماعت نہ مل ہوتو پھر قمر کر لے اور جمع نہ کرے الا سے کہا کہ کہا کہ کے ضرورت ہو۔

جب تین فرخ (پرانے تقریباً 15 میل) کی تحدید صدیث سے ثابت ہے تو پھر عرف و عادت کی طرف رجوع کرنے کو زیارہ درست قراردینا کیوں کرفیج ہے؟ اس لیے فاضل مفتی بڑائیہ کی بیرائے مرجوح ہے۔ رائے بات یہی ہے کہ سفر کی مسافت صدیث سے ثابت ہے اور وہ تین فرخ ہے جو حافظ عبد المنان صاحب نور پوری بڑھ کی تحقیق کے مطابق 23 کلومیٹر بنتی ہے۔ بیر مسافت اپنے شہر کی صدود سے نکلنے کے بعد شار ہوگی۔ (من کی)

<u>سوال</u> ایگ شخص تعلیم کے لیے جمعہ کی شام کوریاض کا سفر اختیار کرتا ہے اور سوموار کوعصر کے وقت لوٹ آتا ہے تو کیا نمازوں وغیرہ میں مسافر کے احکام کے مطابق عمل کرے گا؟

(جواب) بلا شک شخص مسافر ہے کونکہ اس نے تعلیم کے شہر کو وطن نہیں بنایا اور نہ اس نے مستقل اقامت کی نیت کی ہے بلکہ اس کی اقامت ہوتا ہے۔ البتہ اگر اس کی اقامت ایے شہر میں ہے جہاں نماز باجماعت ادا کی جاتی ہے تو اس کے لیے بھی نماز باجماعت نہیں ہے تو اس کے لیے بھی نماز باجماعت نہیں ہے تو یہ بے اصل ہے کیونکہ مسافر کے لیے جمعہ و جماعت نہیں ہے تو یہ بے اصل ہے کیونکہ مسافر کے لیے جمعہ و جماعت نہیں ہے تو یہ بے اصل ہے کیونکہ مسافر کے لیے بھی نماز اداکر ناواجب ہے خواہ وہ قال ہی میں معروف کیوں نہ ہوجیسا کہ ارشاد باری تعالی ہے:

﴿ وَ إِذَا كُنتَ فِيهِمْ فَأَقَمَتَ لَهُمُ ٱلصَّكَافَةَ فَلْنَقُمْ طَلَ إِنْكَةٌ مِنْهُم مَعَكَ ﴾ (انساء: ١٠٢/٤) ''اور (اے پیغبر) جبتم ان (مجاہدین کے شکر) میں ہواوران کونماز پڑھانے لگوتو چاہیے کدان کی ایک جماعت تمھارے

اور جعه بھی ہراس شخص پرواجب ہے جواذان سنے کیونکہ ارشاد باری تعالی ہے:

﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ عَامَنُوٓ الْإِذَانُودِي لِلصَّلَوْهِ مِن بَوْمِ الْجُمْعَةِ فَأَسْعَوْ اللّهِ فَرَاللّهِ (الجعمة: ١٦/٩) "مومنو! جب جمع كون نماز كے ليے اذان دى جائے توالله كى ياد ( يعنى نماز ) كے ليے جلدى كرو-" البتة اگر نماز كاوفت ختم ہوگيا ہوياتم مجد ہے كى بہت دور جگہ ميں ہوتو پھر چاركعتوں والى نماز كى دوركعتيں پڑھلا۔

### نمازعصر کو جمعہ کے ساتھ جمع کرنے کا مسکلہ

سوال نمازعمر کونماز جعد کے ساتھ جمع کرنے کے بارے میں کیا تھم ہے؟ جو تحص شہر سے باہر ہوتو کیا اس کیلئے بھی جمع کرنا جائز ہے؟
جواب نمازعمر کونماز جعد کے ساتھ جمع نہ کیا جائے کیونکہ بیسنت سے ثابت نہیں ہے اورا سے ظہر پر قیاس کرنا صحیح نہیں ہے کیونکہ جعداور ظہر میں بہت فرق ہے اوراصل بیہ ہے کہ ہرنماز کو اس کے وقت پرادا کرنا واجب ہے اللہ یہ کہ کی دلیل سے اسے دوسری نماز کے ساتھ جمع کر کے ادا کرنا جائز ہو۔ جولوگ دویا تین دن کی اقامت کے لیے شہر سے باہر قیم ہوں ان کے لیے جمع کرنا جائز ہے کیونکہ وہ مسافر میں اوراگر وہ شہر کے ایے جمع کرنا جائز ہو کہ کی ماتوں میں مقیم ہوں جہاں وہ مسافر شارنہ ، وتے ہوں تو ان کے لیے جمع کرنا جائز ہیں ہوگا۔ اس بات کا تعلق ظہر وعصر اور مغرب وعشا کی نماز وں کو جمع کرنے سے جمعہ وعصر کے جمع کرنے سے نہیں کیونکہ وہ تو کسی طرح بھی جائز نہیں۔ ©

جمعہ اور عصر کو جمع کرنے ہے مسافر کواس لیے روکنا کہ حدیث ہے ثابت نہیں ہے مسجح بات نہیں ہے۔ کیونکہ اگر جمع کرنا ثابت نہیں ہے تو اس کی ممانعت بھی کہاں ثابت ہے؟ اس لیے حدیث ہے جب جمع کا جواز ثابت ہے ۔ تو اس عموم میں نماز جمعہ اور نماز عصر کا جمع کرنا بھی شامل ہوگا اور اس عموم کی بنا پر ایسا کرنا جائز ہوگا۔ إلا بیر کہ اس کی ممانعت کے لیے خصوصی نمی وارد ہو اور ہمارے علم کی حد تک وہ نہیں ہے۔ واللہ اعلمہ ( ص کی )

### دونماز وں کوجمع کرنے کی کہاں تک رخصت ہے؟

سوال ہم نے گزشتہ دنوں دیکھا کہ نمازیں بہت کثرت ہے جمع کر کے ادا کی گئیں اور اس مسئلہ میں لوگوں نے بہت تسامل سے کام لیا ہے 'آپ کی رائے میں کیا اس طرح کی سردی نمازوں کے جمع کرنے کا جوازین سکتی ہے۔اللہ تعالیٰ آپ کواجروثو اب سےنوازے۔ جواب لوگوں کے لیے بیرطال نہیں کہ وہ تسامل سے کام لے کرنمازیں جمع کر کے اداکریں کیونکہ ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿ إِنَّ ٱلصَّلَوْةَ كَانَتَ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ كِتَنَّهُا مَوْقُوتُنَّا ﴿ (النساء:١٠٣/٤)

" بے شک نماز کا مومنوں پراوقات (مقررہ) میں اداکر نا فرص ہے۔"

اور فرمایا:

﴿ أَقِرِ الصَّلَوْةَ لِدُلُوكِ ٱلشَّمْسِ إِلَى غَسَقِ ٱلَّتِلِ وَقُرْءَانَ ٱلْفَجْرِ إِنَّ قُرْءَانَ ٱلْفَجْرِ كَاتَ مَشْهُودَا ﴿ أَقِرِ الصَّلَوْةَ لِلْهُ الْمَالِهِ ٢٨/١٧)

''(اے نبی) سورج کے ڈھلنے سے رات کے اندھیرے تک (ظہر عصر مغرب عشاکی) نمازیں قائم کرواور مبح کوقر آن پڑھا کرد کیونکہ صبح کے دفت قرآن کا پڑھنا موجب حضوری (ملائکد) ہے۔''

جب فرض نماز کا وقت مقرر ہے تو اسے اس کے مقرر وقت میں اداکرنا واجب ہے جیسے آیت کریمہ: ﴿ أَقِیمِ الصَّلُوةَ لِدُلُولِ الشَّمُسِ ﴾ میں اجمال کے ساتھ بیان کیا گیا ہے اور جس کی نبی اکرم مَن النَّامُ نے تفصیل اس طرح بیان فر مائی ہے:

﴿وَقْتُ الظُّهْرِ إِذَا زَالَتِ الشَّمْسُ وَكَانَ ظِلُّ الرَّجُلِ كَطُولِهِ، مَا لَمْ تَحْضُرِ الْعَصْرُ، وَوَقْتُ الْعَصْرِ مَالَمْ تَصَفَرَ الشَّمْسُ، وَوَقْتُ صَلاَةِ الْمَغْرِبِ مَالَمْ يَغِبِ الشَّفَقُ، وَوَقْتُ صَلاَةِ الْعِشَاءِ إِلَى نِصْفِ اللَّيْلِ الأَوْسَطِ وَوَقْتُ صَلاَةِ الصَّبْحِ مِنْ طُلُوعِ الْفَجْرِ مَا لَمْ تَطْلُعُ الشَّمْسُ (صحيح مسلم، المساجد، أوقات الصلوات الخمس، ح:١٢٢(١٧٣)

'' ظہر کا وقت وہ ہے جب سورج کا زوال ہوجائے اور آدی کا سابیاس کے اپنے طول کے برابر ہوجائے اور بیعصر کے وقت تک ہے اورعصر کا وقت وہ ہے جب تک شفق غائب نہ ہو اور نماز مخرب کا وقت وہ ہے جب تک شفق غائب نہ ہو اور نماز عشا کا وقت آدھی رات تک ہے۔''

جب نبی ٗاکرم مُظافِیُم نے تفصیل کے ساتھ اوقات نماز کی تحدید بیان فر مادی ہے تو اوقات مقررہ کے علاوہ اوقات میں نماز ادا کرنا حدود اللہ سے تیجاوز ہوگا۔ارشاد بارمی تعالیٰ ہے:

﴿ وَمَن يَنَعَذَّ حُدُودَ اللَّهِ فَأُوْلَتِهِكَ هُمُ ٱلظَّالِمُونَ ﴿ ﴿ الْبَقِرة: ٢٢٩/٢)

"اور جولوگ الله کی حدول ہے باہر نکل جائمیں تو وہی ظالم ہیں۔"

جو شخص جانتے ہو جھتے ہوئے قصد وارادے کے ساتھ قبل از وقت نماز پڑھ لئے وہ گناہ گار ہے اسے نماز دوبارہ پڑھنا ہوگی اوراگر کسی نے جان ہو جھ کرقصد وارادے ہے قبل از وقت نماز نہیں پڑھی بلکہ غلطی کی وجہ سے پڑھی ہے تو وہ گناہ گارتو نہیں ہوگا 'البتہ

اے نماز دوبارہ پڑھنا ہوگی۔

ماصل کلام یہ کہ جو تخص کسی شرعی سبب کے بغیر نماز قبل از وقت جمع کر لے تو اس کی نماز سیحے نہیں ہوگی اسے یہ نماز دوبارہ پڑھنی ہوگی۔ اسی طرح جو تخص جان ہو جھ کر قصد واراد ہے کے ساتھ بلا عذر نماز کو وقت سے مؤخر کرد ہے تو رائح قول کے مطابق وہ گناہ گار ہوگا اوراس کی نماز قبول نہیں ہوگی الہذا کسی شرعی سبب کے بغیر نماز کو تا خیر کر کے سی دوسری نماز کے ساتھ جمع کر کے پڑھا جائے تو رائح قول کے مطابق وہ نماز قبول نہیں ہوتی۔ ہر سلمان کو چاہیے کہ وہ اللہ تعالی سے ڈرے اور نماز جیسے عظیم الشان معاسلے میں تسامل سے کام نہ لے۔ سیح مسلم میں حضرت ابن عباس خالئجا ہے مروی حدیث ہے:

ُ هَجَمَعَ رَسُولُ اللهِ ﷺ بَيْنَ الظَّهْرِ وَالْعَصْرِ، وَالْمَغْرِبِ وَالْعِشَاءِ بِالْمَدِينَةِ فِي غَيْرِ خَوْفٍ وَلاَ مَطَرٍ»(صحيح مسلم، صلاة المسافرين، باب الجمع بين الصلاتين في الحضر، ح:٥٤/٥٥) ''رسول الله تَالِيْمُ نے مدينه مِين ظهروعمراورمغرب وعشا كوخوف اور بارش كے بغير جمع كيا۔''

نماز میں تسامل کی دلیل نہیں ہے کیونکہ حضرت ابن عباس دلا تجاہے یہ پوچھا گیا تھا کہ رسول اللہ نکا تی ایسا کیوں کیا؟ تو انہوں نے جواب دیا کہ آپ نے ایساس لیے کیا تا کہ امت کوحرج میں جتلانہ کردیں۔ یہ حدیث اس بات کی دلیل ہے کہ ہر نمازکو وقت پرادا کرنے میں حرج ہونا جمع کے جواز کا سبب ہے کہذا جب ہر نماز کے وقت پرادا کرنے میں حرج ہوتو پھر نماز کو جمع کر کے ادا کرنا جائزیا مسنون ہے اورا گرکوئی حرج نہ ہوتو پھر ہر نمازکو وقت پرادا کرنا واجب ہے۔

اس تفصیل ہے معلوم ہوا کی محض سردی کی وجہ ہے نماز کو جمع کرنا جائز نہیں الّا یہ کہ سردی کی شدت کے ساتھ ایسی تیز ہوا بھی ہو جس کی وجہ ہے لوگوں کو مبحد جانے ہے تکلیف ہوتی ہویا ژالہ باری ہوجس ہےلوگوں کو ایذ ایجینچتی ہوتو پھر جمع کرنا جائز ہے۔

میری تمام مسلمان بھائیوں خصوصاً ائمہ مساجد کونصیحت یہ ہے کہ وہ اس معاملہ میں اللہ تعالیٰ سے ڈریں اور اللہ تعالیٰ کی رضا کی فاطر فریضہ نماز کے اداکرنے میں اللہ تعالیٰ سے مدد طلب کریں۔

اس فتوى كوممر صالح العثيمين في 1413/7/8 هر كلها-

## سفر کی رخصتیں کیا کیا ہیں؟

سوال سفر میں کون کون سی خصتیں دی گئی ہیں؟

جواب سفر کی رصتیں چار ہیں: ﴿ چار رکعات والی نماز کی دور کعتیں پڑھنا۔ ﴿ رمضان میں روز سے ندر کھنا اور دوسرے دنوں میں ان کی تعداد کے مطابق قضا ادا کر دینا۔ ﴿ موزوں پر تین دن رات مسح کرنا اوراس مدت کا پہلے سے کے وقت سے ثار کرنا۔ ﴿ ظهرُ مغرب اور عشا کی سنن مؤکدہ کا ساقط ہو جانا' البتہ فجر کی سنتیں اور باتی نوافل بدستور مشروع اور مستحب ہیں۔

مسافر رات کی نماز ، فجر کی سنتیں ، صنی کی دور کعتیں وضو کی سنتیں ، مبد میں داخل ہونے کی دور کعتیں اور سفر سے واپسی کی دور کعتیں رویہ سکتا ہے۔ سنت یہ ہے کہ انسان جب سفر سے واپس آئے تو اپنے گھر میں داخل ہونے سے پہلے مجد میں داخل ہوکر دو رکعتیں پڑھے۔ای طرح مسافر ہاقی نقل نمازیں بھی پڑھ سکتا ہے ٔ ماسواان کے جن کا پہلے ذکر کیا جاچکا ہے بینی ظہرُ مغرب اورعشا کی سنتیں کہ نبی مَناقِیْخ سفر میں انھیں اوانہیں فر مایا کرتے تھے۔

## جعدی پہلی گھڑی کبشروع ہوتی ہے؟

سوال جمعہ کے دن کی پہلی گھڑی کا آغاز کب ہوتا ہے؟

(جواب) رسول الله تَالِيُكُمْ نِهِ جَن أَهُرُ يول كاذ كر فر ما يا بين وه يا في جين - آپ نے ارشاد فر ما يا ب:

لْمَنِ اغْتَسَلَ يَوْمَ الْجُمُعَةِ غُسْلَ الْجَنَابَةِ، ثُمَّ رَاحَ فَكَأَنَّمَا قَرَّبَ بَدَنَةً، وَمَنْ رَاحَ فِي السَّاعَةِ النَّالِيَةِ فَكَأَنَّمَا قَرَّبَ كَبْشًا أَقْرَنَ، السَّاعَةِ النَّالِيَةِ فَكَأَنَّمَا قَرَّبَ كَبْشًا أَقْرَنَ، وَمَنْ رَاحَ فِي السَّاعَةِ النَّالِيَةِ فَكَأَنَّمَا قَرَّبَ كَبْشًا أَقْرَنَ، وَمَنْ رَاحَ فِي السَّاعَةِ الْخَامِسَةِ وَمَنْ رَاحَ فِي السَّاعَةِ الْخَامِسَةِ فَكَأَنَّمَا قَرَّبَ بَيْضَةً (صحيح البخاري، الجمعة، باب فضل الجمعة، ح:٨٨١، وصحيح مسلم، الجمعة، باب الطيب والسواك يوم الجمعة، ح:٨٥٠)

"جو خص جعہ کے دن عسل جنابت کی طرح عسل کرے اور پھر وہ (معجد میں) چلا آئے تو اس نے گویا اونٹ کی قربانی دی اور جو دوسری گھڑی میں آئے اس نے گویا سینگوں والے مینڈھے کی قربانی دی اور جو تیسری گھڑی میں آئے اس نے گویا سینگوں والے مینڈھے کی قربانی دی اور جو پانچویں گھڑی میں آئے اس نے گویا مرغی کی قربانی دی اور جو پانچویں گھڑی میں آئے اس نے گویا انڈے کی قربانی دی قربانی دی۔"

آپ نے طلوع آفتاب سے امام کی آمدتک کے وقت کو پانچ حصوں میں تقسیم فرمادیا ہے البذا ہر حصہ معروف گھڑی کے مطابق ہوگا جو ایک گفتے سے کم یا زیادہ بھی ہوسکتا ہے کیونکہ وقت بدلتا رہتا ہے۔ طلوع آفتاب سے امام کی آمد تک پانچ گھڑیاں ہیں 'پہلی گھڑی کھڑیاں ہیں ہیں گھڑی طلوع آفتاب سے شروع ہوتی ہے لیکن ان میں سے پہلی بات زیادہ مرانج ہے کیونکہ طلوع آفتاب سے پہلی باوقت نماز فجر کا وقت ہے۔

## کیاامام کی آواز سنائی دینے کی صورت میں نمازگھر پرادا کرنا جائز ہے؟

ر الله الرامام كي آواز سنائي ديتي بوتو كيامسلمان كے ليے اپنے گھر ميس نماز جعدادا كرنا جائز ہے؟

رجواب نماز جد مسلمانوں کے ساتھ شامل ہوکر مجد ہی ہیں ادا کرنا جائز ہے۔ اگر مجد جرجائے اور صفیں سر کوں پر بھی بنالی جائیں تو ضرورت کی وجہ سے ایسا کرنے ہیں کوئی حرج نہیں لیکن گھریا اپنی وُکان ہیں نماز جعد ادا کرنا ہر گز جائز اور حلال نہیں ہے کیونکہ جعد و جمعت سے مقصود مسلمانوں کی آپس ہیں باہمی ملاقات بھی ہے تاکہ وہ سب ایک است بن جائیں ان ہیں الفت و محبت پیدا ہو جائل عالم سے سیکھ لہذا اگر ہم ہر خض کے لیے دروازہ کھول دیں اور کہیں کہتم ریڈیو سے من کرنماز پڑھواور تم سپیکر کی آواز من کر جو بائل عالم سے سیکھ لہذا اگر ہم ہر خض کے لیے دروازہ کھول دیں اور کہیں کہتم ریڈیو سے من کرنماز پڑھواور تم سپیکر کی آواز من کر گھول دیا گھر میں پڑھ لؤ تو پھر مجدوں کے بنانے اوران میں نمازیوں کے حاضر ہونے کا کوئی فائدہ نہیں۔ اس دروازے کواگر کھول دیا

جائے تواس کا نتیجہ یہ ہوگا کہ لوگ جمعہ و جماعت کوترک کردیں گے۔

## عورت جعه کی کتنی رکعتیں ادا کرے؟

(سوال) مورت نماز جمعه کی کتنی رکعات برطے؟

رجواب عورت اگر نماز جمعه میں امام کے ساتھ اداکرے تووہ بھی اتن ہی رکعات پڑھے جتنی امام پڑھتا ہے ادراگروہ گھرییں بڑھے تو پھرظہر کی چار رکعات پڑھے۔

### جمعه پڑھ لیں تو پھر فرض نماز پڑھنے کی ضرورت نہیں

سوال شس نے جمعہ پڑھا ہو کیادہ نماز ظهر بھی پڑھے؟

رجواب جب انسان جعہ پڑھ لے تو اس وقت اس پر جعہ ہی فرض ہے لہذا وہ ظہر نہ پڑھے۔ نماز جعہ کے بعد ظہر کی نماز پڑھنا

برعت ہے کیونکہ یہ کتاب اللہ اورسنت رسول اللہ مُلْقِبِق ہے ثابت نہیں ہے لہذا اس ہے منع کرنا واجب ہے تی کہ اگر کئی جعے ہونے

گیس تو پھر بھی نماز جعہ کے بعد نماز ظہر پڑھنا مشروع نہیں ہے بلکہ یہ برعت اورا یک منکر کام ہے کیونکہ ایک وقت میں اللہ تعالیٰ نے

انسان پر ایک ہی نماز کو واجب قرار دیا ہے اور یہ جعہ ہے اور جعہ اس نے اداکر لیا ہے۔ اور جس نے اس کا سب یہ قرار دیا ہے کہ ایک

شہریابتی میں کئی جعے جائز نہیں ہیں اور جب کئی جعے ہوں تو جعہ اس مجہ میں اداکیا جائے جوسب سے پہلی مجہ ہواورا گریہ علوم نہیں

کہ سب سے پہلی مجد کون ی ہے لہذا سارے جعے باطل ہوں گے اور ان کے بعد نماز ظہر کو پڑھنا ضروری ہوگا۔ ہم ان لوگوں سے

پوچھتے ہیں کہ یہ دلیل یا یہ تعلیل تم نے کہاں سے اخذ کی ہے۔ کیا اس کی بنیا دسنت پر ہے یا کسی سے عقلی دلیل پر؟ اس کا جواب یقینا نفی

میں ہے لہذا ہم یہ ہیں گر کے کہا گر جعے عاجت وضرورت کی وجہ سے متعدد ہیں تو سارے شیحے جیں کیونکہ ارشاد باری تعالی ہے:

﴿ فَأَنْقُوا آللَهَ مَا آسَتَطَعْتُم ﴾ (التغابن: ١٦/٦٤) "سوجهال تك موسكالله سے ڈرو-"

جب کوئی شہر بہت دوردور تک پھیل گیا ہو یا مجدیں نگ ہوں اور حاجت وضرورت کی وجہ سے مختلف جمعے ہوں تو اس شہر کے لوگ اللہ سے مقد در بھر ڈر جائے تو اس نے اپنے واجب کوادا کردیا' لہذا ہے کہا جا سکتا ہے کہاس کاعمل فاسد ہے اور اسے نماز جمعہ کے بجائے ظہر کی نماز بھی ادا کر فی چاہیے۔ اگر کسی حاجت وضرورت کے بغیر متعدد مقامات پر جمعے ادا کیے جا کیس فاسد ہے اور اسے نماز جمعہ کے بخائے طہر کی نماز بھی ادا کر فی چاہیے۔ اگر کسی حاجت وضرورت کے بغیر متعدد مقامات پر جمعے ادا کیے جا کیس تو بلا شبہ بے طلاف سے 'لہذا اکثر اہل علم کے نرد یک بیرجرام ہے لیکن اس کے باوجود ہم بینیں کہہ سکتے کہ جمعہ کی صورت میں ادا کی گئی عبادت تھے نہیں ہے کیونکہ یہاں ذمہ داری عوام کی نہیں بلکہ ان حکمر انوں کی ہے جنھوں نے حاجت وضرورت کے بغیر متعدد جمعوں کی اجازت دے رکھی ہے' لہذا ہم کہتے ہیں کہ مساجہ کے انظام وانصرام سے متعلق حکمر انوں کا فرض ہے کہ وہ ضرورت وحاجت کے بغیر متعدد جمعوں کی اجازت نددیں کیونکہ شارع کی نظر میں اس بات کی بے حدا ہمیت ہے کہ لوگ تمام عبادات کو اجتماعی طور پر ادا کریں تا کہ آپس میں الفت و مجت بیدا

ہواور جو دین کے احکام و مسائل ہے آگاہ نہیں ہے وہ واقفیت حاصل کرلے۔ علاوہ ازیں ان میں اور بھی بڑی بڑی اور بہت س مصلحتیں ہیں۔ شرعی اجتماعات ہفتہ وار ہیں یا سالانہ یا یومیہ جیسا کہ معروف ہے۔ یومیہ اجتماعات ہر محلے کی مساجد میں ہوتے ہیں کیونکہ شارع اگر لوگوں پر اس بات کو واجب قرار دے دیتا کہ وہ روز انہ ایک ہی جگہ پر پانچ مرتبہ جمع ہوں تو اس میں بہت مشقت ہوتی 'لہٰ ذااس معالمے میں تخفیف کر دی گئی اور ہر محلے کی مسجد میں یومز باجتماعات کی اجازت دے دی گئی۔

ہفتہ واراجتماع جمعہ کے دن ہوتا ہے جس میں ہفتہ میں ایک بارسب لوگ جمع ہوتے ہیں البذا سنت کا تقاضا یہ ہے کہ بیا جماع ایک ہی جگہ ہوئے میں کوئی دشواری نہیں جب کہ اس میں بہت بزی مصلحت ایک ہی جگہ ہو متعدد جگہ پرنہیں کیونکہ ہفتہ واراجتماع میں ایک جگہ جمع ہونے میں کوئی دشواری نہیں جب کہ اس میں بہت بزی مصلحت بھی ہوئے ہیں جوسب کی ایک جیسی راہنمائی کرتا ہے لبذا جب وہ جمعہ ادا کرنے کے بعد والی جاتے ہیں تو ان سب نے ایک جیسی نسیحت حاصل کی ہوتی اورایک ہی نماز اداکی ہوتی ہے۔سالا نہ اجتماع عید کے موقع پر ہوتا ہے البذا جمعہ کی معجدوں کی طرح یہ جائز نہیں کہ عیدوں کے لیے بھی مختلف معجدیں ہوں إلا بہ کہ جاجت وضرورت کا تقاضا ہو۔

### مسافرك ليےنماز جمعه كاتھم

ر السوال الله مستدر میں کس کام میں مشغول سے کہ نماز جعد کا وقت ہوگیا۔ ہم سمندر سے اذان ظہر کے وقت سے نصف گھنٹہ اعد باہر نکا کیا ہمارے لیے سیجے ہے کہ اذان دے کرہم نماز جعدادا کریں؟

(جواب) شہر ہوں یا دیہات مناز جعد مسجدوں ہی میں ادا کرناضیح ہے۔ بحرو پر میں مشغول لوگوں کے لیے یہ جائز نہیں کہ وہ نماز جعد مسجدوں کے بغیر پڑھیں کیونکہ رسول اللہ شافیح کی سنت سے یہ ثابت ہے کہ نماز جعد شہر اور دیہات ہی میں اداکی جائے۔ نبی شافیح ہم اور تا ہے گئی میں اداکی جائے۔ نبی شافیح کی سنت سے یہ ثابت ہے کہ نماز جعد قائم نہیں فرمایا کرتے تھے۔ تم لوگ اب سمندر میں ہواور کسی ایک جگہ قرارا نقتیار کیے ہوئے نہیں ہو بلکہ شمیس دائیں بائیں منتقل ہونا اور ملکوں اور شہروں میں آتا جاتا پڑتا ہے لہذا تم پرنماز جعد نہیں بلکہ نماز ظہر واجب ہو اور مالت سفر میں تم لوگ نماز قصر کرسکتے ہوئین چاررکعتوں والی نماز کی دورکعتیں پڑھ سکتے ہو۔

#### اگرایک رکعت امام کے ساتھ پالیں تو پھر جمعہ ہی شار ہوگا

<u>سوال</u> جمعہ کے دن مقتدی کیا کرے جب وہ نماز کے لیے اس ونت آئے جب امام آخری تشہد میں ہویعنی اس وفت وہ چار رکھتیں پڑھے یا دور کھتیں؟

(جواب) جب انسان جعد کے دن اس وقت آئے جب امام تشہد میں ہوتو اس کا جعد فوت ہوگیا' امام کے ساتھ تشہد میں شامل ہوجائے اور ظہر کی چارر کعات پڑھے کیونکہ نبی مُلَاثِیْمُ نے فرمایا ہے:

﴿مَنْ أَدْرِكَ رَكْعَةً مِّنَ الصَّلَاةِ فَقَدْ أَدْرِكَ الصَّلَاةَ﴾(صحيح البخاري، مواقبت الصلاة، باب من أدرك من الصلاة ركعة، ح: ٥٨٠ وصحيح مسلم، المساجد، باب من أدرك ركعة من الصلاة فقد أدرك تلك

لصلاة، ح:٦٠٧)

"جس نے نماز کی ایک رکعت پالی اس نے نماز پالی۔"

اس کامفہوم یہ ہے کہ جس نے ایک رکعت سے کم پایا تواس نے نماز کونہیں پایا۔اور نبی اکرم مُثَاثِیم سے بیچی منقول ہے:

﴿مَنْ أَدْرَكَ مِنْ صَلاَةِ الْجُمُعَةِ رَكْعَةً فَقَدْ أَدْرِكَ﴾(سنن النسائي، الجمعة، باب من أدرك ركعة من صلاة الجمعة، ح:٢٦:١٤)

"جس نے نماز جعد کی ایک رکعت پالی اس نے جعہ پالیا۔"

لینی جب وہ کھڑا ہوکر دوسری رکعت بھی پڑھ لئے تواس نے نماز جمعہ کو پالیا۔

## دوران خطبه میں امام کی دعا پر آمین کہنے کا حکم

روال الماز جور ك خطبه ك بعدامام جب دعاكر عن كيا آمين كهنابدعت ع؟

جواب یہ بدعت نہیں ہے۔خطیب جب سلمانوں کے لیے خطبہ میں دعا کرے تو اس کی دعا پر آمین کہنا متحب ہے لیکن آمین اجتماعی اور بلند آواز کے ساتھ نہیں ہونی چاہیے بلکہ ہرایک اپنے طور پر آہتہ سے آمین کہے تا کہ بلند آوازوں کی وجہ سے تشویش پیدا نہ ہو الہذا ہر محض کواپنے طور پر آہتہ سے آمین کہنی چاہیے۔

### غیر عربی زبان میں خطبہ اور خطیب کا خطبہ محمد دیتے ہوئے دونوں ہاتھ بلند کرنا

ر السوال المعد کے دن خطبہ دیتے وقت امام کے دونوں ہاتھوں کے اٹھانے کے بارے میں کیا حکم ہے؟

ر بنعہ کے دن خطبہ دیتے وقت امام کے لیے دونوں ہاتھوں کواٹھانا مشر وعنہیں ہے۔ بشر بن مروان نے نطبہ جمعہ میں جب دونوں ہاتھوں کواٹھانا مشر وعنہیں ہے۔ بشر بن مروان نے نطبہ جمعہ میں جب دونوں ہاتھا اس کی مخالفت کی تھی۔ البتہ استیقا اس سے مشکی ہے کیونکہ نبی منافی ہے ہے تا بت ہے کہ آپ نے خطبہ جمعہ میں بارش کے لیے دونوں ہاتھا تھا کر دعا فر مائی تھی اور آپ کے ساتھ لوگوں نے بھی ہاتھ اٹھا لیے تھے۔ اس کے علاوہ خطبہ جمعہ میں کسی اور دعا کے لیے دونوں ہاتھ نہیں اٹھانے چاہمییں۔

سوال عربی کے علاوہ کسی دوسری زبان میں خطبہ دینے کے بارے میں کیا تھم ہے؟

رجواب اس مسئلہ میں سیح بات یہ ہے کہ خطیب کے لیے یہ جائز نہیں کہ وہ خطبہ کسی ایسی زبان میں دے جے اس کے سوا دیگر حاضرین سیحتے ہی نہ ہوں مثلاً: اگر حاضرین عرب نہیں ہیں اور وہ عربی زبان نہیں سیحتے تو وہ ان کی زبان میں خطبہ دے کیونکہ زبان ان کے لیے وسیلہ بیان ہے اور خطبہ سے مقصودیہ ہے کہ بندگان الہی کے سامنے اللہ سبحانہ وتعالیٰ کی حدود کو بیان کیا جائے اور انہیں وعظ و نصیحت کی جائے البتہ واجب ہے کہ آیات قرآنی کو عربی زبان ہی میں پڑھا جائے اور پھران لوگوں کی زبان میں ان کی تفسیر بیان کی جائے اس بات کی دلیل کہ قوم کی زبان اور لغت کے مطابق خطبہ دیا جائے 'یہ آیت کریمہ ہے :

﴿ وَمَآ أَرْسَلْنَا مِن رَّسُولٍ إِلَّا بِلِسَانِ فَوْمِهِ عَ لِيُسَبِّينَ لَهُمَّ ﴾ (ابراهيم: ١٤/١٤)

''اور ہم نے کوئی پیغیبرنہیں بھیجا مگرا پنی تو م کی زبان بولتا تھا تا کہ انہیں (اللہ کے احکام) کھول کھول کربتا ہے۔'' اس آیت کریمہ میں اللہ تعالیٰ نے بیان فرمایا ہے کہ دسیلۂ بیان وہ زبان ہونی چاہیے جسے مخاطب ہجھتے ہوں۔

## کیا جعہ کے دن عسل کا حکم صرف مردوں کے ساتھ خاص ہے؟

ر اور کیا جعہ کے دن عسل کرنے اور زیب وزینت اختیار کرنے کا تھم مردوں اور عورتوں سب کے لیے ہے؟ جعہ سے آیک یادو ون پہلے عسل کر لینے کے بارے میں کیا تھم ہے؟

(جواب) یہ احکام مرد کے لیے خاص ہیں کیونکہ جمعہ میں اُسے حاضر ہونا ہے اور اس سے جمعہ کے دن زیب و زینت کا مطالبہ ہے ہیہ احکام عورتوں کے لیے نہیں ہیں لیکن ہرانسان کے لیے واجب ہے کہ وہ جب اپنے بدن پرمیل کچیل دیکھے تو اسے صاف کرے۔ صفائی وستھرائی کا اختیار کرنا ان مستحسن امور میں سے ہے جنہیں کبھی بھی ترک نہیں کرنا چاہیے۔ جمعہ کے دن سے ایک دن یا دودن پہلے عالی اسلہ میں دارداحادیث سے معلوم ہوتا ہے کہ شسل جمعہ کے دن کرنا چاہیے اور اس سے مراد طلوع فجر سے لیک نادودن پہلے کیا ہوا شسل جمعہ کے لیے شسل شمعہ کے لیے شان جمعہ کے لیے عام اس جمعہ کے لیے شسل شمار نہ ہوگا۔

#### خطبہ جمعہ سننا واجب اوراذ ان کا جواب دینا سنت ہے

سوال انسان جمعہ کے دن مسجد میں اس وقت داخل ہو جب مؤذن دوسری اذان وے رہا ہوتو کیا وہ تحیۃ المسجد پڑھے یا مؤذن کی اجواب دے؟

رجواب اہل علم نے ذکر کیا ہے کہ جب انسان متجد میں جمعہ کے دن اس وقت داخل ہو جب مؤذن دوسری اذان دے رہا ہوئتو وہ تحیۃ المسجد پڑھے اور مؤذن کا جواب دینے میں مشغول نہ ہوتا کہ وہ خطبہ سننے کے لیے فارغ ہوجائے کیونکہ خطبہ کا سننا واجب ہے اور مؤذن کی اذان کا جواب دیناسنت ہے اور سنت واجب کا مقابلہ ہیں کرسکتی۔

### جمعہ کے دن صفول کو بھلا نگنا جائز نہیں

سوال جو خص جمعہ کے دن صفوں کو بھلائے اس کے بارے میں کیا تھم ہے؟

(جواب) واجب ہے کہ خطبہ کے دوران میں صفول سے گزرنے والوں کو بٹھا دیا جائے البتہ بات نہ کی جائے بلکہ کیڑا تھینے کریا اشارے کے ساتھ اٹھیں بٹھایا جائے اور افضل ہے ہے کہ یہ کام خود خطیب کرے جیسا کہ رسول اللہ مُٹاٹیئے کیا کرتے تھے۔ ایک دفعہ جب آپ خطبہ ارشاد فرمار ہے تھے تو آپ نے دیکھا کہ ایک فضل لوگوں کی گردنوں کو پھلا تک رہا تھا تو آپ مُٹاٹیئے نے اس سے فرمایا: اواجلس فَقَدْ آذَیْتَ وَآ نَیْتَ » (سنن ابن ماجه، إقامة الصلاة، باب ماجاء فی النہی عن تخطی الناس یوم النجمعة، ح: ۱۱۱۵، مسند أحمد: ۱۸۸/۶)

واجلس فَقَدْ آذَیْنِ کَ بُنیار ہے مواور در ہے آئے ہو۔ "

## جب امام خطبہ دے رہا ہوتو سلام کہنے اور جواب دینے کا کیا تھم ہے؟

سوال جنب امام خطبہ دے رہا ہوتو سلام کہنے کے بارے میں کیا تھم ہے؟ اور سلام کا جواب دینے کے بارے میں کیا تھم ہے؟ جواب انسان جب آئے اور امام خطبہ دے رہا ہوتو وہ ہلکی پھلکی دور کعتیں پڑھ کر بیٹھ جائے اور کسی کوسلام نہ کھے۔ اس حال میں لوگوں کوسلام کہنا حرام ہے کیونکہ نبی کریم مُثَافِیْاً نے فرمایا ہے:

﴿إِذَا قُلْتَ لِصَاحِبِكَ ٱنْصِتْ يَوْمَ الْجُمُعَةِ وَالْإِمَامُ يَخْطُبُ فَقَدْ لَغَوْتَ (صحيح البخاري، الجمعة، باب للإنصات يوم الجمعة، باب للإنصات يوم الجمعة في الخطبة، ح: ٥٣١ واللفظ لمسلم)

'' جب جمعہ کے دن دوران خطبہ میں تم اپنے ساتھی ہے ریہ کہو کہ خاموش ہوجاؤ تو بھی تم نے لغو کا م کیا۔''

اس طرح آپ مُلْالْيُظِم نے بيہ بھی فرمایا:

«وَمَنْ مَسَّ الْحَصٰى فَقَدُ لَغَا»(سنن أبي داود، الصلاة، باب فضل الجمعة، ح:١٠٥٠، وجامع الترمذي، الصلاة، باب ماجاء في الوضوء يوم الجمعة، ح:٤٩٨)

''جس نے کنگری کوچھوا'اس نے لغوکا م کیا۔''

اس لغوكام سے جمع كا تواب ختم بھى ہوسكتا ئے اسى ليے حديث ميس آيا ہے:

﴿ وَمَنْ لَغَا فَلَيْسَ لَهُ فِي جُمُعَتِهِ تِلْكَ شَيْءٌ ﴾ (سنن أبي داود، الصلاة، باب فضل الجمعة، ح:١٠٥١)

"جس نے لغوکام کیا'اے اس جمعہ سے پچھنیں ملے گا۔"

اگر کوئی شمیں سلام کے تو تم الفاظ کے ساتھ اس کا جواب نہ دو یعنی اسے وعلیک السلام نہ کہؤ خواہ اس نے شمیں السلام علیک کے الفاظ کے ہوں البتہ مصافحہ کرنے میں کوئی حرج نہیں اگر چہزیا دہ بہتر ہے کہ مصافحہ بھی نہ کیا جائے ۔ بعض اہل علم نے کہا ہے کہ دہ سلام کا جواب دینا چاہیے کیونکہ خطبہ سننے کا وجوب سلام کا جواب دینا کے دور سلام کا جواب دینا کے دور سلام کا جواب دینے کے وجوب سے مقدم ہے 'پھر کسی مسلمان کو بیت حاصل نہیں کہ وہ اس حالت میں سلام کے کیونکہ بیاوگوں کو خطبہ سننے سے دوسری طرف مشغول کردے گا اور خطبہ سننا واجب ہے 'لہذا سیح بات بیہ ہے کہ جب امام خطبہ دے رہا ہوتو نہ سلام کہنا چاہیے اور نہ سلام کا جواب دینا چاہیے۔ 

اللہ کا جواب دینا چاہیے۔ 
اللہ کی جوب اللہ خطبہ دے رہا ہوتو نہ سلام کہنا چاہیے اور نہ سلام کا جواب دینا چاہیے۔ ا

حضرت الشیخی برطشند کی اس رائے سے اتفاق ممکن نہیں اس لیے کہ رل میں سلام کا جواب دینے سے خطبے کے ساع میں کوئی خلل واقع نہیں
 ہوتا۔ البتہ بالجبر جواب وینا ساع میں خلل کا باعث ہے اس لیے بالجبر تو یقیناً ناجائز ہوگا' لیکن آ ہمتگی سے جواب دینے میں ممانعت کی کوئی معقول و جہ نظر نہیں آتی۔ والله اعلم. (صی)

#### نمازعیداوراس کےمسائل

میں عید کے دن مبارک بادویے کے بارے میں کیا علم بے کیا مبارک باددیے کے لیے کوئی مخصوص الفاظ ہیں؟

ر جواب عید کی مبارک باددینا جائز ہے لیکن اس کے لیے کوئی مخصوص الفاظ نہیں ہیں ۔ لوگوں کا جو بھی معمول ہؤوہ جائز ہے بشر طبیکہ گناہ نہ ہو۔ معرب نام میں مدر سے بھی ہوں م

(سوال نمازعید کے بارے میں کیا تھم ہے؟

جواب میری رائے میں نمازعید فرض مین ہے البذا مردول کونمازعید قطعاً نہیں چھوڑنی چاہیے بلکہ ضرورادا کرنی چاہیے کیونکہ نی اکرم ماڑھ نے اس کا تھم دیا ہے بلکہ آپ نے حائصہ عورتوں کو بھی نمازعید کے لیے باہر نگلنے کا تھم دیا ہے بلکہ آپ نے حائصہ عورتوں کو بھی الماڑھید کے لیے باہر نگلنے کا تھم دیا ہے بلکہ آپ نے حائصہ عورتوں کو بھی (عید کی دعا میں شرکت کے لیے) نگلنے کا تھم دیا ہے البتہ وہ عیدگاہ سے الگ تھلک رہیں گی۔ اس سے معلوم ہوتا ہے کہ نمازعید کی بہت زیادہ تاکید ہے۔ میں نے جو یہ کہا ہے کہ نمازعید فرض عین ہے تو یہی قول رائج ہے اوراسی کو شخ الاسلام ابن تیمیہ رائے نے اختیار فرمایا ہے۔ لیکن سے نماز جمعہ کی طرح ہے جب فوت ہوجائے تو اس کی قضا اوا نہیں کی جائے گی کیونکہ وجوب قضا کی کوئی دلیا نہیں ہے۔ اس کے بدلے میں نماز ظہر ادا کرنا واجب ہے کیونکہ وہ نماز ظہر ادا کرنا واجب ہے کیونکہ وہ نماز ظہر کا دقت ہوتا ہے لیکن نمازعید کے فوت ہوجانے کی صورت میں اس کی قضا نہیں ہے۔

میری مسلمان بھائیوں کو تھیجت ہے ہے کہ وہ اللہ عزوجل سے ڈریں اوراس نماز کو قائم کریں جو خیراور دعا پر مشتل ہے اوراس نماز کے موقع پرلوگوں سے ملنے اورالفت و محبت سے پیش آنے کا موقع بھی ملتا ہے۔اگرلوگوں کو لہو ولعب پر بینی کسی اجتماع کی طرف دعوت وی جائے تو وہ اس میں بڑے ذوق وشوق کے ساتھ شرکت کریں گئے جب کہ اس نماز میں شرکت کی دعوت تو خودرسول اکرم منافیظ نے دی ہے اور اس سے انھیں اللہ سبحانہ و تعالیٰ کی طرف سے وہ اجر وثو اب بھی ملتا ہے جس کا اس نے وعدہ فر مایا ہے۔عورتوں کے لیے واجب ہے کہ وہ جب اس نماز کے لیے آئیں تو مردوں کی جگہ سے دور رہیں مردوں سے دور مسجد کے کسی کنارے ہیں چلی جائیں اوروہ زیب وزیب وزیب اور خوشبو کا استعال نہ کریں اورا ظہار حسن و جمال بھی نہ کریں۔ نبی منافیظ نے جب عورتوں کو عید کے لیے جائیں اوروہ زیب وزیب وزیب تا روٹوں کو اللہ ایک ہے کہ اس اوڑھنی نہ ہوتو وہ کیا کرے! آپ نے فر مایا:

الْمُلْبِسْهَا أُخْتُهَا مِنْ جِلْبَابِهَا الاصحيح البخاري، الحيض، باب شهود الحائض العيدين ودعوة المسلمين . . . ح: ٣٢٤ وصحيح مسلم، صلاة العيدين، باب ذكر إباحة خروج النساء في العيدين، ح: ١٢٥٨(١٢) واللفظ له)

''اس کی بہن اسے اپنی اوڑھنی پہنادے۔''

یہ صدیث اس بات کی دلیل ہے کہ عورت کو پردے کے اہتمام کے ساتھ عیدگاہ میں جانا چاہیے کیونکہ جب رسول اللہ مُؤائیکم یہ پوچھا گیا کہ جب کسی عورت کے پاس جباب نہ ہوتو آپ نے جواب میں بینہیں فر مایا کہ وہ مقدور بھر پردے کے ساتھ لکلے بلکہ آپ نے بیفر مایا:''اس کی بہن اسے اپنا جلباب پہنا دے۔''

نمازعيد يردها زما لاامكما س مدرا ،كفل و كالدعورة الكه يه لطرياه دما و كالمول نے

مردوں کا خطبہ نہ سنا ہواورا گرانھوں نے مردوں کا خطبہ من لیا ہوتو ان کے لیے بھی وہی خطبہ کافی ہے البتہ زیادہ بہتر یہ ہے کہ اس صورت میں خطبہ کے آخر میں عورتوں سے متعلق خاص احکام بیان کیے جا کیں اورانہیں وعظ دنھیجت کی جائے جیسا کہ نبی اگرم گافیگا نے عید کے موقع پر مردوں سے خطاب فرمانے کے بعد عورتوں کی طرف توجہ مبذول فرمالی تھی اورانہیں بھی وعظ دنھیجت فرمائی تھی۔ سوال ایک شہر میں نماز عید کے مختلف اجتماعات کے بارے میں کیا تھم ہے؟ فتوی عطا فرما کیں اللہ تعالی آپ کو اجروثواب سے نوازے۔

ر جواب آگر ضرورت و حاجت کی وجہ سے ایسا ہوتو اس میں کوئی حرج نہیں جیسا کہ بوقت ضرورت و حاجت جعہ کے متعدد اجتماعات جائز ہیں ۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿ وَمَا جَعَلُ عَلَيْكُمْ فِي أَلِدِينِ مِنْ حَرَجٌ ﴾ (العج: ٢٨/٢٢)

"اوراس (الله) نےتم پردین (کی کسی بات) میں تکی نہیں گا۔"

اگر مختلف اجتماعات کی اجازت نه ہوتو بہت ہے لوگ جمعہ وعید میں شرکت سےمحروم رہ جائیں گے۔

نمازعید کیلئے حاجت کی مثال میہ ہے کہ شہر بہت بڑا ہوا درا کی کنارے سے دوسرے کنارے کی طرف جانے میں لوگوں کو بہت دشواری ہوتو اس صورت میں متعدد اجتماعات جائز ہیں اوراگر ایسی کوئی ضرورت دحاجت نہ ہوتو ایک ہی جگہ نمازعیدا داکرنی جا ہیے۔

سوال نمازعيدين كاواكرني كاكياطريقدم؟

جوآب نمازعیدین کے اداکرنے کا طریقہ یہ ہے کہ امام آئے ادر لوگوں کو دور کعتیں پڑھائے۔ پہلی رکعت میں تکبیر کے بعد
چھ تجبیریں ادر کے پھر فاتحہ پڑھے ادر سورت ق پڑھے ادر دوسری رکعت میں تکبیر کہتے ہوئے کھڑا ہواور کھڑا ہوکر پانچ تکبیریں پڑھ کہ
پھر سورہ فاتحہ ادر سورت قسم پڑھے۔ نبی مُلَا اللّٰمُ عیدین میں ان دونوں سورتوں کی تلاوت فر مایا کرتے تھے۔ اگر چاہتو پہلی رکعت
میں سورت اعلیٰ اور دوسری میں سورت غاشیہ پڑھ لے۔ جمعہ وعیدین دوسورتوں میں مشترک اور دوسورتوں میں مختلف ہیں سورت
اعلیٰ اور سورت عاشیہ میں مشترک اور سورت قی اور قسم میں مختلف ہیں۔ جمعہ میں آپ سورت جمعہ اور مسافقوں بھی پڑھا
کرتے تھے۔ امام کو چاہیے کہ وہ ان سورتوں کی تلاوت کر کے سنت کوزندہ کرے تاکہ مسلمانوں کو اس سنت کا علم ہوجائے اور ان کی قراءت
میں وہ اجنبیت محسوس نہ کریں۔ نماز کے بعد امام خطبہ دے خطبہ کا پچھ حصہ عورتوں کے لیے خاص کر دے۔ آھیں وہ ادکام بتائے جو
انھیں بجالانے چاہییں اور ان کا موں سے منع کر بے جن سے آھیں اجتماب کرنا چاہیے جیسا کہ نبی اگرام مُلَا فِیْمُ کا معمول تھا۔

سوال عید کے دن بعض شہروں میں امام لاوُ ڈسپیکر میں تکبیریں پڑھتے ہیں اور اُن کے ساتھ ساتھ نمازی بھی تکبیریں پڑھتے ہیں تو اس عمل کے بارے میں کیا تھم ہے؟

ر ان کیمبریں پڑھنے کی میصورت جوسائل نے بیان کی ہے نبی نابی اور حفرات صحابہ کرام نکافی کے است نہیں ہے۔ سنت سے کہ ہرانسان اپنے طور پر تجمیریں پڑھے۔

سوال عید کے لیے عمیری کب شروع کی جائیں نیز تکبیروں کے الفاظ کیا ہیں؟

ر المجابریں رمضان کے آخری دن کے غروب آفتاب کے وقت سے شروع کر کے امام کے نمازعید پڑھانے کے لیے آمد تک پڑھی جائیں کے میر کے الفاظ یہ ہیں:

«اَللهُ أَكْبَرُ، اللهُ أَكْبَرُ، لاَ إِلٰهَ إِلاَّ اللهُ، وَاللهُ أَكْبَرُ اللهُ أَكْبَرُ وَللهِ الْحَمْدُ»(المصف، لابن أبي شيبة:١/ ٤٩٠، ح: ٥٦٥٢)

یااس طرح کہہلے:

«اَللهُ أَكْبَرُ، اللهُ أَكْبَرُ، اللهُ أَكْبَرُ، لاَ إِلٰهَ إِلاَّ اللهُ، وَاللهُ أَكْبَرُ اللهُ أَكْبَرُ وَللهِ الْحَمْدُ»(المصنف، لابن أبي شيبة: ١/ ٤٨٨، ح: ٢٣٢، ونيل الأوطار: ٣٥٨/٣)

یعنی تکبیر کے الفاظ تین مرتبہ یا دو مرتبہ کہۂ دونوں طرح جائز ہے۔اس شعار کانمایاں طور پر اظہار ہونا چاہیے اورمردوں کو چاہیے کہ دہ بازاروں' مسجدوں اورگھروں میں بلندآ واز ہے تکبیریں کہیں اورعورتوں کے حق میں افضل بیہ ہے کہ دہ آ ہت تکبیریں کہیں۔

#### نماز کسوف وخسوف کے احکام کیا ہیں؟

ر السوال نماز كسوف وخسوف كے بارے ميں كيا تھم ہے؟

رجون جمہوراہل علم کے نزدیک نماز کسوف و خسوف سنت مو کدہ ہے واجب نہیں ہے۔ بے شک نبی مُلَافِظُ نے اس کا تھم دیا ہے۔

آپ نے گھبراہت و بے چینی کے ساتھ اس نماز کوادا فر مایا اور دیگر نمازوں کے برعس اس نماز کو بہت لمبااوا فر مایا ہے۔ بعض اہل علم

نے اسے واجب عین یا واجب کفایہ قرار دیا ہے اور انہوں نے استدلال یہ کیا ہے کہ نبی مُلَافِظُ نے اس نماز کا تھم دیا ہے اور امروجوب
کے لیے ہوتا ہے نیز ایسے قرائن و شواہد بھی ہیں جو اس نماز کی اہمیت کی ولیل ہیں اور اس لیے بھی کہ یہ اللہ تعالی کی طرف سے کسی ایک

سزا سے ڈرانا ہے جس کے اسباب موجود ہوتے ہیں البذا بندوں پر واجب ہے کہ وہ اللہ تعالیٰ کی طرف اس سزاکی وجہ سے الحاح وزار کی

کریں جس کے اسباب موجود ہیں اور جس سے اللہ تعالیٰ اپنے بندوں کوڈرار ہاہے۔

بلاشبنقی اور عقلی دلیل کے اعتبار سے بیقول قوی ہے لہذا کم سے کم بینماز فرض کفا بیضرور ہے ہماری اس بارے میں یہی رائے ہے۔ جمہور کے پاس اس کے عدم وجوب کی کوئی دلیل نہیں ہے 'سوائے اس کے کہ نبی مُلَّاثِمْ سے جب ایک شخص نے سوال کیا کہ کیا جمہور کے پاس اس کے عدم وجوب کی کوئی دلیل نہیں ہے 'سوائے اس کے کہ نبی مُلَّاثِمْ سے جب ایک شخص نے سوال کیا کہ کیا ہم کی نہیں اور بھی کوئی نماز فرغ نہیں کرتا' خصوصاً جب کہ اس کے وجوب کا کوئی سبب موجود ہو۔ آپ کے اس فرمان 'کہ ان کہ اور کوئی نماز فرغ نہیں کے سوااور کوئی نماز فرغ نہیں کہ حراد یہ ہے کہ ان فرض نماز وں کے سواجود ون رات میں پانچ بار پڑھی جاتی ہیں اور کوئی نماز فرغ نہیں ہے' اس سے بیمراد نہیں کہ جونماز کس سبب کے ساتھ معلق ہووہ بھی فرغ نہیں۔

خلاصه بدكه بمارى رائے ميں نماز كسوف واجب عين ياواجب كفايہ ہے۔

① صحيح البخاري الإيمان باب الزكاة من الإسلام حديث: 46

#### اگرنمازخسوف کی ایک رکعت رہ جائے تو .....؟

(سوال جمش خص کی نماز خسوف کی ایک رکعت فوت ہوگئ ہوتو وہ اس کی قضا کس طرح ادا کرے؟

رجواب جَسْخَصْ كَنمازخُسوف كَا يَك رَكعت رهَّ كُي مُوتُواسَ كَ تَضَاادا كَر نَـ كَاطَر يَقِدَ بُى الْفَيْمِ سَ ثابت بِ-آپ نِـ فرمايا: «إِذَا سَمِعْتُمُ الإِقَامَةَ فَامْشُوا إِلَى الصَّلاَةِ وَعَلَيْكُمْ بِالسَّكَيْنَةِ وَالْوَقَارِ، وَلاَ تُسْرِعُوا، فَمَا أَذْر كُتُمْ فَصَلُّوا، وَمَا فَاتَكُمْ فَأَتِمُوا (صحيح البخاري، الاذان، باب لا يسعى إلى الصلاة ...

ح: ٦٣٦، وصحيح مسلم، المساجد، باب استحباب إتيان الصلاة بوقار وسكينة، ح: ٦٠٢)

'' جب تم اقامت سنونو نماز کے لیے چلوُ سکون و وقارا ختیار کرواور تیز تیز نه چلو نماز کا جتنا حصه پالو پڑھلواور جتنا حصه فوت ہوگیا ہوتوا سے پورا کرلو۔''

لہذا جس شخص کی نماز خسوف کی ایک رکعت رہ گئی ہوؤہ اسے اس طرح پورا کرئے جس طرح امام نے اسے پڑھاتھا کیونکہ نبی علی ایک اور سوال بھی ہے جس کی وجہ سے بہت سے لوگوں کو بہت علی ایک اور سوال بھی ہے جس کی وجہ سے بہت سے لوگوں کو بہت اشکال پیش آتے ہیں اور وہ یہ کہ جس کا رکوع اول فوت ہوگیا ہوتو اس اشکال پیش آتے ہیں اور وہ یہ کہ جس کا رکوع اول فوت ہوگیا ہوتو اس کی رکعت فوت ہوگیا کیونکہ نبی شاہوگی کیونکہ نبی شاہوگی کے فرمان' اور جتنا حصہ فوت ہوگیا ہوتو اے بور اکرلؤ' کے عموم کا یہی تقاضا ہے۔

### نمازِ استسقااوراس میں جا در بدلنے کا حکم

سوال کیانماز استه قاکے بعد دعا کے درمیان چا درکواس وقت بدلنا ہے جب دعا کے لیے کھڑا ہونا ہے یا گھر سے نکلنے سے پہلے بدلنا ہے۔ نیز چا در کے بدلنے میں حکمت کیا ہے۔ راہنمائی فرمائیں۔اللہ تعالیٰ برکت عطافر مائے۔

جواب خطبہ کے دوران میں ہارش کی دعا کے وقت چا در کو بدلنا ہے جیسا کہ اہل علم نے ذکر کیا ہے اوراس میں حکمت یہ ہے کہ اس سے تین فوائد کا حصول مقصود ہے: ﴿ نِی اَکْرِم مَثَافِیْنِم کی اقتدا۔ ﴿ اللّٰهُ عَرْوجُل ہے امید کہ وہ اسی طرح قط کو بھی سر سبزی وشادا بی سے بدل دے گا۔ ﴿ یہ اس طرف اشارہ ہے کہ بندہ جواپنے رب تعالی ہے دور ہوکر گناہوں میں ببتلا ہوگیا ہے اب اپنی حالت کو تبدیل کر کے اللّٰہ تعالیٰ کی طرف رجوع کرے گا' اوراس کی اطاعت و بندگی کو اختیار کرے گا' اس لیے کہ تقوی معنوی لباس ہے اور چا در حی لباس ہے گویا وہ حسی لباس کو بدل کر معنوی لباس کی تبدیلی کو اختیار کر دہا ہے اور دیرا کی عمدہ مناسبت ہے۔

## دعاہے بے اعتنائی نہیں کرنی جاہیے

سوال بعض لوگ کہتے ہیں کہ اگرتم بارش کی دعانہ بھی کرؤ تو بارش نازل ہوجائے گی اس کے بارے میں آپ کیا فرماتے ہیں؟ جواب میں یہ کہتا ہوں کہ اس بات کے کہنے والے کے بارے میں مجھے بہت زیادہ خطرہ محسوس ہوتا ہے کیونکہ ارشاد باری تعالیٰ ہے:
﴿ وَقَالَ رَبُّحِكُمُ ٱذْعُونِ آَسْتَجِبَ لَكُونَ ﴿ (الغافر: ٢٠/٤٠) ''اورتمهارے پروردگارنے فرمایاہے کہتم مجھ سے دعا کرو' میں تمہاری (دعا) قبول کروں گا۔''

الله سجانه وتعالی عیم ہاور بھی وہ اس تھمت و مسلحت کے پیش نظر بارش کومؤخر کردیتا ہے تا کہ لوگوں کو معلوم ہو کہ وہ اس کے کس قدر شدید مختاج ہیں اوران کے لیے الله تعالی کے سوا اور کوئی ملج اور ما و کی نہیں ہے۔ ان حالات میں وہ لوگوں کی دعا کو بارش کے نازل ہونے کا سبب بنا دیتا ہے اورا اگر لوگوں کی دعا کے باوجود بارش نہ ہوتو اس میں بھی الله تعالی کی کوئی نہ کوئی عکمت و مصلحت ہوتی ہے کیونکہ الله سجانه و تعالی ہی زیادہ علم والا زیادہ حکمت والا اورا پنے بندوں پر اس قدر رحم فرمانے والا ہے کہ وہ خور بھی اپنے اوپر اس طرح رحم نہیں کر سکتے۔ بسااو قات انسان بہت وعا کرتا ہے مگر وہ قبول نہیں ہوتی وہ چر دعا کرتا ہے اور وہ قبول نہیں ہوتی اور وہ چر دعا کرتا ہے اور وہ قبول نہیں ہوتی اور وہ پھر دعا کرتا ہے اور وہ قبول نہیں ہوتی اور وہ پھر دعا کرتا ہے اور وہ قبول نہیں ہوتی اور وہ پھر دعا کرتا ہے اور وہ قبول نہیں ہوتی اور وہ پھر دعا کرتا ہے اور وہ قبول نہیں ہوتی اور وہ پھر دعا کرتا ہے اور وہ قبول نہیں ہوتی اور وہ پھر دعا کرتا ہے اور وہ قبول نہیں ہوتی اور وہ پھر دعا کرتا ہے اور وہ قبول نہیں ہوتی اور وہ پھر دعا کرتا ہے اور وہ تعربی سالے دیا ہوتی کرتا ہے اور وہ تبول نہیں ہوتی کو تا ہو تا ہوتی سالے دیا ہوتی سالے دیا ہوتی کی تا ہے دیا ہوتی کے دیا ہوتی کی میں کرتا ہے اور وہ تبول نہیں ہوتی کو تا ہوتی کی تا ہے دیا ہوتی کو تا ہوتی کو تا ہوتی کی تا ہوتی کی تا ہوتی کی تا ہوتی کو تا ہوتی کی تا ہوتی کو تا ہوتی کو تا ہوتی کی تا ہوتی کو تا ہوتی کی کو تا ہوتی کو تا ہوتی کی تا ہوتی کی تا ہوتی کو تا ہوتی کی تا ہوتی کی تا ہوتی کرتا ہوتی کو تا ہوتی کو تا ہوتی کرتا ہوتی کی کو تا ہوتی کو تا کرتا ہوتی کو تا ہوتی کرتا ہوتی کرتا ہوتی کرتا ہوتی کرتا ہوتی کیا کرتا ہوتی کرتا ہوتی کرتا ہوتی کو تا ہوتا کرتا ہوتی کرتا ہوتا ہوتی کرتا ہوتا ہوتی کرتا ہوتا ہوتا ہوتا ہوتی کرتا

\*يُسْتَجَابُ لأَحَدِكُمْ مَا لَمْ يَعْجَلْ، يَقُولُ: دَعَوْتُ فَلَمْ يُسْتَجَبْ لِي ا(صحيح البخاري، الدعوات، باب يستجاب للعبد مالم يعجل، ح: ١٣٤٠، وصحيح مسلم، الذكر والدعاء، باب بيان أنه يستجاب للداعي ما لم يعجل . . . ح: ٢٧٣٥)

''تم میں سے ایک شخص کی دعا کو قبول کیا جاتا ہے جب تک وہ جلدی نہ کرے (جلدی کامفہوم ہیہ ہے ) کہ وہ کہے کہ میں نے دعا تو کی تھی مگر میری دعا قبول نہیں ہوئی۔''

اس صورت میں وہ آکما کردعا ہی کوترک کردیتا ہے۔ والعیاد باللّه! حالاتکہ انسان جب دعا کرتا ہے تو اسے ایک ایک لفظ کا اجروثو اب ملتا ہے کیونکہ دعا کرنا تو عبادت ہے لہذا دعا کرنے والا ہر حال میں فائدے میں ہے بلکہ حدیث میں ہے نبی تالیّیٰ انے فار ایس کی دعا قبول ہوجائے گی یا اس کی دعا قبول ہوجائے گی یا اس فر مایا ہے کہ جس شخص نے دعا کی اسے تین باتوں میں سے ایک ضرور حاصل ہوجائے گی: آس کی دعا قبول ہوجائے گی یا اس کے وی بہت ہوی مصیبت دورکردی جائے گی یا اس تیامت کے دن کے لیے ذخیرہ کرلیا جائے گا۔ میں اپنے اس بھائی کو جس نے یہ الفاظ کہے ہیں کہ اگرتم ہارش کی دعا نہ بھی کروتو ہارش نازل ہوجائے گی نہ فیصحت کرتا ہوں کہ وہ اللہ تعالی کے حضور تو بہت ہوا گی دی دین ہے۔ کہ کہ نے فیصل کہ وہ اللہ تعالی کے حضور تو بہت ہوا گی دین کے یہن کہ اللہ تعالی کے حضور تو بارش کی دعنہ کرتا ہوں کہ وہ اللہ تعالی کے حضور تو بارش کی دعنہ کرتا ہوں کہ وہ اللہ تعالی کے حضور تو بارش کی دین کے کہ نے نہ کہ کہ کہ دیں ہوتا ہے گی دین کے کہ کہ کہ کہ دیں ہوتا کی کی دین کے کہ کہ دیں ہوتا ہے گی نے نہ کہ کہ کہ دیا ہوتا کی کوئے کہ یہ بہت ہوا گیا گی اللہ تعالی کے حکم تو بہ کے صرح کے خلاف اور اس کی دیشنی ہے۔

## کوئی شخص اپنے دفن ہونے کی جگہ کے متعلق وصیت کرے تو .....؟

سوال جو شخص یہ وصیت کرے کہ اس کے فوت ہوجانے کے بعدا سے فلاں جگہ دفن کیا جائے تو کیااس کی وصیت پڑل کیا جائے؟

جواب کیلی بات سے ہے کہ اس سے بی ضرور پو چھا جائے کہ اس نے اس جگہ کا انتخاب کیوں کیا ہے' اس نے شایداس جگہ کا اس لیے

انتخاب کیا ہو کہ وہاں کوئی فرضی اور جھوٹی قبر ہویا کوئی ایسی قبر ہوجس پر اللہ تعالیٰ کے ساتھ شرک ہوتا ہویا اس کی وصیت کا اس طرح کا

کوئی اور حرام سبب ہوتو اس صورت میں ایسی وصیت کے مطابق عمل جائز نہیں ہے' لہذا اسے مسلمانوں کے قبرستان میں وفن کیا جائے

گابشر طیکہ وہ خود بھی مسلمان ہو۔اگر اس نے اس طرح کی غرض کے سواکسی اور غرض سے وصیت کی ہے' مشلا میہ کہ اسے اس شہر میں وفن

الترمذي الدعدات بال في انتظاء الفّ حوغد ذالك حدث: 3573.

کیا جائے جس میں اس نے زندگی بسر کی ہے تو اس صورت میں وصیت کے مطابق عمل کرنے میں کوئی حرج نہیں بشرطیکہ اس میں مال کا ضیاع نہ ہو یعنی اگر ایسا کرنے میں بہت سامال خرچ کرنا پڑتا ہوتو بھی اس کی وصیت کے مطابق عمل نہ کیا جائے کیونکہ اگر زمین مسلمانوں کی ہےتو پھراللہ تعالیٰ کی ساری ہی زمین ایک جیسی ہے۔

## "لَا إِلَّهُ إِلَّا اللَّهُ" كَيْلَقِين كَبِ كَي جَائِح؟

ر السوال تلقین کا وقت کون سا ہے؟

رجون تلقین موت کے وقت کی جائے یعنی جب انسان موت وحیات کی آخری مشکش میں مبتلا ہوتو اے' لا اللہ الا الله ،' کی تلقین کی جائے بینی جائے ہے اپنی کے پار تشریف لا کر فرمایا تھا:

﴿ يَاعَمُّ! قُلْ لاَ إِلٰهَ إِلاَ اللهُ كَلِمَةً أَشْهَدُ لَكَ بِهَا عِنْدَ اللهِ ﴾(صحيح البخاري، الجنائز، باب إذا قال المشرك عند الموت لا إله إلا الله، ح:١٣٦٠، وصحيح مسلم، الإيمان، باب الدليل على صحة إسلام من حضره الموت ... ح:٢٤)

''اے چیا! لااللہ الااللہ کہدوو' بیا کیک ایسا کلمہ ہے کہ اس کی وجہ سے میں اللہ کے ہاں تمھارے بارے میں گواہی دے سکوں گا۔''

لیکن آپ کے چچاابوطالب نے والعیا فرباللہ 'پیکلمہ نہ کہااور وہ شرک ہی فوت ہوگیا۔

دنن کے بعد تلقین بدعت ہے کیونکہ اس کے بارے میں نبی تلکی کے صدیث ثابت نہیں ہے للبذااس کے بجائے وہ کام کرنے چاہیں جنسیں امام ابوداود نے روایت کیا ہے کہ نبی تلکی جب کسی میت کے دنن کرنے سے فارغ ہوتے تو آپ اس کی قبر پر کھڑے ہوجاتے ادر فرماتے:

ْهَااِسْتَغْفِرُوا لِأَخِيْكُمْ وَاسْأَ لُوا لَهُ بِالتَّنْبِيْتِ فَإِنَّهُ الآنَ يُسْأَلُ»(سنن أبي داود، الجنائز، باب الاستغفار عند القبر للميت في وقت الإنصراف، ح:٣٢١١)

''ا پنے بھائی کے لیے استغفار کرواوراس کی ثابت قدی کے لیے دعا کروکہاس سے اب سوال کیا جار ہا ہے۔'' رہا قبر کے پاس قرآن مجید پڑھنا یا میت کوقبر میں تلقین کرنا' تو وہ بدعت اور بے اصل ہے۔

### کیارشته داروں کے انتظار کی وجہ سے تدفین میں تاخیر جائز ہے؟

ر وردراز کے مقابات سے بعض رشتہ داروں کے آنے کی وجہ سے میت کے فن میں تاخیر کرنے کے بارے میں کیا تھم ہے؟ جواب تھم شریعت یہ ہے کہ میت کی جمہیز و تکفین اور تدفین میں جلدی کی جائے کیونکہ نبی ٹاٹیا کے فر مایا ہے:

﴿ أَشْرِعُوا بِالْجَنَازَةِ، فَإِنْ تَكُ صَالِحَةً فَخَيْرٌ تُقَدِّمُونَهَا إِلَيْهِ، وَإِنْ تَكُ سِوى ذَلِكَ فَشَرٌ تَضَعُونَهُ عَنْ رِقَابِكُمْ الصحيح البخاري، الجنائز، باب السرعة في الجنازة، ح:١٣١٥، وصحيح

'' جنازہ میں جلدی کرو۔میت اگر نیک ہے تو تم اسے خیر کی طرف لے جارہے ہواور میت اگر اس کے سوا پچھاور ہے تو تم شرکوا بنی گردنوں سے اتارر ہے ہو۔''

بعض اہل خانہ کی حاضری کی وجہ ہے میت کی تدفین میں تا خیر نہیں کرنی چاہیے البتہ چند گھنٹے انظار کیا جاسکتا ہے ورنہ افضل یہی ہے کہ اس کی تدفین جلد عمل میں لائی جائے۔اہل خانہ اگر تاخیر ہے پنچیں تو ان کے لیے جائز ہے کہ وہ اس کی قبر پر نماز جنازہ پڑھ لیس جیسا کہ نبی ناٹیٹی نے مسجد میں جھاڑو دینے والے اس مرد یا عورت کی قبر پر نماز جنازہ پڑھی تھی 'جے وفن کردیا گیا تھا اور نبی ناٹیٹی کواس کے بارے میں اطلاع نہیں دی گئ تو آپ نے فرمایا:

«دُلُوْنِي عَلٰى قَبْرِهِ»(صحيح البخاري، الجنائز، باب الصلاة على القبر بعد ما يدفن، ح:١٣٣٧، وصحيح مسلم، الجنائز، باب الصلاة على القبر، ح:٩٥٦ واللفظ له)

'' مجھےاس کی قبر بتاؤ۔''

صحابه کرام خالی نے آپ کو بتایا تو آپ نے اس کی نماز جنازہ پڑھی۔

#### نماز جنازہ میں شرکت کے لیے رشتہ داروں اور دوستوں کواطلاع دینا جائز ہے

سوال رشتردارول اوردوستول كوكم فخص كى وفات كى خبردينا تا كدوه اس كى نماز جنازه مين شركت كرسكين كيابيمنوع بيامباح؟ رجواب بي خبر دينا جائز بن اس ليے كه نبي تاليم في فقت كى اس دن خبر دى تقى جس دن وه فوت ہوئے تھے۔ اور نبی تاليم نے اس عورت كے بارے ميں جسے صحابہ كرام وى لئي نے فون كرديا تھا اور آپ كواس كے بارے ميں خبر نبيس دى فر مايا تھا:

﴿ أَفَلَا كُنْتُم اللّٰ اللّٰهِ مُونِي . . . ) (صحيح مسلم، الجنائز، باب الصلاة على القبر، ح: ٩٥٦)

'دمتم نے مجھ اطلاع كيول ندى؟''

لہذاا کی شخص کی موت کی خبر دینے میں کوئی حرج نہیں تا کہاس کی نماز جنازہ میں زیادہ لوگ شر کیک ہوسکیں کیونکہ ایساسنت سے نابت ہے۔ای طرح اہل خانہ اور رشتہ دار دل کواطلاع دینے میں بھی کوئی حرج نہیں۔

#### ميت كونسل دين كاشرى طريقه

سوال مفرت ممصطفل مَنْ الله المساعة عنابت ميت كفسل كالميح طريقه كياب؟

جواب میت کے شل کا شرق طریقہ یہ ہے کہ انسان میت کی شرم گاہ کو دھوئے اور پھراسے شسل دینا شروع کرے۔اعضائے وضو سے شروع کرے اوراسے وضوکرائے لیکن اس کے منہ اور ناک میں پانی داخل نہ کرے بلکہ کپڑے کے ایک کلڑے کو گیلا کر کے اس کے ساتھ اس کے ناک اور منہ کوصاف کرئے کھراس کے باتی جہم کو شسل وے اور پانی میں بیری کے پتے شامل کر کے شسل دے۔ بیری کے پتے کوٹ کر پانی میں ڈال دے اور انہیں ہاتھ کے ساتھ ملے تا کہ جھاگ پیدا ہوجائے اس جھاگ کے ساتھ اس کے سراور

① صحيح البخاري؛ الحنائد؛ باب الرجا بنعر الرأها المت حديث: 1245

داڑھی کو دھویا جائے اور باقی پانی کے ساتھ باقی سارے جسم کو دھویا جائے کیونکہ اس طرح اس کا جسم بہت زیادہ صاف ہوجائے گا۔ عنسل کے آخر میں کافور بھی استعال کیا جائے ۔ کافورمشہورخوشبو ہے علاء نے لکھا ہے کہ اس کےفوائد میں سے ایک سے ہے کہ سے جسم کو سخت کر دیتی ہے اور کیٹروں مکوڑوں کو دور بھگاتی ہے۔

میت کواگر زیادہ میل کچیل لگا ہوتو اسے زیادہ باربھی عنسل دیا جاسکتا ہے کیونکہ نبی نٹائٹی نے ان خواتین سے فر مایا تھا جنھوں نے آپ کی بیٹی زینب ڈاٹٹا کوغسل دیا تھا:

. ﴿ اِغْسِلْنَهَا ثَلَاثًا، أَوْ خَمْسًا، أَوْ أَكْثَرَ مِنْ ذَلِكَ إِنْ رَأَيْتُنَّ ذَلِكَ ﴾ (صحيح البخاري، الجنائز، باب غسل الميت . . . ح: ١٢٥٣)

''اے تین باریا پانچ بارخسل دویا اگر ضرورت محسوس کروتواس ہے بھی زیادہ بارخسل دو۔''

اس کے بعدمیت کوصاف کر کے گفن پہنا دیا جائے۔

سوال مبھی کھڑیوں کے حادثات یا آگ سے جلنے کے واقعات یااو نچی جگہ سے گرکر مرجانے کی صورتوں میں انسان کے اجزا تلف یا گم ہوجاتے ہیں یا بعض اوقات صرف ہاتھ یا سرکے پچھ ٹکڑے مل جاتے ہیں' تو کیاان اجزا پر بھی نماز جنازہ پڑھی جائے گ۔ اور کیاانہیں بھی عنسل دیا جائے گا؟

جواب جب ہاتھ یا پاؤں کے تکڑے ملیں اور جس کے جسم کے ریکڑے ہوں'اس کی پہلے نماز جنازہ پڑھی جا چکی ہوتو پھران ککڑوں کی نماز جنازہ نہیں پڑھی جائے گی مثل: اگر ہم نے ایک شخص کی نماز جنازہ پڑھی اورائے دُن کردیالیکن پاؤں کے بغیر'اور بعد میں ہمیں اس کا پاؤں بھی مل گیا تو اس پاؤں کو فن کردیا جائے گا اور اس پرنماز جنازہ نہیں پڑھی جائے گی کیونکہ اس میت کا جنازہ تو پہلے پڑھا جاچکا ہے۔۔

اگرمیت کا ساراجهم ند ملے اوراس کے اعضا میں سے صرف اس کا سریا پاؤں یا ہاتھ مل جائے اور باتی جسم ند ملے تو اس موجود عضویا اعضا ہی کوشسل وے کر کفن پہنا دیا جائے گا اور پھر نماز جناز ہ پڑھ کراسے فن کردیا جائے گا۔

# چار ماہ بعد ساقط ہونے والے بچے کی نماز جنازہ پڑھی جائے گی

سوال آیہ عورت نے چھے مینے اپنے عمل کوگرادیا۔ یہ عورت بہت محنت اور مشقت والے کام کرتی تھی اور اس کے ساتھ ساتھ وہ رمضان کے روز ہے بھی رکھتی تھی اس لیے وہ محسوس کرتی ہے کہ یہ عمل شائدان محنت اور مشقت والے کاموں کی وجہ سے ساقط ہوا ہے بہر حال اسے (بچ کو) وفن کیا گیا لیکن اس کی نماز جنازہ نہیں پڑتی گئی تو اس کی نماز جنازہ کے ترک کرنے کے بارے ہیں کیا تھم ہونے کی وجہ سے عورت اپنے دل میں پیدا ہونے والے ان شکوک و شبہات کے ازالے کے لیے کیا کرے؟ مرا جنمائی فرمائی فرمائی فرمائی آپ کواجر و او اب سے نوازے۔

جواب الرنے والامل اگر جار ماہ كا موتو واجب بكرائے مسل ديا جائے كفن بہنايا جائے اوراس كى نماز جنازہ پڑھى جائے

کیونکہ وہ جب جار ماہ کا ہوجاتا ہے تو اس میں روح پھونک دی جاتی ہے جیسا کہ حضرت عبداللہ بن مسعود رفی شخط سے مروی حدیث میں ہے کہ ہم سے رسول اللہ مُٹائِینِمُ نے بیان فر مایا اور بلاشبہ آپ کی ذات گرامی صادق ومصدوق ہے:

اإِنَّ أَحَدَكُمْ يُجْمَعُ خَلْقُهُ فِي بَطْنِ أُمَّهِ أَرْبَعِينَ يَوْمًا، ثُمَّ يَكُونُ عَلَقَةً مَثْلَ ذَلِكَ، ثُمَّ يَكُونُ مُضْغَةً مُثْلَ ذَلِكَ ثُمَّ يَبْغَثُ اللهُ مَلَكًا \_ وفيه \_ ثُمَّ يُنْفَخُ فِيهِ الرُّوحُ»(صحيح البخاري، بِكُونُ مُضْغَةً مُثْلَ ذَلِكَ ثُمَّ يَبْغَثُ اللهُ مَلَكًا \_ وفيه \_ ثُمَّ يُنْفَخُ فِيهِ الرُّوحُ»(صحيح البخاري، بلب كيفية خلق الادمي ...

''تم میں سے ہرایک کے خلیق اجزاءاس کی مال کے پیٹ میں چالیس دن تک نطفے کی صورت میں جمع رہتے ہیں' پھروہ چالیس دن تک بوٹی کی صورت میں ہوتا ہے' پھراللہ تعالیٰ چالیس دن تک بوٹی کی صورت میں ہوتا ہے' پھراللہ تعالیٰ ایک فرشتے کو بھیجنا ہے' پھراس میں ردح پھوٹی جاتی ہے۔''

یکل ایک سومیس دن لعنی چار ماہ بنتے ہیں'لہذا جب حمل اس مدت کے بعد گرے تو اسے نسل دیا جائے گا' کفن پہنایا جائے گا' اس کی نماز جناز ہ پڑھی جائے گی اور روز قیامت اسے بھی لوگوں کے ساتھ اٹھایا جائے گا۔

ا گرحمل چار ماہ کی مدت سے پہلے ساقط ہوجائے تو پھراسے نیشسل دیا جائے گا' نہ گفن پہنایا جائے گا' نہاس کی نماز جنازہ پڑھی جائے گی اوراہے کسی بھی جگہ دفن کیا جاسکتا ہے کیونکہ وہ گوشت کا ایک فکڑا ہے' انسان نہیں ہے۔

سوال میں نہ کور حمل چھ ماہ کا تھا' لہذا اس کے لیے عنسل' کفن اور جنازہ واجب تھا مگر سوال میں نہ کور ہے کہ اس کی نماز جنازہ نہیں پڑھی گئی لہٰذا اگر اس کی قبر معلوم ہوتو قبر ہی پر نماز جنازہ پڑھ لی جائے' ورنداس کی نماز جنازہ عائبانہ پڑھ لی جائے اور اس کے لیے صرف ایک آ دمی کا نماز جنازہ پڑھنا بھی کافی ہوگا۔

اس کی ماں کے دل میں جو پیشکوک وشبہات پیدا ہورہ ہیں کہ وہ اس کی وجہ سے ساقط ہوا ہے تو ان کا کوئی اثر نہیں۔اس قتم کے شکوک وشبہات کو دل میں جگہ نہیں دین چاہیے کیونکہ بہت سے جنین اپنی ماؤں کے پیٹوں میں مرجاتے ہیں 'اس کی وجہ سے مال پر کچھ عائد نہیں ہوتا' لہٰذا اسے ان شکوک اور وساوس کوٹرک کروینا چاہیے جنھوں نے اس کی زندگی کو کمدر کررکھا ہے۔واللّٰہ اعلم

#### نماز جنازه كاطريقنه

**سوال** نماز جنازه کا کیاطریقہ ہے؟

ر جوانی میت اگر مرد ہوتو اس کا طریقہ یہ ہے کہ میت کوامام کے سامنے رکھا جائے امام اس کے سرکے قریب کھڑا ہو مرنے والاخواہ بڑی عمر کا ہویا چھوٹی عمر کا 'امام پہلے تکبیراول کے اور سورۃ الفاتحہ پڑھے <sup>©</sup> اوراگر اس کے ساتھ کوئی ووسری چھوٹی سورہ بھی پڑھ لے تو کوئی حرج نہیں بلکہ بعض اہل علم کافہ ہب یہ ہے کہ بیسنت ہے بھرووسری تکبیر کیے اور نبی مُثاثِرُ پڑ پر بیدرود پڑھے:

«اَللَّهُمَّ صَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ، وَعَلَى آلِ مُحَمَّدٍ، كَمَا صَلَّيْتَ عَلَى إِبْرَاهِيمَ، وَعَلَى آلِ

① صحيح البخاري؛ الجنائز؛ باب قرأة فاتحة الكتاب على الجنازة، حديث:1335ـ

إِبْرَاهِيمَ، إِنَّكَ حَمِيدٌ مَّجِيدٌ، اللَّهُمَّ بَارِكْ عَلَى مُحَمَّدٍ، وَعَلَى آلِ مُحَمَّدٍ، كَمَا بَارَكْتَ عَلَى إِبْرَاهِيمَ، وَعَلَى آلِ َ إِبْرَاهِيمَ، إِنَّكَ حَمِيدٌ مَّجِيدٌ (احكام الجنائز:١٥٥)

"ا الله الوحم مَا تَعْفِظُ اورآل محمد مَنْ تَعْفِظُ بررصت نازل فرما جس طرح تون ابراجيم عليها اورآل ابراجيم عليها بررصت نازل فرمائی' بے شک تو ہی مستحق تعریف بزرگ ہے۔اے اللہ! تو محمہ مُلاثینم اور آل محمہ مُلاثینم پر برکت نازل فرما' جس طرح تو نے ابراہیم علیظ اور آل ابراہیم علیظ پر برکت نازل فرمائی' بے شک تو ہی مستحق تعریف بزرگ ہے۔''

چرامام تیسری تکبیر کے اوروہ دعائیں پڑھے جونبی اکرم مُنافیظ سے ثابت ہیں مثلاً:

﴿ٱللَّهُمَّ اغْفِرْ لِحَيُّنَا وَمَيْتِنَا، وَشَاهِدِنَا وَغَائِبِنَا وَصَغِيرِنَا وِكَبِيرِنَا، وَذَكَرِنَا وَأُنْثَانَا، ٱللَّهُمَّ مَنْ إَخْيَيْتَهُ مِنَّا فَآخْيِهِ عَلَى ٱلْإِسْلَامِ، وَمَنْ تَوَفَّيْتَهُ مِنَّا فَتَوَفَّهُ عَلَى ٱلإِيمَانِ، ٱللَّهُمَّ لاَ تَخْرِمْنَا أَجْرَهُ وَلاَ تُضِلُّنَا بَعْدَهُ»(سنن ابنَ ماجه، الجنائز، باب ماجاء في الدعاء في الصلاة على الجنازة،

''اےاللہ! تو ہمارے زندہ اور مروہ کؤ حاضرا ورغائب کو چھوٹے اور بڑے کؤ مرداورعورت کو بخش دے۔اےاللہ! تو ہم میں ہے جس کو زندہ رکھئے اسے اسلام پر زندہ رکھنا اور جس کوفوت کرنا اسے ایمان پرفوت کرنا' اے اللہ تو ہمیں اس (پرصبر کرنے ) کے اجر سے محروم نہ کرنا اوراس ( کی وفات ) کے بعد ہمیں گمراہ نہ کرنا۔''

#### پھريه دعايڙھے:

﴿ اللَّهُمَّ أَغْفِرْ لَهُ، وَارْحَمْهُ، وَعَافِهِ، وَاعْفُ عَنْهُ، وَأَكْرِمْ نُزُلَهُ، وَوَسِّعْ مُدْخَلَهُ، وَاغْسِلْهُ بِالْمَاءِ وَالنَّلْجِ وَالبَرَدِ، وَنَقُّهِ مِنْ الْخَطَايَا كَمَا نَقَيْتَ النَّوْبَ الأَبْيَضَ مِنَ الدَّنَسِ (سنن النسائي، الجنائزَ، باب الدعاء، ح: ١٩٨٥)

''اےاللہ! تو اسےمعاف فر مادے اس پر رحم فرما' اس کوعافیت دے اس سے درگز رفر مااور اس کی اچھی مہمانی فر مااور اس کا ٹھکانا (قبر) کشادہ فرمادے اوراس کوخطاؤں (اور گناہوں) سے پانی' برف اوراولوں کے ساتھ ایسے دھوکر پاک صاف کردے جیسے سفید کیڑے کومیل کچیل سے پاک صاف کردیا جاتا ہے۔''

علاوہ ازیں ووسری دعا ئیں بھی پڑھی جاسکتی ہیں جو نبی مُثَاثِیْل سے ثابت ہیں' پھرامام چوتھی تکبیر کہددے اوربعض اہل علم نے کہا ہے کہ اس کے بعد سیدعا پڑھے:

﴿ رَبَّنَا ٓ مَانِسَا فِي ٱلدُّنْسِكَا حَسَنَةً وَفِي ٱلْآخِرَةِ حَسَكَنَةً وَقِنَا عَذَابَ ٱلشَّادِ ١٠١/٢) '' پروردگار ہم کود نیا میں بھی نعمت عطافر مااورآ خرت میں بھی نعمت عطافر مااور ہمیں دوزخ کےعذاب سے محفوظ فرما۔'' اورا گر پانچویں تکبیر کہددے تو کوئی حرج نہیں بلکہ بھی بھی یانچویں تکبیر ضرور کہنی چاہیے کیونکہ نبی طافیع سے سیٹا بت ہے۔اور جوآپ سے ٹابت ہواسے اس طرح کرنا جاہیے' جیسے آپ سے ٹابت ہو' لہذا تبھی ایک کام کرلیا جائے اور تبھی دوسرا اگر چہ زیادہ تر تو چارتکبیری ہی ثابت ہیں۔ چوتھی تکبیر کے بعد دائیں طرف ایک سلام کہددے۔میت اگر عورت ہوتو پھرامام کواس کے (جنازے کے ) درمیان کھڑا ہونا چاہیے اور اس کی نماز جنازہ کا طریقہ ای طرح ہے جس طرح مرد کی نماز جنازہ کا طریقہ ہے۔

اگر بہت سے جنازے ہوں تو انھیں ترتیب کے ساتھ رکھا جائے ادروہ اس طرح کہ امام کے قریب بالغ مردوں کے جنازے ہوں' پھر انکوں کے بیاز کے ہوں' پھر انکوں کے اور پھر چھوٹی لڑکیوں کے الغرض انھیں اس طرح ترتیب کے ساتھ رکھا جائے اور ان کے سروں کے حساب سے ترتیب اس طرح رکھی جائے کہ مرد کا سرعورت کے (جنازے کے) درمیان ہوتا کہ امام شرعی طور پرضی جگہ کھڑا ہوسکے۔

یام طخوظ رہے کہ بہت سے عوام میں یہ بات مشہور ہے کہ افضل میہ ہے کہ جنازہ پیش کرنے والے لوگ امام کے ساتھ کھڑ ہے ہوں بلکہ بعض کا تو یہ خیال ہے کہ بینہایت ضروری ہے کہ ایک یا ووآ دمی امام کے ساتھ کھڑے ہوں حالا نکعہ یہ بات بالکل غلط ہے کیونکہ امام کے حق میں سنت یہ ہے کہ وہ اکیلا ہی کھڑا ہؤاگر جنازہ بیش کرنے والوں کے لیے پہلی صف میں جگہ نہ ہوتو وہ امام اور پہلی صف کے درمیان میں صف بنالیں۔ ©

#### تارك نماز كي نماز جنازه درست نہيں

سوال جومیت تارک نماز ہویااس کی نماز ترک کرنے میں شک ہویااس کا حال مجہول ہوتو اس کی نماز جنازہ پڑھنے کے بارے میں کیا تھم ہے؟ کیااس کے وارثوں کے لیے یہ جائز ہے کہ وہ اس کی نماز جنازہ کے لیے اہتمام کریں؟

رجواب جمشخص کے بارے میں بیمعلوم ہوکہ وہ بے نماز فوت ہوا ہے تو اس کی نماز جنازہ پڑھنا جائز نہیں ہے اور نہاس کے اہل خانہ کے اہل خانہ کے بیر کے بید جائر خانہ ہے کہ وہ اسے مسلمانوں کے سامنے نماز جنازہ کے لیے پیش کریں کیونکہ وہ کافر اور اسلام سے مرتہ ہے۔ واجب بیرے کہ قبرستان کے علاوہ کسی دوسری جگہ گڑھا کھووکر اسے اس میں پھینک دیا جائے اور اس کی نماز جنازہ نہ پڑھی جائے کے واجب بیرے بڑے کو روز قیامت فرعون ہامان قارون اور الی بن خلف جیسے بڑے بڑے برے کا فرول کے ساتھ اٹھایا جائے گا۔

جس مسلمان کا حال معلوم نہ ہویا مشکوک ہوتو اس کی نماز جنازہ پڑھی جائے گی کیونکہ اصل یہ ہے کہ وہ مسلمان ہے تی کہ واضح ہوجائے کہ وہ مسلمان نہیں ہے۔ اگر کسی میت کے بارے میں انسان کوشک وشبہ ہوتو پھر استثنائی انداز میں دعا کرنے میں کوئی حرج نہیں مثلاً: وہ اس طرح دعا کرسکتا ہے کہ اے اللہ اگریہ مومن تھا تو تو اسے معاف کروے اور اس پررحم فرما کیونکہ دعا میں استثنا ثابت

 <sup>□</sup> امام اور پہلی صف کے درمیان چند آ دمیوں کا الگ صف بنالیتا تو مستحن امر معلوم نہیں ہوتا 'علاوہ ازیں اس طرح صفیں بھی خراب ہونے کا اندیشہ ہے ہوسکتا ہے۔ پہلی صف والے بھی نئی صف میں شامل ہونے کی کوشش کریں اور بوں ساری صفیں ہی خراب ہوجا کیں۔ اس لیے بہتر ہے کہ جنازہ پیش کرنے والے پہلے بنی ہوئی پہلی صف میں شامل ہوں یا جس صف میں بھی ان کو جگہ مل جائے' نہ کہ وہ امام اور پہلی صف کے درمیان الگ صف بنا کمیں۔ (صن کی)

ہے مثلاً جولوگ اپنی ہیویوں پر بدکاری کی تہمت لگا ئمیں اور چارگواہ پیش نہ کر عکیں تو وہ لعان کرتے ہوئے پانچویں باریہ کہیں گے: ﴿ أَنَّ لَعْنَتَ ٱللَّهِ عَلَيْهِ إِن كَانَ مِنَ ٱلْكَلَّذِيِينَ ﴿ ﴾ (النور: ٢٤/٧)

''اگروه حجمو**نا بوتواس پرالله کی لعنت**''

اورعورت پانچویں باریہ کہے:

﴿ أَنَّ غَضَبَ ٱللَّهِ عَلَيْهَا إِن كَانَ مِنَ ٱلصَّلْمِقِينَ ﴿ النور: ٩/٢٤) "الرَّرِيةِ عِلْهُ وَقِ مِحْمَدِي اللَّهُ كَاغضب (نازل مِو) ـ "

### کیا نماز جنازہ کی جگہ اور وقت کا تعین ضروری ہے؟

ر السوال کیا نماز جنازہ کے لیے کوئی وقت متعین ہے؟ کیا رات کو فن کرنا جائز ہے؟ کیا نماز جنازہ کے لیے کوئی تعداد معین ہے؟ کیا قبرستانوں میں اور قبروں پرنماز جنازہ پڑھنا جائز ہے؟

(جواب نماز جنازہ کے لیے کوئی وقت متعین نہیں ہے کیونکہ موت کا کوئی وقت مقرر نہیں ہے انسان جب بھی فوت ہو اسے عشل دیا جائے کفن پہنایا جائے اوراس کی نماز جنازہ اوا کی جائے خواہ دن یارات کا کوئی بھی وقت ہو۔ دن رات کے کسی بھی وقت میں اسے وفن بھی کیا جا سکتا ہے البتہ تین اوقات ایسے ہیں 'جن میں وفن کرنا جائز نہیں اور وہ ہیں: ﴿ طلوع آفتاب کے وقت حتی کہ وہ ایک نیز ہے کے بقدر بلند ہوجائے ﴿ جب وہ نصف النہار پر ہوتی کہ زوال پذیر ہوجائے یعنی زوال سے دس منٹ پہلے وفن کرنا جائز نہیں شخروب آفتاب کے وقت حتی کہ غروب ہوجائے یعنی جب سورج غروب ہونے کے لیے ایک نیز ہے کے بقدر باقی رہ جائے تواس وقت وفن کرنا جائز نہیں۔ پس ان تین اوقات میں وفن کرنا طلال نہیں بلکہ حرام ہے کیونکہ حضرت عقبہ بن عامر وفا ہے میں وی صدیت

﴿ ثُلَاثُ سَاعَاتِ كَانَ رَسُولُ اللهِ عَيْ يَنْهَانَا أَنْ نُصَلِّيَ فِيهِنَ أَوْ أَنْ نَقْبُرَ فِيهِنَّ مَوْتَانَا ﴾ (صحيح مسلم، صلاة المسافرين، باب الأوقات التي نهي عن الصلاة فيها، ح: ٨٣١،٥٦٨/١)

د تين اوقات اليه بين جن بين رسول الله كَالَيْمُ مِين نماز پر صفي سه يا ان اوقات مين مردول كوفن كرنے سے منع فرمايا
كرتے تھے ؟ ،

نماز جنازہ کے لیے کوئی تعداد معین نہیں ہے حتی کداگر ایک شخص بھی جنازہ پڑھ لے تو جنازہ ہو جائے گا۔

قبرستان میں بھی نماز جنازہ پڑھنا جائز ہے۔ یہی وجہ ہے کہ اہل علم نے قبرستان میں نماز کی ممانعت سے نماز جنازہ کومشنیٰ قرار دیا ہے اورانہوں نے کہا ہے کہ قبرستانوں میں بھی نماز جنازہ جائز ہے۔اسی طرح قبر پر بھی نماز جنازہ جائز ہے حدیث سے ٹابت ہے کہ نبی نگافیا نے اس عورت کی قبر پرنماز جنازہ پڑھی تھی جومبحد میں جھاڑو دیا کرتی تھی۔وہ رات کوفوت ہوگئ تو صحابہ کرام جن فیائی نے اے رات ہی کوفن کردیا۔ جب نبی مُلاہی کی معلوم ہواتو آپ نے فرمایا:

«دُلُّوتِني عَلَى قَبْرِهِ»(صحيح البخاري، الجنائز، باب الصلاة على القبر بعدما يدفن، ح:١٣٣٧،

وصحيح مسلم، الجنائز، باب الصلاة على القبر، ح:٩٥٦ واللفظ له)

" مجھےاس کی قبر بتاؤ۔"

جب صحابه کرام ٹھائیے نے بتایا تو آپ نے اس کی قبر پراس کی نماز جنازہ پڑھی۔'

### غائبانه نماز جنازہ کے بارے میں تھم

سوال کیا نماز جنازہ غائبانہ مطلقاً جائز ہے یااس کے لیے مخصوص شراکط ہیں؟

جواب اہل علم کے اقوال میں سے رائ قول یہ ہے کہ نماز جنازہ نا تبانہ مشروع نہیں ہے اِلّا یہ کہ اس کی نماز جنازہ پڑھی ہی نہ گئی ہؤ جیے کوئی شخص کسی کافر ملک میں مرجائے اوراس کا کسی نے جنازہ نہ پڑھا ہویا جیسے کوئی شخص کسی کافر ملک میں مرجائے اوراس کا کسی نے جنازہ نہ پڑھا ہویا جیسے کوئی کسی سمندر یا دریا یا کسی وادی میں غرق ہوگیا ہو، اس کی لاش نہ ملی ہوتو صحیح بات یہ ہے کہ اس کا غائبانہ جنازہ پڑھنا مشروع نہیں ہے کیونکہ نجاثی کے واقعے کے سواسنت سے دوسرا کوئی واقعہ ثابت نہیں ہے اور نجاثی کا اس کے اپنے ملک میں جنازہ نہیں پڑھا گیا تھا اس لیے نبی مُلَا اِنْ ہے کہ اس کا جنازہ ہو ھایا تھا اس کے علاوہ آپ نے کسی اور کا جنازہ فائبانہ نہیں اس کا جنازہ ہو ھایا تھا اس کے علاوہ آپ نے کسی اور کا جنازہ فائبانہ نہیں ہو ھایا ، حالا نکہ آپ کے عہد میں بڑے برے لوگوں اور بہت عظیم شخصیتوں کا انتقال ہوا تھا۔ بعض اہل علم نے یہ کہا ہے کہ جس کے مال علم سے دین کوفائدہ بہنچا ہوتو اس کا جنازہ فائبانہ پڑھا جائے گا اور جوشخص ایسا نہ ہوتو اس کا جنازہ فائبانہ ہوتو اس کا جنازہ فائبانہ بڑھا جائے گا اور جوشخص ایسا نہ ہوتو اس کا جنازہ فائبانہ بے کہ جنازہ فائبانہ بڑھا جائے گا اور جوشخص ایسا نہ ہوتو اس کا جنازہ فائبانہ مطابقاً جائز ہے لیکن میسب سے ضعیف قول ہے۔

### میت کودن کرنے کا صحیح طریقہ

سوال بعض ملکوں میں میت کو پشت کے بل دفن کردیتے اوراس کے ہاتھ کواس کے پیٹ پر باندھ دیتے ہیں' لہذا سوال یہ ہے کہ میت کے دفن کرنے کا صحیح طریقہ کمیا ہے؟

رجواب صیح طریقہ یہ ہے کہ میت کواس کے دائیس پہلو پر قبلہ رخ فن کیا جائے کیونکہ کعبہ بی زندہ اور مردہ سب لوگوں کا قبلہ ہے جیسا کہ نبی سُلُقِیُّم نے تھم دیا ہے کہ سونے والا اپنے وائیس پہلو پر سوئے۔ای طرح میت کوبھی اس کے دائیس پہلو پر لٹایا جائے کیونکہ نیند اور موت دونوں وفات ہونے کے اعتبار سے مشترک ہیں جیسا کہ ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿ اللّهُ يَنُوَفَى الْأَنفُسَ حِينَ مَوْتِهَا وَالِّتِي لَمْرَتُمُتَ فِي مَنَامِهِ الْفَيْمُسِكُ الْتِي قَضَى عَلَيْهَا الْمَوْتَ وَبُرِّسِلُ الْأَخْرَى إِلَى الْجَلِمُسَمِّى إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيكتِ لِقَوْمِ يَلُفَكُرُونَ إِنَّى الزمر: ٢٩١ ٤٤)

"الله لوگوں كرم نے كے وقت ان كى روعيں قبض كر ليتا ہے اور جوم نہيں (ان كى روعيں) سوتے ميں (قبض كر ليتا ہے) پھر جن پر موت كا حكم كر چكا ہے ان كوروك ركھتا ہے اور باتى روحوں كوا كي وقت مقررتك كے ليے چھوڑ ويتا ہے۔ جو لوگ فكر تے ہن ان كے ليے اس ميں نثانياں ہىں۔"

ال صحيح ال ١٠٠١ على ١١٠١٠ ال ١٠١١ عنا العالم على ١١٠٠ على ١١٠٠

ورفر مایا:

﴿ وَهُوَ ٱلَّذِى يَتَوَفَّنْكُم مِا لَيْلِ وَيَعْلَمُ مَا جَرَحْتُم وَالنَّهَادِثُمَّ يَبْعَثُكُمْ فِيهِ لِيُقْضَى آجَلُ مُسَمَّى ثُمَّ وَلَهُ وَهُوَ ٱلَّذِى يَتَوَفَّىٰ آجَلُ مُسَمَّى ثُمَ اللَّهُ مِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴿ ﴿ الأنعام: ١٠/٦)

''اور و بی تو ہے جورات کو (سونے کی حالت میں) تمھاری روح قبض کر لیتا ہے اور جو پچھتم دن میں کرتے ہواں کی خبر رکھتا ہے پھر شمعیں دن کو اٹھا دیتا ہے تا کہ ( یہی سلسلہ جاری رکھ کر زندگی کی) مدت معین پوری کر دی جائے 'پھرتم ( سب ) کواک کی طرف لوٹ کر جانا ہے (اس روز) وہ تم کو تھارے مل جوتم کرتے رہتے ہو (ایک ایک کرکے ) بتائے گا۔''

پس تھم شریعت ہیہ ہے کہ میت کو دائیں پہلو پر قبلہ رخ لٹایا جائے۔ سائل نے جواپنا مشاہدہ ذکر کیا ہے شائد وہ کچھ لوگوں ک جہالت کا شاخسانہ ہوورنہ مجھے نہیں معلوم کہ اہل علم میں سے کسی نے بیکہا ہو کہ میت کو پشت کے بل لٹایا جائے اوراس کے دونوں ہاتھ اس کے پیٹ پررکھ دیے جائیں۔

# قبرول برقر آن مجید پڑھنااور دعا کرنا کیساہے؟

سوال قبروں پر قرآن مجید پڑھنے قبر کے پاس میت کے لیے دعا کرنے اور قبر کے پاس انسان کے خود اپنے لیے دعا کرنے کے بارے میں کیا تھم ہے؟

جواب قبروں پر قرآن مجید پڑھنا بدعت ہے کیونکہ نی ناٹیٹا اور حضرات صحابہ کرام ڈٹائیٹا ہے۔ اور جب یہ نبی ناٹیٹا اور حضرات سحابہ کرام ٹٹائیٹا سے ٹابت نہیں تو پھر ہمیں اپن طرف سے اسے ایجاد نہیں کرنا جا ہیے کیونکہ میچے حدیث میں ہے کہ نبی ناٹیٹا نے فریایا:

﴿وَكُلُّ مُحْدَثَةٍ بِدْعَةٌ، وَكُلُّ بِدْعَةٍ ضَلاَلَةٌ وَكُلُّ ضَلاَلَةٍ فِي النَّارِ (سنن النسائي، العيدين، باب كيفية الخطبة، ح:١٥٧٩)

" ہرنیا کام بدعت ہے اور ہر بدعت صلالت ہے اور ہر صلالت (دوزخ کی ) آگ میں لے جائے گی۔''

مسلمانوں پر واجب ہے کہ وہ سلف صالحین صحابہ ٹٹائٹیو تا بعین کرام ٹیکٹیز کی اقتدا کریں تا کہ خیراور ہدایت پر ہوں کیونکہ نبی مُٹائٹیز نے فر مایا ہے:

﴿ إِنَّ خَيْرَ الْحَدِيْثِ كِتَابُ اللهِ وَخَيْرَ الْهَدْيِ هَدْيُ مُحَمَّدٍ ﷺ (صحيح مسلم، الجمعة، باب تخفيف الصلاة والخطبة، ح:٨٦٧)

" بِ شِك بهترين بات الله كى كماب ہے اور بهترين طريقه محمد مُلاَيْظِ كاطريقه ہے۔"

قبر کے پاس میت کے لیے دعا کرنے میں کوئی حرج نہیں۔انسان قبر کے پاس کھڑا ہوجائے اورصاحب قبر کے لیے جوآسانی سے ممکن ہودعا کرئے مثلاً:اےاللہ!اے بخش دیۓ اےاللہ!اس پر رحم فرما ٗ اےاللہ!اسے جنت میں داخل فرمادے ٔ اےاللہ!اس کی قبر کو کشادہ فرمادے ُ وغیرہ۔ اگرانسان قصد وارادہ کے ساتھ قبر کے پاس جاکراپنے لیے دعاکر نے توبیہ برعت ہے کیونکہ دعا کے لیے کسی جگہ کی تخصیص نہیں کرنی چاہیے الا میر کہ نص سے ثابت ہو۔ اور جب دعا کے لیے کسی جگہ کی تخصیص کرنا' خواہ وہ جگہ کوئی بھی ہو بنص یا سنت سے ثابت نہیں تو پھر یہ بدعت ہے۔

## عورتوں کے لیے قبروں کی زیارت کرنا جائز ہے؟

<u>سوال</u> قبروں کی زیارت'ان کے پاس فاتحہ پڑھنے اورعورتوں کے لیے قبروں کے زیارت کے بارے میں کیاتھم ہے؟ جواب قبروں کی زیارت سنت ہے۔ نبی اکرم ٹائیٹی نے پہلے اس کی ممانعت فرمادی تھی مگر بعد میں آپ نے اس کا تھم : یا ہے جیسا کہ درج ذیل حدیث میں ہے:

«كُنْتُ نَهَيْتُكُمْ عَنْ زِيَارَةِ الْقُبُورِ، فَزُورُوهَا»(صحيح مسلم، الجنائز، باب استئذان النبي ﷺ (به عزوجل في زيارة قبر أمه، ح:٩٧٧)

" میں نے شھیں قبروں کی زیارت ہے منع کیا تھا' پس ابتم ان کی زیارت کیا کرو۔''

اورایک روایت میں بیالفاظ بھی ہیں:

الفَإِلَّهَا تُذَكِّرُكُمُ الْمُوْتَ ا(صحيح مسلم، الجنائز، باب استئذان النبي ﷺ ربه عزوجل في زيارة قبر أمه، ح: ٩٧٦)

" بلاشبه پیه تصین موت یا دولاتی مین -"

موت کو یادکرنے اور عبرت حاصل کرنے کے لیے قبروں کی زیارت سنت ہے۔ انسان جب ان مردوں کی قبروں کی زیارت کرتا ہے جوکل تک زمین کی پشت پرای طرح کھاتے پیتے تھے جس طرح یہ کھا تا پیتا ہے اور وہ بھی دنیا میں لطف اندوز ہوتے تھے اور اب وہ اپنے انٹال کے بدلے میں گردی ہیں۔ اگر انھوں نے ایجھا عمال کیے تو ان سے اچھا سلوک ہوگا اور اگر برے اعمال کیے تو برا معاملہ ہوگا تو ضروری ہے کہ انسان قبر کے پاس جا کر عبرت حاصل کرے اس کا دل نرم ہو وہ اللہ تعالیٰ کی طرف توجہ کرے اور وہ اس طرح کہ اس کی نافر مانی کے کام ترک کر کے اس کی اطاعت و بندگی شروع کردے۔ قبرستان میں جانے والے کو چاہیے کہ وہ دعا بھی پر جے جواس موقع پر نبی منافیظ پڑھا کرتے تھے اور جس کی آپ نے اپنی امت کو بھی تعلیم فرمائی ہے اور وہ دعا ہیے۔

﴿اَلسَّلاَمُ عَلَيْكُمْ دَارَ قَوْمٍ مُوْمِنِينَ، وَأَتَاكُمْ مَا تُوعَدُونَ غَدًا مُؤَجَّلُونَ وَإِنَّا إِنْ شَاءَ اللهُ بِكُمْ لاَحِقُونَ»(صحيح مسلّم، الجنانز، باب مايقال عند دخول القبور . . . ح:٩٧٤)

بِحم لا حِقوں (صعبع مسلم، الجناز، باب مایفان عند دخون الفبور ۲۰۰۰ ح ۱۷۰)

"اے مومنو کی بستی کے رہنے والو !تم پرسلام تمصارے پاس وہ چیز آ چکی ہے جس کا تم سے کل (قیامت) کا وعدہ کیا گیا تھا،

(البتہ کمل جزاوسزاروز قیامت تک کے لیے) مؤخر کردگ گئی ہے۔ ہم بھی ان شاءالله عنظریب تم سے ملنے والے ہیں۔'
نی اکرم مُلاَیْنَ سے زیارت قبور کے وقت سورہ فاتحہ پڑھنا ٹابت نہیں ہے لہذا یہ غیرمشروع ہے۔

عورتوں کے لیے قبروں کی زبارت کرناحرام ہے کیونکہ حدیث میں ہے:

﴿ لَعَنَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْكُ زَائِرَاتِ القُبُورِ، وَالمُتَّخِذِيْنَ عَلَيْهَا الْمَسَاجِدَ وَالسُّرُجَ ﴾ (سنن أبي داود، الجنائز، باب في زيارة النساء القبور، ح:٣٢٣، وجامع الترمذي، الصلاة، باب ماجاء في كراهية أن يتخذ على الفبور، ح:٣٢٠، على الفبور، ح:٢٠٤٥، وسنن النسائي، الجنائز، باب في اتخاذ السرج على القبور، ح:٢٠٤٥، وسنن النهي عن زيارة النساء القبور، ح:١٥٧٥)

''رسول الله طَالِيَّمْ نَے قبروں کی زیارت کرنے والی عورتوں اور قبروں پر مجدیں بنانے اور چراغ جلانے والوں پر لعنت کی ہے۔''
عورت کے لیے قبرستان میں جانا حلال نہیں ہے بشرطیکہ وہ زیارت کے قصد سے گھر سے نگلے اورا اگر وہ زیارت کے قصد کے
بغیر قبرستان کے پاس سے گزرہی ہوتو اس میں کوئی حرج نہیں کہ وہ قبرستان کے پاس کھڑی ہوجائے اورا الی قبور کو اس طرح سلام کیے
جس طرح نبی طُلِیْم نے اپنی امت کو سکھایا ہے۔ بہر حال تصد زیارت سے گھر سے نگلنے والی عورت اور بلا قصد وارادہ قبروں کے پاس
سے گزرنے والی عورت میں فرق کیا جائے گا کہ جو تصد وارادہ سے گھر سے نگلے اس نے حرام فعل کا ارتکاب کیا اورا ہے آپ کو اللہ
توالی کی لعنت کا مستحق قرار دے لیا <sup>©</sup> اور دوسری جو اتفاق سے قبرستان کے پاس سے گزرد بی تھی' تو اس کے قبروں کے پاس سے
گزرنے اور سلام کہنے میں کوئی حرج نہیں۔

## میت کے گھر قرآن خوانی کرنا کیساہے؟

ر السوال البعض ملکوں میں رواج ہے کہ جب کوئی انسان فوت ہوجائے تو اس کے گھر میں بلند آ واز سے قر آن خوانی کی جاتی ہے یا گھر میں ٹیپ ریکارڈ رکے ذریعے سے تلاوت کی کیشیں سنائی جاتی ہیں اس عمل کے بارے میں کیا تھم ہے؟

<sup>©</sup> حضرت مفتی صاحب برالان نے جس روایت کی روسے عورتوں کا بالقصد زیارت قبور کے لیے جانے کو حرام قرار دیا ہے وہ سندا ضعیف ہے۔ بشر طِصحت علاء نے اس کا تعلق ابتدائے اسلام سے بتلایا ہے جب نبی تالی ہے مردوں ادر عورتوں سب کو مطلقا زیارت قبور سے ردک دیا تھا۔ لیکن پھر بعد میں اس کی اجازت مرحمت فرمادی تھی۔ اس اجازت میں مرداور عورت دونوں شامل ہیں اوراس اجازت کے بعد دونوں کا زیارت قبور کے لیے جانا صحیح ہے۔ البتہ الی عورتوں کے لیے ممانعت ہوگی جوقبر ستان جاکر جزع فزع اور بے صبری کا مظاہرہ کرس۔ والله اعلیہ (صنی)

کے استقبال کیلئے دروازوں کو کھول رکھنا درست نہیں کیونکہ پیطر یقدرسول اللہ طُالِیْلِ کے عبد میں معروف نہیں تھاحتی کے صحابہ کرام ٹھاٹیل اہل میت کے ہاں اجتماع اور کھانے کے اہتمام کو بھی نوحہ میں سے بچھتے تھے۔اور نوحہ جیسا کہ شہور ہے کہیرہ گنا ہوں میں سے ہے کیونکہ نبی اکرم طُاٹیلِم نے نوحہ کرنے اور نوحہ سننے والی عورت پرلعنت فرمائی ہے نیز آپ نے فرمایا ہے:

«النَّائِحَةُ إِذَا لَمْ تَتُبُ قَبْلَ مَوْتِهَا تُقَامُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَعَلَيْهَا سِرْبَالٌ مِنْ قَطِرَانِ وَدِرْعٌ مِنْ جَرَبِ»(صحيح مسلم، الجناتر، بلب التشديد في النياحة، ح :٩٣٤)

''نو حد کرنے والی عورت اگرا پی موت سے پہلے تو بہ نہ کرئے تو اسے قیامت کے دن اس طرح کھڑا کیا جائے گا کہ اس کا گندھک کا کر متداور خارش کی اوڑھنی ہوگی۔''

ہم اللہ تعالیٰ سے عافیت کی دعا کرتے ہیں۔

میری مسلمان بھائیوں کو یہ نصیحت ہے کہ وہ ان بدعات کوترک کردیں کیونکہ اللہ تعالیٰ کے ہاں یہی بہتر ہے۔میت کے لیے بھی یہی بہتر ہے کیونکہ نبی اکرم مُٹالیڈ نے فرمایا ہے کہ میت کواس کے گھر والوں کے رونے اور نوحہ کرنے کی وجہ سے عذاب دیا جاتا ہے اور عذاب دیے جانے کے معنی میہ ہیں کہ اسے اس رونے اور نوحہ کرنے کی وجہ سے تکلیف ہوتی ہے۔اس کے میمعنی نہیں کہ اسے اتن سن اسلے گی جتنی نوحہ و رکا کرنے والے کوسز المتی سے کیونکہ ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿ وَلَا نَزِرُ وَازِرَةً وِزُرَ أُخْرَئُ ﴾ (الأنعام: ٦/ ١٦٤)

''اورکوئی شخص کسی کے گناہ کا بوجھنہیں اٹھائے گا۔''

عذاب کے لفظ سے بیلازم نہیں آتا کہ بیسزاہی کے معنی میں ہو۔ نی اکرم مُلَا فَيَا نے فرایا:

«اَلسَّفَوُ قِطْعَةٌ مِنْ الْعَذَابِ»(صحيح البخاري، العمرة، السفر قطعة من العذاب، ح:١٨٠٤، وصحيح مسلم، الإمارة، باب السفر قطعة من العذاب، ح:١٩٣٧)

''سفرعذاب کاایک ٹکٹراہے۔''

حالانکدسفرسزا تو نہیں ہے۔ اس سے معلوم ہوا کہ غم وفکر وغیرہ کو بھی عذاب کہا جاسکتا ہے۔ لوگ بھی عموماً اس قسم کے الفاظ استعال کرتے رہتے ہیں کہ میر ہے ضمیر نے جمعے عذاب دیا ہے اوراس طرح کے الفاظ اس وقت استعال کیے جاتے ہیں جب دل پر شدیدغم وفکر کا بچوم ہو۔ خلاصۂ کلام مید کہ میں اپنے بھائیوں کو یہ نصیحت کرتا ہوں کہ وہ اس قسم کی عاد تیں ترک کردیں جو انھیں اللہ تعالیٰ سے وورکردیتی ہیں اوران کے فوت شدہ عزیزوں کے لیے بھی تکلیف اور پریشانی کا باعث ہیں۔



www KitaboSunnat.com



#### وجوب زكؤة كيشرطيس

#### سوال وجوب زكوة كى كياشرطيس بين؟

جواب وجوب زکوۃ کی درج ذیل شرطیں ہیں: اسلام آزادی نصاب کی ملکیت اوراس کامتقل ہونا اور سال کا گزرنا۔ گریہ آخری شرط زمین سے پیدا ہونے والی چیزوں کے لیے نہیں ہے۔

اسلام: اسلام کی شرط اس لیے ہے کہ کا فریر زکوۃ واجب نہیں ہے اوراگروہ زکوۃ کے نام سے اوا بھی کرے تو اس سے قبول نہیں کی جائے گی کیونکہ ارشاد باری تعالی ہے:

﴿ وَمَا مَنَعَهُمْ أَن تُقْبَلَ مِنْهُمْ نَفَقَنتُهُمْ إِلَّا أَنَّهُمْ كَنْ فَرُواْ بِاللَّهِ وَبِرَسُولِهِ وَلَا يَأْتُونَ الصَّلَوْةَ إِلَّا وَهُمْ كَنْ فُونَ فَأَنْ (التوبة: ٩/٤٥)

''اوران کے خرج (اموال) کے قبول ہونے سے کوئی چیز مانع نہیں ہوئی سوائے اس کے کہ انھوں نے اللہ سے اوراس کے رسول سے کفر کیا اور وہ نماز کو آتے ہیں تو ست و کاہل ہو کر اور خرچ کرتے ہیں تو ناخوشی سے۔''

ہم نے جو بیا کہا کہ کا فر پرز کو ۃ واجب نہیں اورا گروہ ادا بھی کرے تو اس سے قبول نہیں کی جائے گی' اس کے یہ معنی نہیں کہ میں کار

آخرت میں بھی اسے معاف ہے بلکہ آخرت میں اسے ضرور عذاب ہوگا۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿ كُلُّ نَفْسِ بِمَا كَسَبَتْ رَهِينَةً ۗ ﴿ إِلَا أَصَحَبَ ٱلْبَهِنِ ﴿ فِي جَنَّنَتِ يَشَآهَ لُونٌ ۚ ﴿ عَنِ ٱلْمُعْرِمِينُ ﴿ مَا سَلَكَ كُرُّ نِفُ الْمِسْكِينَ ﴾ وَكُمَّنَا غَنُوشُ مَعَ الْمِسْكِينَ ﴾ وَكُمَّنَا غَنُوشُ مَعَ الْمَا لَكُونُ بِيَوْمِ ٱلدِينِ ﴾ وَكُمَّنَا غَنُوشُ مَعَ الْمَادِرُ: ٤٧٨٣٨/٧٤)

'' ہر خص اپنے اعمال کے بدلے گروی ہے' گرداہنی طرف دالے (نیک لوگ)(کہ) دہ باغبائے بہشت میں (ہوں گے اور) پوچھتے ہوں گے (آگ میں جلنے والے) گناہ گاروں سے کہ تصمیں دوزخ میں کس چیز نے ڈالا ہے؟ وہ جواب دیں گے کہ ہم نماز پڑھتے تھے نہ فقیروں کو کھانا کھلاتے تھے اور اہل باطل کے ساتھ ال کر (حق کا) انکار کرتے تھے اور روز جزا کو جھٹلاتے تھے یہاں تک کہ ہمیں موت آگئے۔''

اس ہے معلوم ہوا کہ اسلام کی تعلیمات کے مطابق عمل نہ کرنے کی وجہ ہے اُنھیں عذاب ہوگا۔

﴿ آزادی: حریت کی شرط اس لیے ہے کہ غلام کا تو کوئی مال ہی نہیں ہوتا' اس کا مال اس کے آتا کا ہوتا ہے کیونکہ نبی ٹاٹیڑ نے فرمایا ہے:

"مَنْ ابْتَاعَ عَبْدًا وَلَهُ مَالٌ فَمَالُهُ لِلَّذِي بَاعَهُ إِلاَّ أَنْ يَشْتَرِطَ الْمُبْتَاعُ»(صحيح البخاري، المساقاة، باب الرجل يكون له ممر أو شرب في حائط أو نخل، ح:٢٣٧٩ وصحيح مسلم، البيوع، باب من باع نخلا عليها ثمر، ح:١٥٤٣(٨٠) واللفظ للبخاري) ''جس نے کوئی غلام خریدا اوراس کا مال بھی ہوتو اس کا مال اس کے لیے ہے جس نے اسے بیچا اِلَّا میہ کہ خریداراس کی شرط طے کر لے''

غلام جب مال کاما لک ہی نہیں' تو اس پرز کو ق بھی واجب نہیں اورا گریے فرض کر بھی لیا جائے کہ غلام مال کا ما لک ہے تو آخر کار اس کی ملکیت اس کے آتا کے پاس لوٹ آتی ہے کیونکہ اس کے آتا کو بیات حاصل ہے کہ جو پچھاس کے ہاتھ میں ہے وہ اس سے لے لئے لہٰذااس کی ملکیت ناقص ہے' اس طرح مستقل نہیں ہے جس طرح آزادلوگوں کے مال کی مستقل ملکیت ہوتی ہے۔

ملکیت نصاب: ملکت نصاب کے معنی یہ ہیں کہ انسان کے پاس اتنامال ہو جواس نصاب کو پہنچ جاتا ہو جے شریعت نے مقرر
کیا ہے اور مختلف اموال کا نصاب بھی مختلف ہے۔ اگر انسان کے پاس بقدر نصاب مال نہ ہوئتو اس پر زکو ق فرض نہیں ہے کیونکہ
اس کا مال قلیل ہے جو ہمدردی وخیر خواہی کا متحمل نہیں ہوسکتا۔

مویشیوں کے نصاب کی مقدار میں ابتدااورانتہا کا خیال رکھا گیا ہے ، جب کہ دیگر چیزوں میں صرف ابتدا ہی کا خیال رکھا گیا ہےاور جونصاب سے زیادہ ہوگا تواس کی زکو قاس کے صاب سے ہوگی۔

﴿ سال کا گزرنا: سال گزرنے کی شرط اس لیے ہے کہ اگر سال سے کم عرصے میں زکوۃ کو واجب قرار دیا جائے تو ہیماں داروں

کے مال میں نقصان کو مسترم ہوگا اور سال سے زیادہ مدت کے وجوب کی صورت میں زکوۃ کے مستحق لوگوں کا نقصان ہوگا 'لہٰذا
شریعت نے حکمت و مسلحت کے پیش نظر ایک مدت معین کردی ہے جس میں زکوۃ واجب ہے اور وہ ہے ایک سال اورایک
سال کے ساتھ اسے مربوط کرنے سے دولت مندوں اور ستے قین زکوۃ کے حق میں تو ازن پیدا کرنام قصود ہے 'لہٰذااگر سال پورا
ہونے سے پہلے انسان فوت ہوجائے یا اس کا مال تلف ہوجائے تو اس سے زکوۃ ساقط ہوجائے گی البتہ تین چیزیں سال کی شرط
سے مستثلیٰ ہیں: ○ تجارت کا نفع ﴿ مویشیوں کے پیدا ہونے والے بیچ ۞ زمین کی پیداوار۔

تجارت کے نفع کا سال اس کے اعمل کا سال ہے' مویشیوں کے پیدا ہونے والے بچوں کا سال ان کی ماؤں کا سال ہے اور زمین کی پیداوار یعنی فصلیں اور پھل وغیرہ ان کا سال اس ونت ہے' جب سے پیداوار حاصل ہو۔

#### مامانة تنخوا هول سے زكوة نكالنے كاطريقه

روال ماہانة تنواہوں سے زكوة فكالنے كاكيا طريقه ہے؟

رجواب اس سلسلے میں سب سے اچھی صورت ہیہ ہے کہ اس نے سب سے پہلی تنواہ جو وصول کی تھی اس کو جب ایک سال ہوجائے وہ اس سارے مال کی زکو قادا کرے جواس کے پاس موجود ہو۔ اس طرح جس مال پرسال پورا ہوگیا' اس کی زکو قادا س نے سال پورا ہوئے اس کی اس نے پیشگی زکو قادا کردی اور پیشگی زکو قادا کردی مینے کوئی حرج نہیں' پیسے میں نے دور ہے کہ اگر دوسرے مہینے کی تخواہ طبح سے بہائی پہلے مہینے کی تخواہ طبح سے بہلے مہینے کی تخواہ خرج ہوجائے تو اس صورت میں زکو قانہیں ہے کیونکہ مال میں زکو قاکے وجوب کی ایک شرط

یہ بھی ہے کہ اس پر ایک سال گزرجائے۔

### کیا بچے اور مجنون کے مال پرز کو ہ واجب ہے؟

<u>سوال</u> کیا بے اور مجنون کے مال پر بھی زکو ۃ واجب ہے؟

رجون اس مسئلے کے متعلق علاء میں اختلاف ہے بعض نے پیکہا ہے کہ بچے اور مجنون کے مال میں زکو ۃ واجب نہیں ہے کیونکہ بچہ اور مجنون مکلف نہیں ہیں' للبذاان کے مال میں زکو ۃ واجب نہیں ہے۔ بعض نے کہا ہے کہ ان کے مال میں بھی زکو ۃ واجب ہے اور یہی قول صبح ہے کیونکہ زکو ۃ حقوق مال میں سے ہے'اس میں مالک کوئییں دیکھا جائے گا کیونکہ ارشاو باری تعالیٰ ہے:

﴿ خُذَ مِنْ أَمْوَلِهِمْ صَدَقَةً ﴾ (التوبة:١٠٣/٩)

''ان کے مال میں سے زکوۃ قبول کرلو۔''

اس میں وجوب کامحل مال قرار دیا گیا ہے۔اور نبی ٹاٹیٹیا نے حضرت معاذبین جبل ٹرٹٹٹیا کویمن جیسجتے ہوئے فر مایا تھا:

﴿أَعْلِمْهُمْ أَنَّ اللهَ افْتَرَضَ عَلَيْهِمْ صَدَقَةً فِي أَمْوَالِهِمْ تُؤْخَذُ مِنْ أَغْنِيَاتِهِمْ وَتُرَدُّ على فَقَرَاتِهِمْ»(صحيح البخاري، الزكاة، باب وجوب الزكاة، ح:١٣٩٥ وصحيح مسلم، الإيمان، باب الدعاء إلى الشهادتين وشرائع الإسلام، ح:١٩)

''ان کومعلوم کرادو کہ اللہ تعالیٰ نے ان کے مالوں میں زکو ہ کوفرض قرار دیا ہے جوان کے دولت مندوں سے لے کران کے فقیروں میں تقتیم کر دی جائے گی۔''

لبذا بجے اور مجنون کے مال میں بھی زکو ۃ واجب ہے ان کی طرف سے ان کا ولی زکو ۃ ادا کرے گا۔

#### قرض کی ز کو ۃ کا مسّلہ

سوال قرش کی ز کو ہ کے بارے میں کیا حکم ہے؟

جواب جے کی شخص ہے قرض لینا ہواس پر قرض وصول کرنے سے قبل زکو ۃ واجب نہیں ہے کیونکہ وہ اس کے ہاتھ میں نہیں ہے۔ قرض اگر کسی خوش حال شخص کے ذمہ ہو تو اسے ہر سال اس کی زکو ۃ اواکرنی ہوگی۔ اگر وہ اپنے مال کے ساتھ اس کی بھی زکو ۃ اواکر دے تو وہ بری الذمہ ہوجائے گا اوراگر وہ اپنے مال کے ساتھ اس کی زکو ۃ اوانہ کر بواس کے لیے واجب ہے کہ جب وہ اسے اپنے قبضے میں لئے تو سابقہ تمام سالوں کی زکو ۃ اواکر ہے کیونکہ خوش حال انسان سے قرض کی واپسی کا مطالبہ ممکن ہے اوراگر اس سے واپسی کا مطالبہ ممکن ہی نہیں تو اس صورت میں ہر سال کی زکو ۃ واجب نہیں ہوگی کیونکہ اس کے لیے قرض وی ہوئی رقم کا حصول ممکن نہیں۔ ارشاد باری نعالی ہے:

﴿ وَإِن كَاكَ ذُوعُسَرَةِ فَنَظِرَةً إِلَى مَيْسَرَةً ﴾ (البقرة: ٢/ ٢٨٠)

''اورا گر قرض لینے والا تنگ دست ہوتو (اسے ) کشائش (کے حامل ہونے ) تک مہلت دو۔''

پس اس کے لیےاس مال کواپنے قبضے میں لینا اوراس سے نفع اٹھاناممکن نہیں للہٰ دااس مال کی زکو ۃ واجب نہیں کیکن جب وہ اسے اپنے قبضے میں لے لیے تو بعض اہلِ علم نے کہا ہے کہ وہ از سرنو ایک سال انتظار کرے اور بعض نے کہا ہے کہ وہ ایک سال کی زکو ۃ اداکر دے اور جب اگلاسال شروع ہوجائے تو وہ احتیاطا اس کی زکو ۃ بھی اداکر دے۔ واللّٰہ اعلم.

### كياميت كاقرض زكوة سے اداكيا جاسكتا ہے؟

سوال کیااس میت کا قرض زکو ہے ادا کیا جاسکتا ہے جس نے کوئی مال نہ چھوڑ اہو؟

جواب ابن عبدالبراور ابوعبید رفیات نے ذکر کیا ہے کہ زکو ہ سے میت کا قرض اوا نہ کیا جائے اور اس پراجماع ہے لیکن اسرواقع سے کہ اس مسلے میں اختلاف ہے۔ اکنر علماء نے یہی کہا ہے کہ زکو ہ سے میت کا قرض اوا نہ کیا جائے کیونکہ میت تو وار شخرت کی طرف منتقل ہو چکی ہے اور قرض کی وجہ سے اب اسے وہ ذلت اور رسوائی حاصل نہیں ہوگی جو زندوں کو حاصل ہوتی ہے اور پھر نی علی اللہ تعالی نے فتو حات سے سرفراز فرماویا تو نبی علی الموالی غنیمت سے قرض اوا نہیں فرمایا کرتے تھے بلکہ جب اللہ تعالی نے فتو حات سے سرفراز فرماویا تو نبی علی اس الموالی غنیمت سے قرض اوا فرمایا کرتے تھے اس سے بھی معلوم ہوا کہ زکو ہ سے میت کا قرض اوا کرنا صحیح نہیں ہے۔

یہ بھی کہا جاتا ہے کہ میت نے جب لوگوں سے قرض لیا اور وہ اسے اوا کرنے کا ارادہ رکھتا ہوتو اللہ تعالیٰ اپنے نفنل وکرم سے اس کی طرف سے ادا فرماد ہے گا ادراگر وہ اسے ضائع کرنے کا ارادہ رکھتا ہوتو اس نے اپنے آپ پرظلم کیا ہے قرض اس کے ذی ہوتی رہے گا جو قیامت کے دن اس سے وصول کرلیا جائے گا۔ میر بے نزدیک بیقول زیادہ صحیح ہے کہ ذکو ہ سے میت کا قرض ادا کیا جاسکتا ہے۔ یہ بھی کہا جاتا ہے کہ فرق کیا جائے گا کہ اگر ، 'رہ لوگ فقر یا جہادیا تا وان وغیرہ کی وجہ سے ضرورت مند ہوں تو پھر ذکو ہ سے میت کا قرض ادا نہیں کہا جائے گا اور اگر زندہ لوگ ضرورت مند نہ ہوں تو پھر کوئی حرج نہیں کہ ہم ایسے فوت شدگان کے ذکو ہ سے میت کا قرض ادا کردیں جنھوں نے بیچھے کوئی مال نہ چھوڑ اہو۔ دونوں اقوال میں سے بیآ خری قول شاید بینی براعتدال ہے۔

#### كيامقروض سے صدقہ ساقط ہوجاتا ہے؟

ر السوال کیامقروض کا صدقه کرنامیح ہے؟ مقروض ہے کون کون سے شری حقوق ساقط ہوجاتے ہیں؟

جواب صدقہ کرناان امور میں ہے ہے جن کا شرعا تھم دیا گیا ہے اور یہ بندگان الہی کے ساتھ احسان ہے جب کہ درست طریقے سے صدقہ کیا گیا ہو۔ صدقے سے انسان کو تو اب ملتا ہے اور قیامت والے دن ہر مخص اپنے صدقہ کیا ہو۔ صدقہ کیا ہو ہو انسان پر قرض ہویا نہ ہو بشر طیکہ قبولیت کی شرطوں کی مطابق ہواوروہ یہ کہ صدقہ اللہ عز وجل کے لیے اخلاص کے ساتھ ہو کو طال کمائی ہے ہواور صحح جگہ پرصدقہ کیا جائے۔ شرکی دلائل کے تقاضے کے مطابق انھی شرائط کے ساتھ صدقہ مقبول ہوگا۔ اس سلسلہ میں بیشر طنہیں ہے کہ انسان پر قرض نہ ہولیکن اگر قرض اس کے سارے مال کے بقدر ہوتو تھکت اور عقل کا بی تقاضانہیں کہ انسان صدقہ کرے جو کہ مستحب ہے واجب نہیں اور قرض کو ترک کر دے جو واجب ہے لہٰذا پہلے واجب کو اداکرنا چا ہے اور پھر صدقہ کرنا

چاہیں۔ اہلِ علم کا اس شخص کے بارے میں اختلاف ہے جوصد قد کرے اور اس پراس کے سارے مال کے بقدر قرض ہو۔ بعض لوگوں نے کہا ہے کہ اس کے لیے یہ جائز نہیں کیونکہ اس میں صاحب قرض کا نقصان ہے اور واجب قرض کی صورت میں اپنے ذمے کو باتی رکھنا ہے۔ بعض لوگوں نے کہا ہے کہ یہ جائز ہے لیکن خلاف اُولی ہے۔ بہر حال جس انسان کے ذمے اس کے اپنے سارے مال کے بقدر قرض ہوا سے صدقہ نہیں کرنا چاہیے تی کہ وہ اپنے قرض کو ادا کردے کیونکہ واجب نقل سے مقدم ہے۔ جہاں تک ان حقوق شرعیہ کا تعلق ہے جو مقروض کیلئے معاف ہیں' ان میں سے ایک توجی ہے۔ مقروض انسان پرجج واجب نہیں جی کہ وہ اپنے قرض کو ادا کردے۔ زکو ہ کے بارے میں اہلِ علم میں اختلاف ہے کہ یہ مقروض سے ساقط ہے یانہیں؟

بعض اہل علم نے کہا ہے کہ قرض کے مقابل زکو ۃ ساقط ہوجائے گی خواہ مال ظاہر ہویا ظاہر نہ ہو ۔ بعض نے کہا ہے کہ قرض کے مقابل زکو ۃ ساقط ہوجائے گی خواہ اس پر قرض ہو جونصاب کو کم کرتا ہو۔ بعض نے اس مقابل زکو ۃ ساقط نہیں ہوگی بلکہ اے اپنے سارے مال کی زکو ۃ اداکر نا ہوگی خواہ اس پر قرض ہو جونصاب کو کم کرتا ہو۔ بعض نے اس میں فرق کیا ہے کہ اگر مال کا تعلق اموال باطنہ سے ہو جونظر نہ آتے اور دکھے نہ جا سکتے ہوں اسٹا نفتدی اور سامان تجارت وغیرہ تو قرض کے مقابل مال سے زکو ۃ ساقط ہوجائے گی اور اگر مال کا تعلق اموال ظاہرہ مثلاً مویشیوں اور زمین سے حاصل ہونے والی پیداوار سے ہو تو زکو ۃ ساقط نہیں ہوگی۔

میرے نزدیک میچ بات بہ ہے کہ زکو ہ ساقط نہیں ہوگی خواہ مال ظاہر ہویا غیر ظاہر۔ جس کے ہاتھ میں بھی اس قدر مال ہوجس میں زکو ہ واجب ہوتی ہے تو اس میں زکو ہ واجب ہوگی۔اسے اپنے مال کی بہر صورت زکو ہ اداکرنی چاہیے خواہ اس کے ذمہ قرض ہو کیونکہ زکو ہ ول میں واجب ہے۔ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿ خُذْ مِنْ أَمْوَلِهِمْ صَدَقَةً تُطَهِّرُهُمْ وَتُزَكِّهِم بِهَا وَصَلِّ عَلَيْهِمْ إِنَّ صَلَوْتَكَ سَكَنُ لَهُمُّ وَٱللَّهُ سَمِيعً عَلِيهُ ﷺ (التوبة:٩٩/١٠٣)

''ان کے مال میں سے زکو ہ قبول کرلو کہاس ہے تم ان کو (ظاہر میں بھی) پاک اور (باطن میں بھی) پاکیزہ کرتے ہواوران کے حق میں دعائے خیر کرو کہ تمھاری دعاان کے لیے موجب تسکین ہے اللہ سننے والا جاننے والا ہے۔''

اور نبی سُلَقِیْم نے یمن کی طرف بھیجتے ہوئے حضرت معاذبن جبل ڈلٹٹڑ سے فر مایا تھا:

﴿أَعْلِمْهُمْ أَنَّ اللهَ افْتَرَضَ عَلَيْهِمْ صَدَقَةٌ فِي أَمْوَالِهِمْ تُؤْخَذُ مِنْ أَغْنِيَائِهِمْ وَتُرَدُّ علَى فُقَرَائِهِمُ (صحيح البخاري، الزكاة، باب وجوب الزكاة، ح:١٣٩٥ وصحيح مسلم، الإيمان، باب الدعاء إلى الشهادتين وشرائع الإسلام، ح:١٩)

'' آنہیں معلوم کرادو کہ اللہ نے ان کے مالوں میں زکو ق کوفرض قرار دیا ہے۔ جسے ان کے دولت مندول سے لے کران کے فقیروں میں تقتیم کیا جائے گا۔''

صیح بخاری میں بیرحدیث انہی الفاظ کے ساتھ ہے۔ بہر حال کتاب وسنت کی دلیل ہے علوم ہوا کہ زکو ۃ اور قرض میں تعارض نہیں کیونکہ قرض کسی آ دمی کے ذمیے واجب ہے اور زکو ۃ مال میں واجب ہے یعنی ہرا کیک کے وجوب کا اپناا پنامقام ہے الہٰ ذاان میں تعارض اور تصادم نہیں ہے۔قرض مقروض کے ذہبے واجب ہے کیکن زکو ۃ مال میں واجب ہے جواسے ہرحال میں ادا کرنی ہوگ۔

#### ز کو ہ میں تاخیر کرنے والا گناہ گارہے

(سوال ایک فخص نے جارسال تک زکوة ادائبیں کی اس کے لیے کیالازم ہے؟

جواب یہ شخص زکوۃ اداکرنے میں تاخیر کی وجہ سے گناہ گار ہے کیونکہ آدمی پر واجب ہے کہ وہ وجوب زکوۃ کے بعد فوراً زکوۃ ادا کرے اوراس میں تاخیر نہ کرے کیونکہ واجبات کے بارے میں اصول یہ ہے کہ انھیں فوراً اداکیا جائے۔ اس شخص کواس نافر مانی کی وجہ سے اللہ تعالیٰ کے آگے تو بہ کرنی چاہیے۔ اس سے زکوۃ ساقطنہیں ہوگی بلکہ اسے تو بہ کرنی اور فوراً ذکوۃ اداکرنی چاہیے۔ اس سے ذکوۃ ساقطنہیں ہوگی بلکہ اسے تو بہ کرنی اور فوراً ذکوۃ اداکرنی چاہیے تاکہ تاخیر کی وجہ سے وہ مزید گناہ گار نہ ہو۔

#### نصف سال چرنے والے جانوروں پرز کو ۃ کامسکلہ

(سوال کیاان مویشیوں میں بھی ز کو ۃ واجب ہے جونصف سال تک گھاس چرتے ہوں؟

رجواب وہ مویثی جو پورانصف سال گھاس جرتے رہے ہوں'ان میں زکو ۃ نہیں ہے کیونکہ مویشیوں میں زکو ۃ اس وقت واجب ہو ق ہوتی ہے جب وہ ایک سال کمل یا سال سے زائد عرصے تک گھاس جرتے رہے ہوں اور جو سال کا کچھے حصہ یا نصف سال تک جرتے رہے ہوں تو ان میں زکو ۃ نہیں ہے إلَّا یہ کہ وہ تجارت کے لیے ہوں تو ان کے لیے سامان کی زکو ۃ کا تھم ہوگا اوراگروہ سامان تجارت ہیں' تو ہرسال ان کی قبت کا اندازہ لگایا جائے گا اور پھر ان کی کل مالیت کی ڈھائی فی صدے حساب سے زکو ۃ اوا کی جائے گا۔

### کیا گھر میں موجود کھل دار درختوں کے کھل پر بھی زکو ہے؟

سوال میں نے تعن سال پہلے ایک گھر خریدا تھا، جس میں بجمداللہ دوشم کی مجور کے تمن پھل دار درخت ہیں جن کو بہت زیادہ پھل لگتا ہے۔ کیا بجھ پران کی زکو قا واجب ہے۔ اگر جواب اثبات میں ہوا اور لوگوں کوان مسائل کاعلم نہیں ہے تو میں اس بارے میں گل سوالات پوچھوں گا۔سوال ہیہ ہے کہ مجھے یہ کیسے معلوم ہوگا کہ مجوروں کا پھل نصاب کو پہنی گیا ہے یا نہیں پہنچا؟ ثانیا: زکو قا کا اندازہ کس طرح لگایا جائے گا؟ کیا برقتم کی مجوروں کی الگ الگ زکو قا اداکی جائے گی یا ان کو آپس میں ملاکرسب کی اکشی زکو قا اداکی جائے گی ہی ان کو آپس میں ملاکرسب کی اکشی زکو قا اداکی جائے گی ہی ان کو آپس میں ملاکرسب کی اکشی زکو قا اداکی جائے گی ہی ان کو آپس میں ملاکرسب کی اکشی زکو قا اداکی جائے گی ہی ہوروں؟
جواب سائل نے جو ذکر کیا ہے کہ گھر میں مجبوروں کے ان درختوں کے بارے میں کیا تھم ہے جس کا بہت سے لوگوں کو علم نہیں تو سے صحیح ہے کہ بہت سے لوگوں کے گھروں میں سات یا دس یا دس ہوں یا حکوروں کے درخت ہیں جن کا پھل نصاب کو پہنچ گیا ہوتا کے مورت میں ہوں یا گھروں میں لہذا کسی ایسان کو لا نا چا ہے جو پھلوں کے وزن کا اندازہ وگا سکتا ہوتا کہ وہ اندازہ لگا کر بتائے کہ یہ پھل نصاب کو پہنچا ہے یا نہیں؟ جب نصاب کے مطابق ہوتو پھراس کی کے وزن کا اندازہ وگا سکتا ہوتا کہ وہ اندازہ لگا کر بتائے کہ یہ پھل نصاب کو پہنچا ہے یا نہیں؟ جب نصاب کے مطابق ہوتو پھراس کی

ز کو ۃ ادا کرنا واجب ہے لیکن وہ زکوۃ کیسے ادا کرے گاجب کہ وہ ٹا مک ٹوئیاں مار دہا ہے جیسا کہ سائل نے کہا ہے کہ میری رائے میں
پھل کی قیمت کا اندازہ لگا کرنی صد کے حساب سے زکوۃ ادا کردی جائے کیونکہ اس میں مالک کے لیے ہولت اور بختاج کے لیے
زیادہ نفع ہے یعنی مختاج کو درہم وے دینا اس کے لیے زیادہ مفید ہے مالک کے لیے درہموں کی صورت میں قیمت کا اندازہ لگانا
آسان ہے۔ پھلوں میں زکوۃ کی مقدار پانچ فی صد ہے حالانکہ مال کی زکوۃ اڑھائی فی صد ہوتی ہے لیکن اس صورت میں زکوۃ پانچ
فی صد ہوگی کیونکہ بیز کوۃ مجلوں کی زکوۃ ہے سامان تجارت کی زکوۃ نہیں۔

گزشته سالوں کی اس نے عدم واقفیت کی وجہ ہے جوز کو ۃ ادانہیں کی تو گزشته سالوں کے بھلوں کا وہ خودا ندازہ لگا لے ادران کی اب زکو ۃ ادا کردے۔ زکو ۃ میں تاخیر کی وجہ ہے اسے گناہ نہیں ہوگا کیونکہ اسے پیمسئلہ معلوم نہیں تھالیکن گزشتہ سالوں کی زکو ۃ ادا کرنا ضروری ہے۔

سونے ٔ چاندی کا نصاب اور صاع کی مقدار

ر السوال سونے اور جاندی کا نصاب کیا ہے؟ نبی مَالَّیْمُ کے صاع کی کلو کے صاب سے کتنی مقدار بنتی ہے؟

جواب سونے کا نصاب ہیں مثقال ہے جو پچاسی گرام کے مساوی ہے اور چاندی کا نصاب ایک سوچالیس مثقال ہے جوسعود سے کے چاندی کے نصاع کی مقدار کلو کے حساب سے دوکلو اور چالیس گرام بہترین گندم بنتی ہے۔ گرام بہترین گندم بنتی ہے۔

سوال ایٹ خص کی بٹیاں ہیں'اس نے آخیس زیور دیا' سب کا مجموعی زیور تو نصاب کو پہنچتا ہے لیکن ہرا یک کا الگ الگ زیور نصاب کونہیں پہنچتا تو کیاوہ سب کے مجموعی زیور کے مطابق زکو ۃ ادا کرے گا؟

جوآب اگراس نے ان کو یہ زیور عاریۃ دیا ہوتو یہ اس کی ملیت ہاوراس کے لیے واجب ہے کہ وہ سارے زیور کو جمع کرے اوراگر نصاب کو پہنچتا ہوتو اس کی زکو قادا کرے اوراگر اس نے یہ زیور بچیوں کی ملیت میں دے دیا ہوتو ان سب کے زیور کو جمع کرنا واجب نہیں کیونکہ ان میں سے ہرایک انفرادی طور پراپنے اپنے زیور کی مالک ہے ادراگر ہرایک کا زیور نصاب کے مطابق ہوتو اس میں زکو ق ہوگی ورینہیں۔

ا پنی ہی دی ہوئی ز کوۃ بطور ہدیہ قبول کرنے کا حکم

ر السوال جب کوئی شخص اپنی زکو ہ کسی ستحق کودے دے اور پھروہ اس کوبطور ہدیددے دے تو کیا وہ اسے قبول کر لے؟ جواب جب آ دمی کسی مستحق کوزکو ہ دے کھروہ اس کوبطور ہدیددے دے تو اس میں کوئی حرج نہیں بشرطیکہ دونوں کے درمیان اس

کیا مال کی زکو ق کپڑے وغیرہ سے دی جاسکتی ہے؟

<u>سوال</u> کیاانیان کے لیے پیجائز ہے کہ وہ مال کی زکو ۃ کے بجائے کیڑے وغیرہ دے دے؟

(<del>جواب</del> پیجائز نہیں۔

#### سونے اور ہیرے کا مجموعی نصاب اوراس کی زکوۃ

سوال جب سونے کے ساتھ ہیراوغیرہ بھی ہوتو پھراس کی زکو ہ کا کس طرح اندازہ لگایا جائے؟

(جواب) اس کا اندازہ ماہرین لگا سکتے ہیں' آدمی اسے سونے کے تاجروں یا زرگروں کے پاس لے جائے تا کہ وہ دیکھیں کہ سونا فضاب کو پہنچنا ہوتو اس میں زکو قنہیں ہے اللّا یہ کہ اس کے پاس اور بھی سونا ہو جسے ملانے سے نصاب پورا ہوجا تا ہوتو اس سونے کی قیمت کا اندازہ لگایا جائے گا جس کے ساتھ ہیرا ہے اور پھراس کی اڑھائی فی صد کے حساب سے زکو قا نکالی جائے گا۔

مسجدیں بنانے میں زکوۃ کا مال خرچ کرنا

سوال مسجدیں بنانے میں زکو قصرف کرنے کے بارے میں کیا حکم ہے؟ اور فقیر کون ہے؟

﴿ ﴿ إِنَّمَا ٱلصَّدَقَتُ لِلْفُقَرَآءِ وَٱلْمَسَكِينِ وَٱلْمَكِينِ عَلَيْهَا وَٱلْمُوَلَّفَةِ فُلُومُهُمْ وَفِ الرِّقَابِ وَٱلْفَدرِمِينَ وَفِي السِّيلِ فَرِيضَةً مِنَ اللَّهِ وَاللَّهُ عَلِيدُ حَكِيدٌ ۞﴾ (التوبة: ٩/ ٦٠)

''صدقات (بینی زکو ق و خیرات) تو مفلسوں اور مخاجوں اور کارکنان صدقات کا حق ہے اور ان لوگوں کا جن کی تالیف قلوب
مقصود ہے اور غلاموں کے آزاد کرانے بیں اور قرض داروں کے قرض ادا کرنے بیں اور اللہ کی راہ بیں اور مسافروں (کی مدد)
میں (بھی یہ مال خرچ کرنا چاہیے) یہ حقوق اللہ کی طرف سے مقرر کر دیے گئے ہیں اور اللہ جانے والا اور حکمت والا ہے۔''
لہٰذا مجدوں کے بنانے اور علم کے سمھانے وغیرہ میں زکو قصرف کرنا جائز نہیں ہے اور مستحب صدقات ان امور (مساجد و مدارس) بیں صرف کرنا افعال ہے جو زیاد و منفعت بخش لیعنی باعث و اب ہیں ۔ فقیر جو مستحق زکو ق ہے' اس سے مرادوہ و خص ہے جس مدارس) بیں حسب زبان و مکان ایک سال کی مدت کے لیے اپنے اور اپنے اہل خانہ کے لیے ضرورت کی اشیا نہ ہوں۔ ممکن ہے کی زمانے میں اور کسی جگ کا دانے میں اور کسی جگ ایک ہزار ریال بھی تو گرمی میں شار ہوتے ہوں اور سے بھی ہوسکتا ہے کہ مہنگائی کی وجہ سے کسی زمانے میں اور کسی جگ ایک ہزار ریال دولت مندی میں شار نہ ہوتے ہوں۔

## گاڑیاں اور مکان کرائے پر دیے ہوں تو حاصل شدہ آمدنی پرز کوۃ

سوال کیاان گاڑیوں میں جوٹیسی کے طور پراستعال کی جاتی ہوں اور جواپنے ذاتی استعال کے لیے ہوں' زکوۃ واجب ہے؟ جواب وہ گاڑیاں جوانسان کرائے پراستعال کرتا ہویا جنھیں اپنی ذاتی ضرورت کے لیے استعال کرتا ہؤان میں زکوۃ نہیں ہے۔ ز کو ۃ ان سے حاصل ہونے والے کرائے میں ہوگی بشرطیکہ وہ نصاب کو پینچ جاتا ہویا اس کے پاس جود نگر سر ماییہ ہواس کے ساتھ ل کرنصاب کے مطابق ہوجاتا ہواور اس پر سال کی مدت پوری ہوجائے۔اسی طرح ان عمارتوں میں بھی زکو ۃ نہیں' جو کرائے پر دی جاتی ہوں' بلکہ زکو ۃ ان سے وصول ہونے والے کرائے پر ہوگی۔

(سوال کرائے پردیے ہوئے گھر کی زکو ۃ کے بارے میں کیا تھم ہے؟

(جواب) وہ گھر جوکرائے پر دینے کے لیے ہواس کی قیت میں زکو ہنیں بلکہ زکو ہاس سے حاصل ہونے والے کرائے میں ہے بشرطیکہ کرائے کے معاہدے پرایک سال کا عرصہ نگزرے تو پھر بھی اس میں زکو ہ بنیں ہے مثلاً ایک شخص نے دس ہزار کے کرائے پر کسی کو اپنا گھر دیا اوراس سے پانچ ہزار معاہدے کے وقت وصول کر لیے اور انہیں خرچ کرلیا اور پھر نصف سال گزرنے کے بعد باتی پانچ ہزار بھی وصول کر لیے اور سال کمل ہونے سے پہلے انھیں خرچ کرلیا تو اس صورت میں اس پرزکو ہنیں ہوگی کیونکہ اس مال پر سال پور انہیں ہوا۔ اگر اس نے گھر تجارت کے لیے رکھا ہواور وہ اس سے نفع حاصل کرنے کا منتظر ہواور وہ یہ کہ جب تک یہ گھر فروخت نہیں ہوتا میں اسے کرائے پر دے دیتا ہوں تو اس صورت میں گھر کی قبت پر حاصل کرنے کا منتظر ہواور وہ یہ کہ جب تک یہ گھر فروخت نہیں ہوتا میں اسے کرائے پر دے دیتا ہوں تو اس صورت میں گھر کی قبت پر خاصل کرنے واجب ہوگی کہ اس گھر کو اس نے تجارت کے لیے رکھا ہواور ہوہ چیز جس سے مقصود تجارت کے لیے رکھا ہواور اس نے اسے اپنی کیا گئا نے فر مایا ہے:

کرنے کے لیے نہیں رکھا اور ہروہ چیز جس سے مقصود تجارت کے لیے رکھا ہے اور اس نے اسے اپنی کیا گئا نے فر مایا ہے:

﴿ إِلَّهَا الْأَعْمَالُ بِالنِّيَّاتِ، وَإِنَّمَا لِكُلِّ امْرِىءِ مَا نَوْى ﴾ (صحيح البخاري، بله الوحي، باب كيف كان بدء الوحي إلى رسول الله ﷺ وصحيح مسلم، الإمارة، باب قولهﷺ: "إنما الأعمال بالنية"، ح:١٩٠٧)

" تمام اعمال کا انحمار نیتوں پر ہے اور ہرآ دمی کے لیے صرف وہی ہے جواس نے نیت کی۔"

جس شخص کے پاس اموال ہوں اور وہ ان کے ساتھ کمائی کرنا چاہتا ہوتو اس کی نیت ان کی قیت کی ہے' ان کی ذات کی نہیں اور ان کے ساتھ کمائی کرنا چاہتا ہوتو اس کی نیت ان کی قیت کی ہے' ان کی ذات کی نہیں اور ان کی قیت دراہم اور نقذی ہے اور دراہم اور نقذی میں زکو ہ واجب ہے' لہٰذا جس شخص کا مقصد تنجارت اور کرایہ وصول کرنا ہوتو اس صورت میں گھر کی قیمت اور اس سے وصول ہونے والے کرائے دونوں میں زکو ہ واجب ہوگی بشر طیکہ معاہدے پر ایک سال کا عرصہ گزر ہائے۔

پلاٹ پراس وقت تک ز کو ة نہیں جب تک ذاتی رہائش کی نیت ہو

<u>سوال</u> ایک شخص نے ذاتی رہائش کے لیے ایک پلاٹ خریدا تھا مگر تین سال بعداس نے اس کے بیچنے کی نیت کر لی تا کہ نفع حاصل کرے نو کیا گزشتہ سالوں کی بھی زکو ق ہوگی؟

جواب گزشتہ سالوں کی اس میں زکو ۃ واجب نہ ہوگی کیونکہ اس وقت اس کی نیت ذاتی رہائش کی تھی لیکن جب اس نے اسے بیچن اوراس سے نفع حاصل کرنے کی نیت کر لی تو اس پرایک سال گزرنے کے بعد اس پرز کو ۃ واجب ہوگی۔

#### صدقه فطركے مسائل

سوال رمضان کے پہلے عشرے ہی میں صدقة الفطرادا کردینے کے بارے میں کیا تھم ہے؟

(جوآب) زکوۃ فطری اضافت فطری طرف ہے کیونکہ فطری اس کا سبب ہے جب فطر رمضان ہی اس کفارے کا سبب ہے تو بیائی کے ساتھ مقید ہے لہذا اس سے پہلے ادائیس کیا جاسکتا' اس کا افضل وقت عید کے دن نمازعید سے پہلے کا وقت ہے لیکن اسے عید سے ایک یا دو دن پہلے بھی ادا کیا جاسکتا ہے کیونکہ اس میں لینے اور دینے والے دونوں کے لیے سہولت ہے۔ اس سے زیادہ دن پہلے ادا کرنے کے بارے میں اہل علم کے اقوال میں سے رائے قول ہے کہ رہے جائز نہیں۔ گویا اس کے لیے دووقت ہیں: ﴿ وقت جواز اور وہ عید کے دن نماز سے پہلے کا وقت ہے۔ نمازعید کے بعد تک اُسے مؤخرکر ناحرام ہے' اس سے صدفتہ الفطر ادا نہ ہوگا کیونکہ ابن عباس خالفیا سے مروی حدیث میں ہے:

«مَنْ أَدَّاهَا قَبْلَ الصَّلَاةِ فَهِيَ زَكَاةٌ مَقْبُولَةٌ وَمَنْ أَدَّاهَا بَعْدَ الصَّلَاةِ فَهِيَ صَدَقَةٌ مِنَ الصَّدَقَاتِ»(سنن أبي داود، الزكاة، باب زكاة الفطر، ح:١٦٠٩ وسنن ابن ماجه، الزكاة، باب صدقة الفطر، ح:١٨٢٧)

''جس نے اسے نماز سے پہلے ادا کردیا تو یہ مقبول زکو ہے اور جس نے اسے نماز کے بعدادا کیا تو یہ صدقات میں سے ایک عام صدقہ ہوگا۔''

اگرآ دمی کوعید کے دن کاعلم نہ ہواس لیے کہ وہ جنگل میں رہتا ہواوراس کاعلم اسے تا خیر سے ہوا ہو یا اس طرح کی دیگر صورتوں میں نمازعید کے بعد بھی اداکر نے میں کوئی حرج نہیں اس سے صدقۂ فطرادا ہوجائے گا۔

سوال كياصد قے كى نيت سے زكوة فطرمقرره مقدار سے زياده دينا بھى جائز ہے؟

ر است کی بیت کر لے جیسا کہ آج کل بعض لوگ ایسان فطرانہ زیادہ دے دور اور زیادہ کے بارے میں صدیے کی نیت کر لے جیسا کہ آج کل بعض لوگ ایسا کرتے ہیں 'مثانا اگر کسی نے دس آ دمیوں کی طرف سے صدقہ فطرادا کرنا ہے تو وہ چاولوں کی ایک بوری خرید کرا ہے اور اپنے تمام اہل خانہ کی طرف سے صدقہ فطر کے طور پر دے دیتا ہے تو یہ جائز ہے بشر طیکہ اسے بقین ہو کہ یہ بوری اس کے ذمے واجب صدیے کے مطابق ہے یا اس سے زیادہ ہے کیونکہ صدیحے کا وزن اس لیے واجب قرار دیا گیا ہے تا کہ معلوم ہو کہ یہ مقدار اس کے مطابق ہے۔ اگر جمیں یہ معلوم ہو کہ اس بوری میں یہ مقدار پوری ہے اور پھر جم یہ بوری فقیر کودے دیں تو اس میں کوئی حرج نہیں۔

سوال بعض علماء کہتے ہیں اگروہ اجناس موجود ہوں جن کا حدیث میں ذکر آیا ہے تو چاول کوبطور صدقہ فطراد اکرنا جائز نہیں آپ کی اس بارے میں کیارائے ہے؟

جواب بعض علماء کہتے ہیں کہ جب تک یہ پانچ اجناس گندم مجمور جو کشمش اور پنیر موجود ہوں تو دیگر اجناس سے صدق فطرادا کرنا جائز نہیں ہے لیکن یہ قول ان علماء کے قول کے بالکل خلاف ہے جو یہ کہتے ہیں کہ صدقہ فطران اجناس کے علاوہ دیگراجناس سے حق کہ نقذی کی صورت میں بھی ادا کرنا جائز ہے گویااس مسئلہ میں ودقول ہیں صحیح قول یہ ہے کہ صدقہ فطر ہراس جنس سے ادا کرنا جائز ہے جوآ دمیوں کے کھانے کے کام آتی ہوجیا کر حضرت ابوسعید خدری النفیاسے مروی ہے:

﴿كُنَّا نُخْرِجُ فِي عَهْدِ رَسُولِ اللهِ ﷺ يَوْمَ الْفِطْرِ صَاعًا مِنْ طَعَامٍ وَقَالَ أَبُوسَعِيدٍ: وَكَانَ طَعَامَنَا الشَّعِيرُ وَالزَّبِيبُ وَالأَقِطُ وَالتَّمْرُ ﴾ (صحيح البخاري، الزكاة، باب الصدقة قبل العيد، ح:١٥١٠)

۔ ''ہم رسول مُلاَیُّتُمُ کے عہد میں فطر کے دن کھانے کا ایک صاع ادا کیا کرتے تھے۔ابوسعید کہتے ہیں کہاس وقت ہمارا کھانا جؤ کشمش پنیراور کھچورتھی۔''

حصرت ابوسعید ڈٹاٹٹؤ نے تو گندم کا بھی ذکرنہیں کیااور مجھے نہیں معلوم کہ کسی سیح صرح حدیث میں صدقۂ فطر کے ضمن میں گندم کا بھی ذکر آیا ہولیکن اس میں کوئی شک نہیں کہ صدقۂ فطر میں گندم دینا بھی جائز ہے' پھر حضرت ابن عباس ڈٹاٹٹو کی حدیث میں ہے:

«فَرَضَ رَسُولُ اللهِ ﷺ زَكَاةَ الْفِطْرِ طُهْرَةً لِلصَّائِم مِنَ اللَّغْوِ وَالرَّفَثِ وَطُعْمَةً لِلْمَسَاكِينِ» (سنن ابن ماجه، الزكاة، باب صِدقة الفطر، ح:١٨٣٧ وسنن أبي داود، الزكاة، باب زكاة الفطر، ح:١٦٠٩)

''رسول الله طَالِيَّا نے صدق فطر کوفرض قرار دیا جوروزہ دار کو بے ہودہ باتوں اور کاموں سے پاک کر دیتا ہے اور مسکینوں کے لیے کھانا ہے۔''

للبذا سیح بات یہ ہے کہ جو بھی آ دمیوں کا کھانا ہوا سے بطور صدقہ فطرادا کرتا جائز ہے خواہ وہ ان پانچ اجناس سے نہ بھی ہؤجن کوفقہاء نے بیان کیا ہے کہ جو بھی آ دمیوں کا کھانا ہوا سے بطور صدقہ فطرادا کرتا جائز ہے بلکہ میری رائے میں عہد حاضر میں چا دل کو بطور سے کھانے کے طور پر استعال ہوتی تھیں لہذا چا ول کو بطور صدقہ فطرادا کرنا جائز ہے بلکہ میری رائے میں عہد حاضر میں چا دل کو بطور صدقہ فطردینا افضل ہے کیونکہ یہ کم خرج اور لوگوں کے ہاں زیادہ پندیدہ ہے۔ اس کے ساتھ یہ بات بھی محوظ رہے کہ حالات مختلف ہوسکتے ہیں 'کچھ بادیشین لوگوں کے ہاں کھیورزیادہ پندیدہ ہوسکتی ہے' لہذا انسان آخیس مجور دے اور دوسری جگہ کچھ لوگوں کے ہاں مضمش زیادہ پندیدہ ہوسکتی ہے' لہذا انسان آخیس مجور دے اور دوسری جگہ کچھ لوگوں کے ہاں مشمش زیادہ پندیدہ ہوسکتی ہے' اس مرح پنیر اور دیگر چیزوں کی بابت کیا جاسکتا ہے۔ پس ہرقوم کے خوش مور کے افغل وہ چیز ہوگی' جوان کے لیے زیادہ منفعت بخش ہو۔

### کیا فوت شدہ انسان کے مال پرز کو ہے؟

سوال ایک خض کے پاس ایک تہائی مال کسی فوت شدہ انسان کا ہے اور پھھ درہم بتیموں کے ہیں تو کیاان میں زکو ہے؟ جواب وہ ایک تہائی حصہ جو کسی فوت شدہ کا ہے اس میں زکو ہنہیں ہے کیونکہ اس کا کوئی مالک نہیں بلکہ وہ تو نیک کے کاموں کے لیے وقف ہے البتہ جو بتیموں کے درہم ہیں' ان میں زکو ہ واجب ہے۔ بتیموں کا ولی ان کی طرف سے زکو ہ اوا کرے گا کیونکہ اہل علم کے مختلف اتوال میں سے مجے قول سے ہے کہ زکو ہ میں بلوغت اور عقل شرطنہیں ہے کیونکہ ذکو ہ تو مال میں واجب ہوتی ہے۔

### ذاتی استعال کی گاڑیوں پرز کو ہ نہیں

**سوال** کیاذاتی استعال کی گاڑیوں پرز کو ۃ ہے؟

جواب ان میں زکو ہ نہیں ہے اور ہروہ چیز جے انسان اپنے لیے استعال کرے اس میں زکو ہ نہیں ہے خواہ وہ گاڑی ہو یا اون یا ٹریکٹر البتہ سونے اور چاندی کے زیورات میں زکو ہے خواہ وہ اپنے استعال کے لیے ہوں کیونکہ نبی اکرم مَثَاثِیْمُ نے فرمایا ہے:

لاَيْسَ عَلَى الْمُسْلِمِ فِي عَبْدِهِ وَلاَ فِي فَرَسِهِ صَلَقَةٌ (صحيح البخاري، الزكاة، باب ليس على المسلم في عبده صدقة، ح: ١٤٦٤ وصحيح مسلم، الزكاة، باب لا زكاة على المسلم في عبده وفرسه،

" "مسلمان کے لیے اس کے غلام اور گھوڑے پرز کو ہنہیں ہے۔"

#### کیاز کو ۃ دیتے وقت بتاناواجب ہے کہ بیز کو ۃ ہے؟

ر انسان جب کی مستحق کوز کو قادے تو کیا سے بیہ تانا واجب ہے کہ بیز کو قاہے؟

جواب جب انسان کسی ستی کوز کو ق دے اور وہ ستی ایسا ہوجوز کو ق کور دکر دیتا اور قبول نہ کرتا ہوتو ایسے ستی کو بتانا واجب ہے کہ یہ ز کو ق ہے تا کہ وہ علی وجہ البصیرت اے ردیا قبول کرے اور اگر مستی کی عادت یہ ہو کہ وہ ز کو ق لے لیتا ہوتو بہتریہ ہے اے نہ بتایا جائے کیونکہ اس میں ایک طرح سے احسان کا پہلو بھی ہے اور ارشاد باری تعالی ہے:

> ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا لَا ثُبَطِلُوا صَدَقَاتِكُم بِالْمَنِّ وَٱلْأَذَى ﴿ البقرة: ٢ ٢٦٤) "أصمومو! اسيخ صدقات (وخيرات) احسان ركضاور ايذا وين سرباون كروينا-"

## کیاز کو ة ایک جگه سے دوسری جگه نتقل کی جاسکتی ہے؟

سوال ایک جگہ سے دوسری جگہز کو قانتقل کرنے کے بارے میں کیا تھم ہے؟

رجواب مصلحت کے پیش نظرانسان ایک جگہ ہے دوسری جگہ زکو ہنتقل کرسکتا ہے۔ اگرانسان کے مستحق رشتہ دارکسی دوسر ہے شہر میں رہتے ہوں' توان کی طرف زکو ہ سیجنے میں کوئی حرج نہیں۔ اس طرح انسان کے اپنے شہر کے لوگوں کی مالی حالت بہت اچھی ہوا دروہ کسی دوسرے ایسے شہر میں زکو ہ بھیج دے جہاں کے باشندے زیادہ فقیر ہوں تو بھی اس میں کوئی حرج نہیں ادراگر ایک شہر سے دوسرے شہر میں زکو ہ سیجنے میں ایسی کوئی مصلحت نہ ہوتو پھر نہ بھیجی جائے۔

## دوسرے شہر میں رہنے والے اہل خانہ کے صدقہ فطر کی ادائیگی

سوال ایشخص مکه میں ہواوراس کے اہل خاندریاض میں تو کیاوہ ان کی طرف سے مکه میں صدقۂ فطرادا کرسکتا ہے؟

جواب انسان کے لیے بیرجائز ہے کہ وہ اپنے اہل خانہ کی طرف ہے بھی صدقۂ فطر کسی ایسے شہر میں ادا کرئے جہاں وہ اس کے

ساتھ نہ ہوں' لہٰذااگر وہ مکہ میں ہواوراس کے اہل خاندریاض میں تو بہ جائز ہے کہ وہ ان کی طرف سے مکہ میں صدقۂ فطرادا کرد ہے کین افضل بیہ ہے کہ انسان اگر صدقۂ فطر کے وقت مکہ میں انسان اگر صدقۂ فطر کے وقت مکہ میں ہوتو وہ مکہ میں اداکر بے اوراگر بعض اوراکر بیاض میں تو جوریاض میں ہوت وہ مکہ میں اداکر بیاض میں اداکر دیں کیونکہ صدقۂ فطر بدن کے تابع ہے۔ ہوں وہ ریاض میں اور جو مکہ میں ہو وہ مکہ میں اداکر دیں کیونکہ صدقۂ فطر بدن کے تابع ہے۔

### کیا مقروض کوز کو ۃ دنیا افضل ہے یا اس کے قرض خواہ کو؟

<u>سوال</u> کیا بیافضل ہے کہانسان مقروض کوز کو ۃ دے <del>تا</del> کہ وہ خودا پنا قرض ادا کر لے یاانسان خودصا حب قرض کے پاس جا کراس کی طرف ہے قرض ادا کردے؟

جواب حالات مختلف ہو سکتے ہیں۔اگر مقروض اپنے قرض کو اداکر نے اور بری الذمہ ہونے کا خواہش مند ہواور قرض اداکر نے کے لیے جو دیا جائے اس میں امین ہوتو ہم اسے دیں گے تا کہ وہ خود اپنا قرض اداکرے کیونکہ اس میں اس کی ستر پوشی بھی ہے اورائے قرض کے طلب گاروں کے سامنے شرمندگی ہے بچانا بھی ہے۔

اگر مقروض فضول خرچ اورلوگوں کے مال ضائع کرنے والا ہواور ہم اسے قرض اداکرنے کے لیے مال دیں اور وہ اس سے غیر ضروری اشیاخ بیر لے تو ہم اسے نہیں دیں گے بلکہ اس کے صاحب قرض کے پاس جاکر اس سے پوچیس گے کہ فلال شخص سے آپ کو کتنا قرض بینا ہے؟ پھر ہم بیسارا قرض یااس کا جتنا حصہ کمکن ہؤاہے دے دیں گے۔

### ہر ہاتھ پھیلانے والاشخص ز کو ۃ کامستحق نہیں

<u>سوال</u> کیا ہروہ چھن جوز کو ہ کے لیے ہاتھ پھیلائے اس کا مستحق ہے؟

(جواب ہروہ مخص جوز کو ق کے لیے ہاتھ پھیلائے وہ اس کا مستق نہیں ہے کیونکہ بعض لوگ مال کے لیے ہاتھ پھیلا دیتے ہیں ٔ حالانکہ وہ غنی ہوتے ہیں۔ اس طرح کے لوگ جب قیامت کے دن آئیں گئ تو ان کے چبرے پر گوشت کی بوٹی تک نہ ہوگ ۔ وہ قیامت کے دن جب سب گواہ کھڑے ہوں گئ اس طرح آئے گا کہ اس کے چبرے کی ہڈیاں نظر آرہی ہوں گ۔ والعیاذ بالله.

اور نبی مُلَّلِمًا نے فرمایا ہے:

«مَنْ سَأَلَ النَّاسَ أَمْوَالَهُمْ تَكَثُّرًا فَإِنَّمَا يَسْأَلُ جَمْرًا فَلْيَسْتَقَلَّ أَوْ لِيَسْتَكُثِرُ»(صحيح مسلم، الزكاة. باب كراهة المسألة للناس، ح:١٠٤١)

''جواپنے مال میں اضافے کے لیے لوگوں ہے ان کے اموال کا سوال کرئے تووہ آگ کے انگارے کا سوال کرتا ہے' اب اس کی مرضی ہے کہ کم کرے یا زیادہ۔''

اس مناسبت سے میں ان لوگوں کو تنبید کرتا ہوں جولوگوں سے چٹ کرسوال کرتے ہیں ٔ حالانکہ وہ دولت مند ہوتے ہیں بلکہ

میں ہراس شخص کو تنبیہ کرتا ہوں' جیستحق ز کو ۃ نہ ہومگرز کو ۃ قبول کر لےاور میں اس ہے کہتا ہوں کہ تو نے ز کو ۃ لے لی' حالا نکہ تو اس کا مستحق ندتها البذاتو حرام كها تا ب\_والعياذ بالله. آوى كوچا بيكه وه الله ب وُرے نبى مَالَيْكُم في فرمايا ب: ﴿ وَمَنْ يَسْتَغْفِفُ يُعِفَّهُ اللهُ وَمَنْ يَسْتَغْنِ يُغْنِهِ اللهُ ﴾ (صحيح البخاري، الزكاة، باب لا صدقة إلا عن

ظهر غنى، ح:١٤٢٧ وصحيح مسلم، الزكاة، باب فضل التعفف والصبر، ح:١٠٥٣ واللفظ له)

'' بَوْخُص عفت اختیار کرے اللہ اسے عفت عطافر مادے گا اور جو مخص بے نیازی اختیار کرئے اللہ اسے بے نیاز کردے گا۔''

لکین جب کوئی مخص آپ کی طرف ہاتھ پھیلائے اور آپ کا ظن غالب میہ ہوکہ میستحق ہے اور آپ اسے زکو ہ دے دیں تو آپ کی زکو ۃ ادا ہوجائے گی اورآپ بری الذمہ ہوجا کیں گے اوراگر بعد میں معلوم ہو کہ بیز کو ۃ کامستحق نہیں تھا' تو زکو ۃ دوبارہ ادا نہیں کی جائے گی۔اس کی دلیل اس شخص کا قصہ ہے جس نے مال صدقہ کرنا چاہاتو پہلے ایک زانی عورت کودے دیا۔ صبح ہوئی تو لوگ با تیں کرنے گئے کہ آج رات ایک زانی عورت کوصدقہ دے دیا گیا ہے۔اس نے کہا الحمد ملند پھراس نے دوسری رات صدقہ کیا تو صدقہ ایک چور کے ہاتھ پر رکھ دیا گیا۔ صبح ہوئی تو لوگ با تیں کرنے گئے کہ آج رات ایک چور کوصدقہ دے دیا گیا ہے پھراس نے تیسری رات ایک دولت مند آومی کوصد قد وے دیا صبح ہوئی تو لوگ با تیس کرنے گئے کہ آج رات ایک دولت مند کوصد قد وے دیا گیا ہے۔اس نے زانی عورت ، چوراور دولت مند کوصدقہ دیے جانے پر الحمد للد کہا۔ تب اس سے کہا گیا کہ تیرا صدقہ قبوں ہے۔ موسکتا ہے کہ اس مال کی وجہ سے جوتو نے زانی عورت کو دیا ہے وہ زنا ہے باز آ جائے موسکتا ہے کہ چوراس مال کی وجہ سے چوری کو ترک کر دے اور ہوسکتا ہے کہ دولت مند هخض نصیحت حاصل کر کے خود بھی صدقہ کر نا شروع کر دے۔ $^{illiot}$ 

بھائی! دیکھو!اگر نیت صادق ہوتو اس کے کیسے ثمرات مرتب ہوتے ہیں' للہذااگرآپ کسی ایسے مخص کوز کو ۃ دے دیں جوآپ ہے سوال کرے اوراہے دے دینے کے بعد معلوم ہو کہ وہ تو دولت مند تھا' جسے آپ نے فقیر سمجھا تھا تو اس صورت میں زکو ۃ دوبارہ ادا کرنالازمنہیں ہے۔

محض تقسيم كننده مستحق زكوة نهبيس بن سكتا

ر اسوال ایک دولت مند شخص نے اپنی زکو ۃ ایک شخص کے پاس بھیجی اوراس سے کہا کہمھاری نظر میں جو مستحق ہوں ان میں اسے تقسیم كردوتو كيابيه وكيل بهي عاملين زكوة مين شار بهوكرز كوة كالمستحق مومًا؟

رجواب میروکیل عاملین اوستحقین زکوة میں سے نہیں ہے کیونکہ بیتو ایک خاص محض کا خاص وکیل ہے اور قر آنی الفاظ ﴿و العاملين عليها ﴾ مين شايديمى راز ب\_والله اعلم. كونكة رفعلى ايك طرح سولايت كى ايك قتم كافائده ديتا بي كوياعالمين قامين ك معنی میں ہیں' لہٰذا جو شخص کسی معین انسان کی طرف ہے ز کو ۃ تقتیم کرنے میں نیابت کے فرائض انجام دیتا ہے'وہ عاملین ز کو ۃ میں شارنہیں ہوسکتا۔

صحيح البخاري الزكاة باب إذا تصدّق على غَنِيّ وهو لا يعلم حديث : 1421

#### تالیف قلب کے لیے زکوۃ دینا کیساہے؟

سوال کیا کسی کمزورایمان والے فیض کے ایمان کو تقویت پنچانے کے لیے زکو قادی جائتی ہے خواہ وہ اپنی قوم کا سردار نہ بھی ہو؟
جوآب اس مسئلے میں علاء میں اختلاف ہے لیکن میرے نزدیک رائج یہ ہے کہ ایسے فیض کو اسلام سے الفت اورایمان کی تقویت کیلئے
زکو قادی جائتی ہے خواہ اسے ذاتی حیثیت سے وی جارہی ہواوروہ اپنی قوم کا سردار نہ بھی ہو کیونکہ اللہ تعالی نے مصارف زکو قاکم
ضمن میں ''موافقۃ القلوب'' کا بھی ذکر فرمایا ہے اور پھر اگر ہم فقیر کو اس کی بدنی وجسمانی حاجت کیلئے زکو قادیتے ہیں توضعیف الایمان مختص کو ایمان کی تقویت کہیں زیادہ اہم ہے۔
مختص کو ایمان کی تقویت کے لیے زکو قادینا جائز ہوگا کیونکہ انسان کے لیے جسمانی غذا کی نسبت ایمان کی تقویت کہیں زیادہ اہم ہے۔

### کیا طالب علم کوز کو ہ دی جاسکتی ہے؟

سوال طالب علم كوزكؤة دينے كے بارے ميں كيا تھم ہے؟

ر و طالب علم جس نے اپنے آپ کوشری علم سے حصول کے لیے مصروف کر رکھا ہوا سے زکو قادی جاسکتی ہے خواہ وہ کمانے پر قادر بھی ہو کیونکہ شرع علم کا حاصل کرنا جہاو فی سبیل اللہ کی ایک تتم ہے اور جہاد فی سبیل اللہ کو بھی اللہ تعالی نے مصارف زکو قامیس سے قرار دیا ہے۔ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿ ﴿ إِنَّمَا الصَّدَقَتُ لِلْفُقَرَآءِ وَالْمَسَكِينِ وَالْمَنِيلِينَ عَلَيْهَا وَالْمُؤَلَّفَةِ لَمُلُوبُهُمْ وَفِ الرِّقَابِ
وَالْغَنْدِمِينَ وَفِ سَبِيلِ اللَّهِ وَابْنِ السَّبِيلِّ فَرِيضَةً مِنَ اللَّهِ وَاللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ۞﴾
(التعافي 17.7)

''صدقات (لینی زکو ہ و خیرات) تو مفلسوں اور بخاجوں اور کارکنان صدقات کا حق ہے اور ان لوگوں کا جن کی تالیف قلبی
منظور ہے اور غلاموں کے آزاد کرانے میں اور قرض واروں کے قرض اوا کرنے میں اور اللہ کی راہ میں اور مسافروں (کی مدو)
میں (بھی میہ مال خرچ کرتا چاہے) میں حقوق اللہ کی طرف سے مقرر کر دیے گئے ہیں اور اللہ جاننے والا (اور) حکمت والا ہے۔''
اگر کوئی طالب علم و نیوی علم کے حصول میں مشغول ہوتو اسے زکو ہ نہوی جائے اس سے ہم کہیں گے کہ اب ہم و نیا کے لیے کام
کررہے ہواور اس سے تم و نیا کمانے کے لیے ملازمت بھی حاصل کرلو گئ البذا ہم سمجیں زکو ہ نہیں ویں گے۔اگر ہم کوئی البیا شخص
ویکھیں جو کھانے پینے اور رہائش کے اخراجات کے لیے تو کمائی کرسکتا ہے اور اسے شادی کی ضرورت ہواور شاوی کے اخراجات کے
لیے اس کے پاس قم نہیں تو سوال میہ ہے کہ کیا شاوی کے لیے اسے زکو ہ و بنا جائز ہے؟ اس کا جواب میہ ہے کہ ہاں اسے شادی کے
لیے زکو ہ و بنا جائز ہے۔ زکو ہ سے مہر کے لیے ساری قم اسے دی جاسکتی ہے۔اگر کہا جائے کہ فقیر کوشادی کے لیے رقم و بنا اور بہت
زیادہ رقم و بنا کر جائز ہے؟

ہم کہیں گے اس لیے کہ بسا اوقات انسان کوشادی کی ضرورت بھی کھانے پینے کی ضرورت کی طرح بہت شدید ہوتی ہے۔ ای لیے اہل علم نے کہا ہے کہ جس پر کمی مختص کا نفقہ لازم ہوتو اسے اس کی شادی کے اخراجات بھی برداشت کرنے چاہییں بشرطیکہ مالی طور پر وہ استطاعت رکھتا ہو' مثلاً باپ کے لیے بیہ واجب ہے کہ وہ اپنے بیٹے کی شادی کا بندو بست کرئے جب بیٹے کوشادی کی ضرورت ہولیکن اس کے پاس شادی کے لیے اخراجات نہ ہوں۔ میں نے سنا ہے کہ بعض باپ جو جوانی کے دور کی اپنی حالت کو بھول گئے ہیں' ان کا بیٹا جب ان سے شادی کے لیے کہتا ہے تو وہ اسے جواب ویتے ہیں کہ اپنی پیشانی کا پسینہ بہاؤ کین خوب محنت کر کے کماؤ اور شادی کرلو۔ بیر جائز نہیں بلکہ اگر اسے اس کی شادی کے اخراجات برداشت کرنے کی قدرت ہوتو پھر اس کا بیر طرز مگل حرام ہے۔ اگر مالی استطاعت کے باوجودوہ اپنے بیٹے کی شادی پرخرچ نہیں کرتا' تو اس کا بیٹاروز قیا مت اس سے جھگڑ اکرے گا۔

' سوال پیدا ہوتا ہے کہ اگر ایک فخص کے جند بیٹے ہوں' ان میں سے بعض شادی کی عمر کو پینچ گئے ہوں اور ان کی اس نے شادی کردی ہواور کچھ بیٹے چھوٹے ہوں تو کیا اس فخص کے لیے یہ جائز ہے کہ دہ اپنے چھوٹے بیٹوں کی شادی کے مہر کے لیے پچھ مال کی وصیت کرے کیونکہ اس نے اپنے بڑے بیٹوں کی شادی پر مال خرچ کیا تھا؟

اس کا جواب میہ ہے کہ جب آ دمی اپنے بڑے بیٹوں کی شادی پرخرچ کرے تو اس کے لیے میہ جائز نہیں کہ وہ اپنے جھوٹے بچوں کے بیان میں سے کوئی شادی کی عمر کو پہنچ جائے تو اس کی شادی پر بھی اسی طرح بی خرچ کرے جس طرح اس نے پہلے بیٹے کی شادی پرخرچ کیا تھا۔ اپنی موت کے بعد اس کے لیے وصیت کرنا حرام ہے اور اس کی دلیل نبی منافی کا پیفر مان ہے۔ دلیل نبی منافی کا پیفر مان ہے۔

﴿إِنَّ اللهَ قَدْ أَعْطَى كُلَّ ذِي حَقَّ حَقَّهُ فَلاَ وَصِيَّةَ لِوَارِثِ السن أبي داود، الوصايا، باب ماجاء في الوصية للوارث، ح: ٢٨٧٠ وجامع الترمذي، الوصايا، باب ماجاء لا وصية لوارث، ح: ٢١٢٠) ''بِشُك الله تعالى في هرتن واركواس كاحن عطافر باويائه لهذا وارث كے ليے وصيت نہيں ہے۔''

### مجاہدین کوز کو ہ دی جاسکتی ہے

ر السوال کیا مجاہدین کوز کو ۃ دینا جائز ہے؟

'' جو شخص اس لیے قبال کرے تا کہ اللہ کے کلمے کوسر بلندی حاصل ہوتو وہ فی سبیل اللہ ہے۔''

جو تحف بھی اس لیے قبال کرے تا کہ اللہ تعالیٰ کے کلے کوسر بلندی حاصل ہوا اللہ تعالیٰ کی شریعت کو نافذ کیا جائے اور کا فرمما لک میں بھی انلہ تعالیٰ کے دین کو پھیلا دیا جائے تو وہ مجاہد فی سبیل اللہ ہے اسے ز کو قادی جاسکتی ہے اسے جہاد میں اعانت کے لیے رقوم بھی دی جائلتی ہیں اور جنگ کا ساز وسامان بھی خرید کردیا جاسکتا ہے۔

## مسجدوں کی تعمیر فی سبیل اللّه میں داخل نہیں

سوال كيام جدول كي تعير مين زكوة صرف كرنا بهي ﴿وَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ ﴾ كي مدمين واخل موسكتا ہے؟

جواب مبدوں کو بنانا ﴿ وَ فِی سَبِیُلِ اللّٰهِ ﴾ کے تحت نہیں آتا کیونکہ مفسرین نے نی سبیل اللہ کی تفسیر جہاد ہے کی ہے۔ اگر ہم یہ کہیں کہ فی سبیل اللہ ہے مراد نیکی کے تمام کام ہیں تو ﴿ إِنَّمَا الصَّدَ قَتُ لِلْفُقَرَاءِ ﴾ میں حصر کا کوئی فائدہ نہیں ہوگا اور جیسا کہ معلوم ہے حصر کے معنی ذکور میں تھم کے اثبات اور اس کے ماسوا کی فی ہوتی ہے۔ اگر ہم یہ کہیں کہ ﴿ وَ فِی سَبِیلِ اللّٰهِ ﴾ سے نیکی کے تمام کام مراد ہیں تو آیت کو ﴿ إِنَّهُ مَا ﴾ کلمہ حصر ہے شروع کرنے کا کوئی فائدہ باتی نہیں رہتا۔ مجدول کے بنانے اور نیکی کے دیگر کاموں میں زکو ہ صرف کرنا جائز ہے تو وہ ذکو ہ کوان کامول کی طرف نتقل کردیں گاور میں میں جو مورف کرنا جائز ہے تو وہ ذکو ہ کوان کامول کی طرف نتقل کردیں گاور میں بین میں بیٹ کے محتاج رہیں گے۔

#### قریبی رشته دارون کوز کو ة دینا کیسا ہے؟

سوال قریبی رشته دارول کوز کو ة دینے کے بارے میں کیا تھم ہے؟

جواب اس بارے میں قاعدہ یہ ہے کہ ہروہ قریبی رشتہ دار جس کا نفقہ ذکو ہ دینے والے پر واجب ہے اسے ذکو ہ نہیں دی جاسکتی جواس ہے رفع نفقہ کا سبب ہے اور اگر تربی رشتہ دار ایسا ہو جس کا نفقہ ذکو ہ دینے والے پر واجب نہ ہو مثلاً بھائی جب کہ ذکو ہ دینے والے کے اپنے بیٹے موجود ہوں کی بحد بھائی کا نفقہ اس پر واجب نہیں ہے جیسا کہ بیٹوں کی مرجودگی میں بھائی وار بینہیں بن سکتا تو اس صورت میں بھائی اگر مستحق ہوتو اسے ذکو ہ و بنا جائز ہے۔ اس طرح انسان کے بیٹوں کی مرجودگی میں بھائی وار بینہیں بن سکتا تو اس صورت میں بھائی اگر مستحق ہوتو اسے ذکو ہ و بنا جائز ہے۔ اس طرح انسان کے اگر ایسے قربی رشتہ دار بول جو نفقے کے لیے تو ذکو ہ کے متاج نہ ہوں گران کے ذمہ قرض ہوں 'تو ان کے قرضوں کو اداکر نے کے لیے ذکو ہ و بنا جائز ہے خواہ قربی رشتہ دار باپ ہو یا بیٹا یا بٹی یا مال بشر طیکہ ان قرضوں کا سبب نفقہ میں کو تابی نہ ہو۔ اس کی مثال سے کہ ایک مختص کے بیٹے ہے ایک بیٹر نٹ ہوگیا اور جس گاڑی کو اس نے نقصان پہنچایا' اس کا اس پر تاوان آ پڑا' اب اس کے پاس تاوان اداکر نے کے لیے باپ ذکو ہ کو استعمال کر سکتا ہے کو نکہ اس تاوان کا سبب نفقہ نہیں باکہ یہا کہ بیٹا کہ ایسے معاملے کی وجہ سے واجب ہوا ہے جس کا نفقہ سے کوئی تعلق نہیں۔ اس طرح ہروہ محض جس نے کسی ایسے قربی رشتہ دار کوز کو ہ دے دی جے دینا اس کے لیے واجب بہ تھا تو اس صورت میں اسے ذکو ہ و بنا جائز ہے۔

#### صدقات وز کو ۃ رمضان ہی کےساتھ خاص نہیں

(سوال کیاصد قات وز کو ة رمضان بی کے ساتھ مخصوص بیں؟

جواب صدقات ماہ رمضان ہی کے ساتھ خاص نہیں ہیں بلکہ یہ ہروت متحب اور مشروع ہیں اور زکوۃ انسان پراس وقت واجب ہے جب اس کے مال پرایک سال کمل ہوگیا ہوا سے فوراً زکوۃ اداکرنی چاہے اور رمضان کا انظار نہیں کرنا چاہے اللّٰ یہ کہ رمضان قریب ہو مثلاً شعبان میں سال پورا ہوگیا ہوتو اس صورت میں رمضان کا انظار کرنے میں کوئی حرج نہیں اوراگر زکوۃ کا سال محرم میں پورا ہوجاتا ہوتو پھر رمضان تک تا خیر کرنا جائز نہیں البتہ یہ جائز ہے کہ محرم آنے سے پہلے رمضان میں پیشگی زکوۃ اداکرد لے لیکن وجوب کے وقت اداکرنا فروری ہے اوراس سے مؤخر کرنا جائز نہیں کیونکہ وہ واجبات جوسب کے ساتھ مقید ہوں انھیں اس سبب کے وجود کے وقت اداکرنا ضروری ہے اوراس سے مؤخر کرنا جائز نہیں کھر آدمی کے پاس اس بات کی بھی تو کوئی ضانت نہیں کہ جس وقت کے لیے اس نے زکوۃ کومؤخر کیا ہے اس وقت تک وہ زندہ بھی رہے گایا نہیں۔ ہوسکتا ہے کہ وہ آخرت کوسد ھار جائے اور زکوۃ اس کے ذمہ باتی رہے اور وارث بھی اسے ادانہ کریں کیونکہ ہوسکتا ہے کہ وارثوں کو اس کا علم ہی نہ ہو۔ اس طرح زکوۃ نکا لیے میں ستی کی وجہ سے اندیشہ ہو کہ مربیکی اسباب پیدا ہوسکتا ہے کہ وارثوں کو اس کا علم ہی نہ ہو۔ اس طرح زکوۃ نکا لیے میں ستی کی وجہ سے اندیشہ ہو کہ میں جو اندیشہ کے کہ ور بھی و کوئی شا ساب پیدا ہوسکتا ہیں جن کی وجہ سے وہ بعد میں زکوۃ ادائی نہ کر سکے۔

#### صدقہ جاریہوہ ہے جسے انسان خودا بنی طرف سے دے

سوال کیاصدقہ جاربیدہ ہے جے انسان نے خودا پی زندگی میں کیا ہوئیا صدقہ جاربیدہ ہے جواس کی وفات کے بعداس کی طرف ہے اس کے دارث کریں؟

(جواب نبي مَثَاثِيَّ لِمُ كفر مان:

﴿ إِلاَّ مِنْ صَدَقَةٍ جَارِيَةٍ ﴾ (صحيح مسلم، الوصية، باب ما يلحق الإنسان من الثواب بعد وفاته، ''سواتےصدقہ جاربیکے'' سے بظاہر یوںمعلوم ہوتا ہے کہ صدقہ جاریہ وہ ہے جسے انسان خودا پی طرف سے کرے اور وہ صدقہ جاریہ نہیں ہے' جواس کے بعداس کی طرف سے اس کی اولا دکرے کیونکہ اولا و کے حوالے سے تو نبی منگیٹی نے فرمایا:

«وَلَلَدٍ صَالِحٍ يَدْعُو لَهُ»(صحيح مسلم، الوصية، باب ما يلحق الإنسان من الثواب بعد وفاته، ح:٢٢٢، ١٦٣١،(١٤)

"نیک اولا دجواس کے لیے دعا کرے۔"

میت نے اگر کوئی وصیت کی ہوتو وہ صدقہ جاریہ ہو کتی ہے یا اس نے کوئی چیز وقف کردی ہواوراس کی موت کے بعداس سے فائدہ اٹھا یا جارہا ہوتو وہ صدقہ جاریہ ہو۔ اس طرح علم بھی اس کی کمائی ہے کا لبنداعلم نافع بھی صدقہ جاریہ ہے۔ اس طرح جب اس کی کمائی ہے کا لبنداعلم نافع بھی صدقہ جاریہ ہے۔ اس طرح جب اس کی اولا داس کے لیے دعا کر ہے تو اس کا بھی اسے فائدہ ہوتا ہے۔ اگر ہم سے پوچھا جائے کہا گر میں اپنے والد کی طرف سے دورکعت نماز پڑھ کرا پنے والد کے لیے دعا کروں تو یہ افضل ہے؟ تو ہم کہیں گے کہ افضل میں جا بی خارف سے دورکعت نماز پڑھ کرا پنے والد کے لیے دعا کروں تو یہ افسل ہے؟ تو ہم کہیں گے کہ افضل ہے کہا بی طرف سے دورکعت نماز پڑھواورا پنے والد کے لیے دعا کروک تو یہ اس کی راہنمائی کرتے ہوئے فرمایا:

﴿ أَوْ وَلَدٍ صَالَحٍ يَدْعُو لَهُ ﴾ (صحبح مسلم، الوصية، باب ما يلحق الإنسان من الثواب بعد وفاته، ح: ١٦٣١، ١٦٣١ (١٤)

۔ ''یا نیک اولا دجواس کے لیے دعا کرے۔''

آپ نے پنہیں فرمایا کہ یا نیک اولا دجواس کی طرف سے نماز پڑھے یا کوئی دوسرا نیک کام کرے۔

### عورت کا اپنے شوہر کے مال سے بلاا جازت صدقہ کرنا جائز نہیں

سوال کیاعورت کے لیے بیہ جائز ہے کہ وہ اپنے شوہر کے مال میں سے اپنی طرف سے یا اپنے کسی فوت شدہ عزیز کی طرف سے صدقہ کرے؟

جوآب یہ حقیقت معلوم ہے کہ شوہر کامال شوہر ہی کا مال ہے'لہذاکس کے لیے یہ جائز نہیں کہ وہ اس کی اجازت کے بغیراس کے مال میں سے صدقہ کر ہے۔اگر شوہر نے اسے اجازت دے دی ہو کہ وہ اس کے مال میں سے اپنی طرف سے یا اپنے کسی فوت شدہ عزیز کی طرف سے صدقہ کر سکتی ہے' تو پھر کوئی حرج نہیں اور اگر اس نے اجازت نہ وے رکھی ہوتو پھر اس کے مال میں سے کسی قتم کا صدقہ کرنا بھی حلال نہیں کیونکہ وہ اس کا مال ہے اور کسی مسلمان کا مال اس وقت تک حلال نہیں جب تک وہ خود بطیبِ خاطر اجازت

# فقيرة دمى كاتقسيم كے ليے زكوة لے كراپنے پاس ركھ لينا كيسا ہے؟

سوال ایک فقیرآ دمی اپنے کسی مالدار دوست سے تقسیم کرنے کے لیے زکو ۃ وصول کرتا ہے کیکن پھراسے اپنے پاس ہی رکھ لیتا ہے تواس کر اور معربی احکم سری ر جواب بیرام اورخلاف امانت ہے کیونکہ اس کا دوست تو اسے زکو قاس لیے دیتا ہے کہ بیاس کی طرف سے وکیل بن کرود سرول کو زکو قدوے دیے لیے نام نوز اس بی رکھ رہا ہے اور اہل علم نے ذکر کیا ہے کہ دکیل کے لیے بیہ جائز نہیں کہ وہ اس مال کو اپنے استعال کرے جس میں اسے ویل بنایا گیا ہو اس لیے اس مخض کے لیے بیہ واجب ہے کہ وہ اپنے دوست کو بتا دے کہ وہ اپنے استعال کرتا رہا ہے۔ اگر وہ اس کی اجازت دے دیتو بہتر اور اگر وہ اس کی اجازت نہ دے تو اس میں اسے دیوائے اس تعال کرتا رہا ہے۔ اگر وہ اس کی اجازت دے دیتو بہتر اور اگر وہ اس کی اجازت نہ دے تو اس کی اجازت نہ دے تو اس کی اجازت نہ دے تو اسے مال جے۔ اس خور کو قادا کرنا ہوگا۔

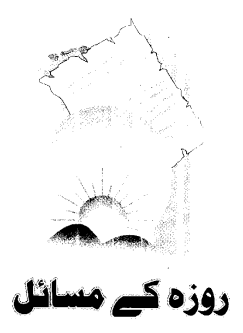
اس مناسبت سے میں اس بات کی طرف بھی توجہ مبذول کرانا چاہوں گا جسے بعض جاہل لوگوں نے اختیار کررکھا ہے اوروہ میک ا ایک شخص فقیر ہونے کی وجہ سے لوگوں ہے زکو ۃ لیتا ہے اور پھر اللہ تعالیٰ اسے غنی کر دیتا ہے اور لوگ اسے فقیر سمجھ کر بدستورز کو ۃ دیتے رہتے ہیں اور وہ حسب معمول اسے وصول کرتا اور کھا تا رہتا ہے اور کہتا ہے کہ میں نے لوگوں سے نہیں مانگا بلکہ اللہ تعالیٰ نے میری طرف یہ رزق بھیجا ہے تو بیچرام ہے کیونکہ جس شخص کو اللہ تعالیٰ نے غنی کر دیا ہو اس کے لیے زکو ۃ لینا حرام ہے۔

کچھ لوگ زکو ۃ وصول کر کے کسی دوسر شخص کو دے دیتے ہیں ٔ حالانکہ صاحب زکو ۃ نے اسے وکیل نہیں بنایا تھا تو یہ بھی حرام ہے اوراس طرح کا تصرف کرنا اس کے بے حلال نہیں ہے 'گو یہ پہلی صورت کی نسبت کم تر گناہ ہے لیکن ہے یہ بھی حرام۔اگر صاحب زکو ۃ اس کی اجازت نہ دے اوراس کے تصرف کو جائز قرار نہ دے تو اس کے لیے واجب ہے کہ بیرقم اسے واپس کرے۔

ww.KitaboSunnat.com







### روز بے کو واجب قرار دینے کی حکمت

<u>سوال</u> روز کوواجب قراردیے میں کیا حکمت ہے؟

ووا جب مرح ویل ارشاد باری تعالی پاهت س

﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا كُنِبَ عَلَيْتُكُمُ ٱلصِّيامُ كَمَا كُنِبَ عَلَى الَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَكُمْ تَمَّلُونَ اللَّهِ (البقرة: ١٨٣/٢)

''اے مومنو! تم پرروزے رکھنے فرض کیے گئے ہیں جس طرح تم سے پہلے لوگوں پر فرض کیے گئے تھے تا کہ تم پر ہیز گار ہو۔'' تو اس ہے ہمیں روزے کے وجوب کی حکمت معلوم ہوجاتی ہے اور وہ ہے تقویٰ اور اللہ سبحا نہ و تعالیٰ کی عبادت ۔ تقویٰ ان چیزوں کے ترک کرنے کا نام ہے جن کو اللہ تعالیٰ نے حرام قرار دیا ہے اور بیان چیزوں کے سرانجام دینے پر بھی اس کا اطلاق ہوتا ہے جن کا حکم دیا گیا ہے۔ نبی مُنالِی خِ فرمایا ہے:

«مَنْ لَمْ يَلَعْ قَوْلَ الزُّورِ وَالْعَمَلَ بِهِ فَلَيْسَ للهِ حَاجَةٌ فِي أَنْ يَلَعَ طَعَامَهُ وَشَرَابَهُ (صحيح البخاري، الصيام، باب من لم يدع قول الزور والعمل به في الصوم، ح:١٩٠٣)

''جو تخص جھوٹی بات اوراس پڑمل کرنے کوترک نہ کرئے تو اللہ کواس بات کی کوئی ضرورت نہیں کہ دہ اپنا کھانا پینا چھوڑ دے۔' لہٰذا روزہ دار کو چاہیے کہ وہ نہایت پابندی کے ساتھ واجبات کوا دا کرئے حرام اقوال وافعال سے اجتناب کرئے لوگوں کی غیبت نہ کرئے جھوٹ نہ بولئے چفل خوری نہ کرئے حرام چیز کی تھے نہ کرے ۔الغرض تمام حرام امور سے اجتناب کرے۔اگرانسان پوراا کی مہینداس طرح گزارے گا' تو امید ہے باتی ساراسال بھی اس کانفس راہ راست پررہے گا۔

افسوس کہ بہت سے روزہ داراس میں کوئی فرق نہیں کرتے کہ انہوں نے روزہ رکھا ہے یانہیں رکھا۔ ترک واجبات اور نعل محر مات کے اعتبار سے ان کے مشاغل حسب عادت جاری رہتے ہیں جس کی وجہ سے آپ کواس پر روزے کا وقار نظر نہیں آئے گا۔ ان افعال سے گوروزہ باطل نہیں ہوتا لیکن اس کا اجروثو اب یقیناً کم ہوجا تا ہے اورا گر تقابل کیا جائے تو بسا اوقات بیا فعال روزے کے اجروثو بسے نیاوہ ہوتے ہیں لہذااس کا اجروثو اب ضائع ہوجا تا ہے۔

### تمام دنیا کےمطالع کومکہ کےمطالع سے مربوط کرناضچے نہیں

سوال کچھلوگ یہ چاہتے ہیں کہ تمام دنیا کے مطالع کو مکہ کے مطالع کے ساتھ مربوط کردیا جائے تا کہ رمضان المبارک اور دیگر مہینوں کے بیک وفت شروع ہونے سے وحدت امت کا مظاہرہ کیا جاسکے آپ کی اس بارے میں کیارائے ہے؟

ر جواب ہے بات فلکیات کے اعتبار سے محال ہے جیسا کہ شیخ الاسلام ابن تیمیہ رشائٹ نے فرمایا کہ ہلال کے مطالع مختلف ہیں اوراس بات پرعلم فلکیات کے ماہرین کا اتفاق ہے اور جب مطالع مختلف ہیں تو پھرنقلی اور عقلی دلیل کا تقاضا یہ ہے کہ ہرعلاقے کا پنالحاظ ہو۔

نقلی دلیل حسب ذیل ارشاد باری تعالی ہے:

﴿ فَمَن شَهِدَ مِنكُمُ ٱلشَّهُرَ فَلْيَصُمْهُ ۗ (البقرة: ٢/ ١٨٥)

'' تو جوکوئی تم میں ہے اس مہینے میں موجود ہواہے جا ہے کہ پورے مہینے کے روزے رکھے۔''

اگر زمین کے کسی دور دراز کے ملک کے باشندوں نے ہلال نہ دیکھا ہواوراہل مکہ نے دیکھ لیا ہو تو آیت کے مخاطب وہ لوگ کیے ہو سکتے ہیں جنہوں نے ابھی ہلال نہ دیکھا ہو۔ نبی اکرم مُلَّا ﷺ نے فرمایا:

الصُّومُوا لِرُؤْتِيَّهِ وَأَفْطِرُوا لِرُؤْتِيَّةِ»(صحيح البخاري، الصوم، باب قول النبي ﷺ: 'إذا رأيتم الهلال . . . ' ، ح:١٩٠٩ وصحيح مسلم، الصيام، باب وجوب صوم رمضان لرؤية الهلال، ح:١٠٨١(١٨)

'' چاند د کیچکر دوزه رکھواوراسے دیکچ کر ہی روزه رکھنا ترک کرو۔''

اگر اہل مکہ نے چاند دیکھ لیا ہؤتو ہم اہل پاکستان اوران کے پیچھے دونوں مشرقی جانب کے ملکوں کے باشندوں کے لیے روزے کو کیسے لازم قرار دے سکتے ہیں جب کہ ہمیں یہ بات معلوم ہے کہ ان کے افق پر ہلال طلوع نہیں ہوا اور نبی مُناہِی نے روزے کورویت ہلال کے ساتھ مشروط قرار دیا ہے۔

جہاں تک عقلی دلیل کا تعلق ہے تو وہ قیاس صحیح ہے جس کا معارضہ کمکن ہی نہیں اور وہ سے کہ ہمیں خوب معلوم ہے کہ زمین کی مشرقی جہت میں جب میں فرمغربی جہت میں رہنے مشرقی جہت میں جب طلوع فجر ہوجائے تو کیا مغربی جہت میں رہنے والے ہم لوگوں کے لیے بھی میدلازم ہوگا کہ ہم کھانے پینے سے رک جا کمیں جب کہ ہمارے ہاں تو ابھی رات ہوگ ؟ اس کا جواب یقینا میہ ہوگا کہ نہیں ہمارے لیے میدلازم نہیں ہوگا ای طرح جب مشرقی جہت میں سوج غروب ہوجائے اور ہمارے ہاں ابھی تک دن ہوتو کیا ہمارے لیے روزہ افطار کرنا جائز ہوگا ؟ ہمارا جواب یقینا میہ ہوگا کہ نہیں ہمال ہمی کھمل طور پر سورج ہی کی طرح ہے۔ ہلال کا دورانیہ مارج کا دورانیہ یومیہ ہے اورجس ذات پاک کا بیارشاد ہے:

﴿ أَيِلَ لَكُمْ لَيْلَةَ القِيامِ الرَّفَ إِلَى فِسَآبِكُمْ هُنَّ لِيَاشٌ لَكُمْ وَأَنتُمْ لِيَاشٌ لَهُنَّ عَلِمَ اللهُ أَنَّكُمْ مُنَّ لِيَاشٌ لَكُمْ وَأَنتُمْ لِيَاشٌ لَكُمْ وَأَنتُمْ لِيَاشٌ لَكُمْ وَأَنتُمْ لِيَاشٌ لَكُمْ وَأَلْتُكُمْ وَعَفَا عَنكُمْ فَأَلْنَ بَشِرُوهُنَ وَآبَتَعُوا مَا كَتَبَ اللهُ لَكُمْ وَكُمُ اللَّيْطُ الْأَنتُومِ وَنَ الْفَجْرِ ثُمَّ أَيْتُوا القِيامَ إِلَى اللهُ وَلا تَنْفَرُوهُ كَا يَكُو الْفَيْطُ الْأَبْيَضُ مِنَ الْمُنْظِ الْأَسْوَدِ مِنَ الْفَجْرِ ثُمَّ أَيْتُوا القِيامَ إِلَى اللهُ وَلا تَشْرُوهُ فَى الْفَهُمْ وَيَا اللهُ اللهُ اللهُ وَلا تَشْرَعُوهُ اللهُ الله

''روزوں کی راتوں میں تمہامے لیے عورتوں کے پاس جانا جائز کردیا گیا ہے'وہ تمھارالباس ہیں اورتم ان کالباس ہو۔اللہ کو معلوم ہے کہ تم (ان کے پاس جانے ہے) اپنے حق میں خیانت کرتے ہے' سواس نے تم پر مہر بانی کی اور تمھاری ٹزکات سے درگز رفر مایا اب (تم کو افتیار ہے کہ) ان سے مباشرت کرواور اللہ نے جو چیز تمہارے لیے لکھ رکھی ہے ( بعنی اولاد ) اس کو (اللہ سے ) طلب کرواور کھاؤ اور ہو یہاں تک کہ شنج کی سفید دھاری (رات کی ) سیاہ دھاری سے الگ نظر آئے گئے، پھر روزہ رکھ کرا سے رات تک پورا کرواور جب تم معجدوں میں اعتکاف بیٹھے ہوتو ان سے مباشرت نہ کرو۔ یہ اللہ کی حدیں

ہیں ان کے پاس نہ جانا۔اس طرح اللہ اپنی آیتیں لوگوں کے (سمجھانے کے ) لیے کھول کھول کر بیان فرما تا ہے تا کہ وہ پر ہیز گار بنیں۔'' ای نے بیجھی فرمایا ہے:

﴿ فَمَن شَهِدَ مِنكُمُ ٱلشَّهُرَ فَلْيَصُهُ مَا أَنْهُ اللَّهُ اللَّهُ ١٨٥)

" توجوكوئى تم ميں سے اس مہينے ميں موجود ہواسے جا ہيے كه پورے مہينے كے روزے ركھے "

لہذانقی وعلی دلیل کا تقاضایہ ہے کہ روزہ رکھنے اور ندر کھنے کے اعتبار سے ہم ہرعلاقے کے لیے وہ حکم لگا کیں جواس کے ساتھ خاص ہے اورا سے اس جیسی علامت کے ساتھ مشروط قرار دیا جائے جسے اللہ تعالی نے اپنی کتاب میں اور اس کے نبی حضرت محمہ سَالِیَّا اِن نے اپنی سنت میں بیان فرمایا ہے اور وہ ہے چاند 'سورج یا فجرکی موجودگی!

#### انسان جس علاقے میں ہواُسی کی رؤیت کےمطابق روز ہ افطار کرے

سوال جبروزه دارایک علاقے سے دوسرے علاقے میں منتقل ہوجائے اور پہلے علاقے میں ہلال شوال کی رویت کا اعلان کر دیا گیا ہوتو کیاوہ ان کی متابعت میں روزہ چھوڑ دے گا جب کہ دوسرے علاقے میں ابھی ہلال شوال نظرنہ آیا ہو؟

جوابی جب انسان ایک اسلامی ملک سے دوسر سے ملک میں جائے اور وہاں ابھی چاند نظر نہ آیا ہوتو وہ ان کے ساتھ روز ہے کی حالت میں رہے گاحتی کہ وہاں بھی چاند نظر آ جائے کیونکہ روزہ وہ ہے جس دن لوگ روزہ رکھیں اور فطر وہ ہے جس دن لوگ عید الفطر منا کیں اور اختی وہ ہے جس دن لوگ تیں ایک بیاندی کرنا ہوگی خواہ اس صورت میں ایک بیا ایک سے زیادہ دنوں کا اضافہ ہوجائے 'یہ ایسے ہی ہے جیسے وہ کسی ایسے ملک کی طرف سفر کر سے جہاں غروب آفتاب متاخر ہوتو ہوسکتا ہے کہ اس طرح معمول کے دن سے دویا تین یا اس بھی زیادہ گھنٹے تک اس کے دن میں اضافہ ہوجائے اور اس کی وجہ رہی ہے کہ جب وہ دوسر سے ملک شقل ہوا تو وہاں تو ابھی بلال نظر نہیں آیا تھا اور نبی من شاور نبی من شاور کے دہ میں اور اس کی وجہ رہی ہی ہے کہ جب وہ دوسر سے ملک شقل ہوا تو وہاں تو ابھی بلال نظر نہیں آیا تھا اور نبی من شاور تو جمیں تکم دیا ہے کہ ہم چاندد کی کرروزہ رکھیں ۔ اس طرح آپ نے فرمایا ہے:

الْقُطِرُوا لِرُوْيَتِهِ (صحيح البخاري، الصوم، باب قول النبي ﷺ: "إذا رأيتم الهلال"، ح: ١٩٠٩ وصحيح مسلم، الصيام، باب وجوب صوم رمضان لرؤية الهلال، ح:١٠٨١(١٨١)

'' چاندو کی کربی روز *بے رکھ*نا بند کرو۔''

اوراس کے برعکس صورت یہ ہے کہ مثلاً وہ ایسے ملک سے منتقل ہوجس میں مہینے کا آغاز متاخر ہوا تھا اورا یسے ملک میں جائے جہاں مہینے کا آغاز پہلے ہوگیا تھا تو وہ انہی کے ساتھ روز نے رکھنا جھوڑ دے گا اور رمضان کے جینے ون وہ روز نے نہر کھ سکا وہ بعد میں ان کی قضا اوا کرے گا۔ اگر ایک روزہ نہیں رکھ سکا تو اور کے نفسا اوا کرے گا۔ دوسری صورت میں قضا کا ہم نے اس لیے کہا ہے کہ یمکن نہیں کہ مہینہ انتیس دن سے کم یاتمیں دن سے زیادہ ہو ہم اس سے کہیں گے کہ تم بھی روزے رکھنا بند کر دوخواہ تمھارے انتیس دن پورے ہوں کیونکہ چا ندنظر آگیا ہے۔ جب شوال کا چا ندنظر آگیا ہے تو ضروری ہے کہ دونر کے اسے انتیس روزے کہ روزے انتیس سے کم ہیں تو آپ کے لیے لازم ہے کہ اسے انتیس روزے

پورے کریں کیونکہ مہینہ انتیس دن ہے کم کانہیں ہوسکتا بخلاف پہلے مسئلے کے کہ آپ روز سے رکھنا بندنہیں کریں گے حتی کہ چاندنظر آجائے 'اگر نظر نہ آئے تو آپ ابھی تک ماہ رمضان ہی میں ہوں گے'لہذا روزہ چھوڑ نہیں سکتے۔روزہ رکھنا آپ کے لیے لازم ہے' خواہ مہینے کے دن زیادہ ہی کیوں نہ ہوں' یہ ایسے ہے جیسے دن میں گھنٹوں کا اضافہ ہوجا تا ہے۔

### پُر مشقت کام کی وجہ سے روز ہ ترک کرنا جائز نہیں

سوال جس شخص کا کام بہت محنت مشقت کا ہواورروزہ رکھنا اس کے لیے دشوار ہوتو کیا اس کے لیےروزے نہ رکھنے کی اجازت ہے' آپ کی اس بارے میں کیارائے ہے؟

ر جواب میری اس مسئلے میں رائے یہ ہے کہ کام کی وجہ سے روزہ ندر کھناحرام ہے جائز نہیں۔ اگر کام کے ساتھ روزہ رکھناممکن نہ ہوتو وہ رمضان میں چھٹی لے لے تا کہ رمضان میں روزے رکھ سکے کیونکہ رمضان کا روزہ ارکان اسلام میں سے ایک اہم رکن ہے اس میں کوتا ہی جائز نہیں۔

### ایام چض کے روز وں کی قضاادا کرنا ضروری ہے

سوال ایک چھوٹی لڑکی کے ایا م شروع ہو گئے اور وہ جہالت کی وجہ سے ایا م چیف میں بھی روز ہے رکھتی رہی اب اس پر کیا واجب ہے؟
جواب اس پر واجب ہے کہ وہ ان دنوں کی قضا اوا کرئے جتنے دن ایا م چیف میں اس نے روز ہ رکھے کیونکہ ایا م چیف میں روزہ قابل تجول اور سیح نہوں ہے خواہ وہ جابل ہی ہواور اوائے قضا کے لیے وقت کی کوئی حدنہیں ہے۔مسکلے کی ایک صورت اس کے برعس بھی ہاور وہ یہ کہ چھوٹی لڑکی کے ایا م شروع ہو گئے اور اس نے حیا کی وجہ سے گھر والوں کو نہ بتایا اور روز ہے بھی نہ رکھے تو اس پر اس مہینے کے روزوں کی قضا واجب ہے جو اس نے نہیں رکھے تھے کیونکہ عورت کو جب جیش آ نا شروع ہوجائے تو اس کے لیے احکام شریعت کی یا بندی واجب ہوجاتی ہے کیونکہ چیش بلوغت کی علامات میں سے ہے۔

# کمائی کرنے کی وجہ سے روزے ندر کھنے والے کے متعلق حکم

سوال ایک آدمی نے اپنے اوراپنے بچوں کے لیے کمائی کرنے کی وجہ سے دمضان کے دوزے ترک کردیے تواس کیلئے کیا تھم ہے؟
جواب چنی جس نے ماہ رمضان کے روزے اس لیے ندر کھے کہ وہ اپنے اوراپنے بچوں کے لیے کمائی کرد ہا تھا'اگراس نے بیکا م
تاویل سے کام لے کرید گمان کرتے ہوئے کیا کہ جیسے مریض کے لیے بیجائز ہے کہ وہ روزے ندر کھے اس طرح اس شخص کے لیے
بھی جائز ہے ، جوروزہ ترک کیے بغیر کام نہ کرسکتا ہو کہ روزے کو چھوڑ دی تو شخص اگر زندہ ہے تواسے رمضان کے ان روزوں کی تضااوا
کرنا ہوگی اورا گرفوت ہوگیا ہے تواس کی طرف سے روزے رکھے جائیں گے۔اگر اس کا وارث اس کی طرف سے روزے ندر کھ
تو وہ اس کی طرف سے ہردن کے جوش ایک مسکین کو کھانا کھلا دے۔اگر اس نے تاویل کے بغیر روزے ترک کیے' تو پھر اہل علم کے
اقوال میں سے رائح قول ہے ہے کہ ہر دہ عبادت جس کا وقت مقرر ہے جب انسان اسے بلاعذر وقت مقرر پراوانہ کرے' تو وہ قبول نہیں
ہوتی لہذا اے کشت سے رائح قول ہے ہے کہ ہر دہ عبادت جس کا وقت مقرر ہے' جب انسان اسے بلاعذر وقت مقرر پراوانہ کرے' تو وہ قبول نہیں

﴿ مَنْ عَمِلَ عَمَلًا لَيْسَ عَلَيْهِ أَمْرُنَا فَهُو َ رَدُّه (صحيح البخاري، البيوع، باب النجش معلقًا قبل، ح: ٢١٤٢ وصحيح مسلم، الأقضية، باب نقض الأحكام الباطلة ورد محدثات الأمور، ح:١٧١٨ (١٨) ''جس نے کوئی ایساعمل کیا جس پر جمارا امرنہیں ہے تو وہ مردود ہے۔''

جس طرح وقت مقررہ کی عبادت کو قبل از وقت سرانجا منہیں دیا جاسکتا' اس طرح اسے بعداز وقت بھی سرانجا منہیں دیا جاسکتا الا بیا کہ جہالت اورنسیان جبیبا کوئی عذر ہو۔نسیان کے بارے میں نبی ٹاٹیٹے نے فر مایا ہے:

«مَنْ نَسِيَ صَلاَةً أَوْ نَامَ عَنْهَا فَكَفَّارَتُهَاأَنْ يُصَلِّيَهَا إِذَا ذَكَرَهَا \_ وفي رواية \_ لاَ كَفَّارَةَ لَهَا إِلاَّ ذٰلِكَ»(صحيح مسلم، المساجد، باب قضاء الصلاة الفائتة، ح:٦٨٤، ٣١٤، ٣١٥)

'' جو مخص نماز کو بھول جائے یا نماز کے وقت سوجائے تو اس کا کفارہ یہ ہے کداہے اس وقت پڑھ لے جب اسے یاد آئے۔''

اورایک روایت میں ہے: "اس کا کفارہ بس یہی ہے۔"

البته جہالت کا مسلم بھی تفصیل طلب ہے لیکن یہ تفصیل کا موقع نہیں۔

#### کس عذر کی وجہ سے روزہ چھوڑنا جائز ہے؟

سوال وه کون سے عذر ہیں جن کی وجہ سے روز ہ چھوڑ نا جائز ہے؟

﴿ إِنَّكُمْ قَدْ دَنُوتُمُ مِنْ عَدُوِّكُمْ وَالْفِطْرُ أَقُواى لَكُمْ ﴾ (صحيح مسلم، الصيام، باب أجر المفطر في السفر إذا تولى العمل، ح:١١٢٠)

" تم ایخ رشمن کے قریب بینی مجکے ہواورروزہ ندر کھناتمہاے لیے موجب قوت ہے۔"

لہذا جب کوئی ایساسب موجود ہوجس کی وجہ سے روزہ چھوڑنا جائز ہواورانسان اس عذر کی وجہ سے روزہ چھوڑ دے تو دن کے باقی حصے میں اس کے لیے کھانے پینے وغیرہ سے رکنالازم نہ ہوگا 'مثلاً اگر ایک شخص نے کسی معصوم کو ہلاکت سے بچانے کے لیے روزہ چھوڑا تو وہ اسے بچانے کے لیے دوزہ چھوڑا تھا تو باقی دن کھانے چھوڑا تھا تو باقی دن کھانے چیئے سے رکنااس کے لیے لازم نہیں ہوگا کیونکہ روزہ چھوڑنے کے جائز سبب کی وجہ سے اس کے لیے اس دن کی حرمت

زائل ہوگئ الہذااس مسئلہ میں رانج قول کی بنیاد پہم ہے کہتے ہیں کہ اگر کوئی مریض دن کے وقت صحت یاب ہوجائے اوراس نے روزہ چھوڑا ہوا ہوتو اس کے لیے بھی دن کے باتی جھے چھوڑا ہوا ہوتو اس کے لیے بھی دن کے باتی جھے میں کھانے پینے ہے رکنا لازم نہیں ہے کیونکہ ان سب لوگوں نے جائز سب کی وجہ ہے روزہ جھوڑا تھا۔ ان کے حق میں اس دن روزے کی حرمت نہیں ہوگی کیونکہ شریعت نے ان کے لیے روزہ جھوڑ دینے کو جائز قرار دیا ہے لہذا ان کے لیے کھانا بینا ترک کرنا لازم نہیں ہوگی کیونکہ شریعت نے ان کے لیے روزہ جھوڑ دینے کو جائز قرار دیا ہے لہذا ان کے لیے کھانا بینا ترک کرنا لازم نہیں ہے۔ اس کے برعکس اگر دن کے وقت ماہ رمضان کے آغاز کاعلم ہوجائے تو چھر باقی سارادن کھانا بینا جھوڑ دینا لازم ہو اوران دونوں صورتوں میں فرق لازم ہے کیونکہ دن کے وقت جب دلیل کے ساتھ رمضان کا آغاز تا بت ہوگیا تو اس دان ان کے لیے کھانے پینے ہو رکنا واجب ہے اور دلیل قائم ہونے ہے تبل جہالت کی وجہ سے وہ معذور تھے۔ اس لیے اگر آئھیں سے معلوم ہوجائے کہ آج رمضان ہے تو ان کے لیے کھانے پینے ہے رکنا لازم ہوگا لیکن دوسر سے لوگ جن کی طرف ہم نے اشارہ کیا ہے ان میں فرق ظاہر ہے۔

### جے طلوع فجر کے بعد معلوم ہوکہ آج روزہ ہے وہ کچھ نہ کھائے ہیے

سوال ایک شخص مہینہ ثابت ہونے ہے ہل رمضان کی پہلی رات سوگیا اوراس نے رات کوروز ہے کی نیت نہ کی اورطلوع فجر کے بعدا ہے معلوم ہوا کہ آج رمضان ہے تو اس حالت میں وہ کیا کرے؟ کیا اس دن کے روز ہے کی قضا اوا کر ہے گا؟

جواب ہے شخص جومہینہ ثابت ہونے ہے پہلے رمضان کی پہلی رات کوسوگیا تھا اور رات کو اس نے روز ہے کی نیت نہیں کی پھر وہ بیدار ہواتو طلوع فجر کے بعد اسے معلوم ہوا کہ آج رمضان ہے تو جب اسے بید معلوم ہوتو اس کے لیے کھانے پینے ہے رک جانا واجب ہے اور جمہور اہل علم کے نزوی کے اس پر اس دن کی قضا واجب ہے۔ میرے علم کے مطابق شخ الاسلام ابن تیمید رشائی کے علاوہ اور کسی نے اس مسئلے میں مخالفت نہیں کی۔ انہوں نے فرمایا ہے کہ نیت علم کے مطابق ہوجانے کے بعد جب وہ کھانا ور معذور ہے اس نے علم کے بعد جب وہ کھانا دم نہ ہوگا۔

معذور ہے اس نے علم کے بعد رات کی نیت کو ترک نہیں کیا کیونکہ وہ تو جاہل اور معذور ہے 'لہذا علم ہوجانے کے بعد جب وہ کھانا بین ترک کرے تو اس کاروزہ رکھنا تھے ہوگا اور اس قول کے مطابق اس کی فیصفالان منہ ہوگا۔

پید کرف مصف می مودد میں اس کے لیے کھانے پینے ہے رکنالازم ہوگا اوراس کی قضا بھی لازم ہوگی اورانہوں نے اس کا سب سے جہورعلماء کے نزد میک اس کے لیے کھانے پینے ہے رکنالازم ہوگا اوراس کی قضا بھی لازم ہوگی اورانہوں نے اس کا سب ہے بیان کیا ہے کہ اس نے دن کا ایک حصہ نیت کے بغیر گزارا ہے۔میری رائے میں اس مختص کے جن میں احتیاط اس بات میں ہے کہ وہ اس دن کی قضاادا کرے۔

روز ہ نہر کھنے کاعذر ختم ہونے پر کھانا پینا کیسا ہے؟

سوال جب کوئی انسان عذر کی وجہ سے روزہ چھوڑ دے اور پھر دن کو کسی وقت عذر ختم ہوجائے تو کیا دن کے باتی جھے میں وہ کھانے پینے سے رک جائے؟

۔۔ جواب اس کے لیے کھانے پینے ہے رکنالاز منہیں ہے کیونکہ اس مخص نے شریعت کی دلیل کی بنیاد پر روزہ چھوڑا تھا۔ شریعت نے اس خص کے لیے دوائی کے استعال کو جائز قرار دیا ہے جو دوائی کھانے کے لیے مجبور ہو، البذا جب وہ دوائی کھائے گاتو اس کا روزہ جاتا رہے گا، نیز اس خض کے حق میں اس دن کی حرمت نابت نہیں ہے کیونکہ اس روزہ ندر کھنے کی اجازت دی گئی ہے البتہ اس کے لیے قضا لازم ہوگی۔اس کی مثال اس طرح ہے جسے کوئی یہ دیکھے کہ ایک خض پانی میں غرق ہور ہا ہے اور وہ کیے کہ اگر میں پانی پی لوں تو اسے غرق ہونے سے بچا سکتا ہوں اور اگر پانی نہ بیوں تو میرے لیے اسے بچا ناممکن نہیں تو وہ پانی پی لے اور اب بچا لے اور باتی سارادن بھی کھا پی لے کیونکہ اس خض کے حق میں آج کی میرے لیے اسے بچا ناممکن نہیں تو وہ پانی پی لے اور اب بچا لے اور باتی سارادن بھی کھا پی لے کیونکہ اس خص کے حق میں آج کی حرمت نہیں ہے اس لیے کہ اس نے بمتعد اس نے بمتعد میں ہوئے گئی ہے کہ سے بھوک گئی تو میں ہوئے گئی نہ بی جیوئر تا اس سے نہیں کہ سکتے کیونکہ مریض ہوئو کیا ہم اس مریض سے بہر بھوئر کے اس کے لیے دورہ چھوڑ کے اس کے لیے دورہ چھوڑ کے اس کے لیے دورہ چھوڑ دیا سال ان میں ہوئو اس کا حکم بھی برعس ہوگا یعنی جوخص بغیر عذر کے روزہ چھوڑ دے اس کے لیے کھانے پینے سے باز رہنا لازم ہے کیونکہ اس کے لیے اور اس کے لیے اور اس کے لیے اور اس کے لیے کھانے ہینے میں کہ کی ہے البذر اس کے لیے لازم ہوگی۔ورن کی برعس ہوگا یعنی جوخص بغیر عذر کے روزہ چھوڑ دے تو اس کے لیے کھانے کے دن کی ہے حرمتی کی ہے لاز اس کے لیے لاز م ہوگی۔ورن کی بے حرمتی کی ہے لاز اس کے لیے لازم ہوگی۔ورن کی باتی جھے میں نہ کھائے ہے اور اس کے لیے اورا سے کے لیے اورا ہی کے لئے اور اے قضا بھی لازم ہوگی۔ورالگہ اعلمہ۔

### دائمی مریض روزے کے بجائے ہردن کے عوض مسکین کو کھانا کھلا دے

( ایک عورت جلطہ (مرگی وغیرہ) کے مرض میں مبتلا ہے اور اطبانے اسے روزے رکھنے سے منع کیا ہے تو اس کے بارے میں کیا تھم ہے؟ کیا تھم ہے؟

#### رجواب ارشاد باری تعالی ہے:

﴿ شَهْرُ رَمَضَانَ ٱلَّذِى أُنزِلَ فِيهِ ٱلْقُرْءَانُ هُدُّى لِلنَّاسِ وَيَيِّنَنَتِ مِنَ ٱلْهُدَى وَٱلْفُرْقَانِ فَمَن شَهِدَ مِنكُمُ ٱلظَّهْرَ فَلْيَصُمْهُ وَمَن كَانَ مَرِيضًا أَوْ عَلَى سَفَرِ فَمِدَّةٌ مِنْ أَسَامِ أُخَرُّ يُرِيدُ ٱللَّهُ بِحُمُ ٱلْيُسْرَوَلَا يُرِيدُ بِحُمُ ٱلْمُسْرَ﴾ (البغرة: ٢/ ١٨٥)

''رمضان کامہینہ (وہ ہے) جس میں قرآن نازل ہوا' جولوگوں کارہنما ہے اور (جس میں) ہدایت کی نشانیاں ہیں اور (جوتن و باطل کو) الگ الگ کرنے والا ہے تو جو کوئی تم میں ہے اس مہینے میں موجود ہوا ہے کہ پورے مہینے کے روز ہے رکھے اور جو بیار ہویا سفر میں ہوتو دوسرے دنوں میں (رکھ کر) ان کا شار پورا کر لے۔ اللہ تمھارے تی میں آسانی چاہتا ہے اور تختی نہیں چاہتا۔''

اورا گرمریض ایسا ہوجس کے صحت باب ہونے کی امید نہ ہوتو وہ ہردن کے عوض ایک مسکین کو کھانا کھلادے اور کھانا کھلانے کی کیفیت یہ ہے کہ ان میں چاول کی صورت میں کھانا تقسیم کردے اور زیادہ بہتر ہے کہ سالن وغیرہ کے لیے چاولوں کے ساتھ گوشت بھی دے دئے یامسکینوں کو بلاکر دو پہریا رات کا کھانا کھلادے۔ ریچم ہے اس مریض کے بارے میں جس کے صحت یاب ہونے ک امید نہ ہواور وہ مریض عورت جس کا سائل نے ذکر کیا ہے اسی قتم کی ہے کا لہٰذااس کے لیے واجب ہے کہ ہردن کے عوض ایک مسکین کو کھانا کھلا دے۔

مسافر کے نماز روزے کا حکم

سوال مسافر کانماز روزه کب اور کیے ہوگا؟

(جواب مافر کی نماز شہر سے نکلنے سے لے کروا پی آنے تک دور کعتیں ہے کیونکہ حضرت عائشہ ڈاٹھا کا قول ہے:

﴿ اَلْصَّلاَةُ أُوَّلُ مَا فُرِضَتْ رَحْعَتَينِ فَأْقِرَتْ صَلاَةُ السَّفَرِ وَأَنْيَمَتْ صَلاَةُ الْحَضَرِ و و في

رواية \_ وَزِيْدَ فِي صَلاَةِ الْحَضَرِ (صحيح البخاري، تقصير الصلاة، باب بقصر إذا خرج من

موضعه، ح:١٠٩٠ وصحيح مسلم، صلاة المسافرين وقصرها، باب صلاة المسافرين وقصرها، ح:١٨٥٥)

﴿ نَمَارَ يَهِلُ بِهُلُ دُور كُعْتِينَ فَرْضَ قرار دی گئي شيس، پُرسِمْ کی نماز کوتو برقر اررکھا گيا اور حضر کی نماز کو پورا کرديا گيا۔''

ادرا يک روايت بين الفاظ يہ بين: ' حضر کی نماز مين اضافہ کرديا گيا۔''

یں۔ اور حضرت انس بن ما لک جاتفۂ نے فرمایا

﴿خَرَجْنَا مَعَ النَّبِيِّ ﷺ مِنَ الْمَدِينَةِ إِلَى مَكَّةَ فَكَانَ يُصَلِّي رَكْعَتَينِ رَكْعَتَينِ حَتَّى رَجَعْنَا إِلَى الْمَدِينَةِ (صحيح البخاري، تقصير الصلاة، باب ماجاء في التقصير، ح:١٠٨١ وصحيح مسلم، صلاة المسافرين وقصرها، باب صلاة المسافرين وقصرها، ح:٦٩٣)

''ہم نی طَافِیْم کے ساتھ مدینے سے مکے کی طرف نکلے' تو آپ دودور کعت نماز پڑھتے رہے جتی کہ ہم مدینے لوٹ آئے۔'' مسافر اگر مقیم امام کے ساتھ نماز پڑھے تو چار رکعتیں پڑھے' خواہ وہ شروع سے نماز میں شامل ہویا اس کا پچھ حصہ فوت ہوگیا ہو۔ نبی طَافِیْم کے حسب ذیل فرمان کے عموم کا یہی تقاضا ہے:

﴿إِذَا سَمِعْتُمُ الْإِقَامَةَ فَامْشُوا إِلَى الصَّلَاةِ وَعَلَيْكُمُ بِالسَّكِينَةِ وَالْوَقَارِ وَلاَ تُسْرِعُوا فَمَا أَدْرَكْتُمْ فَصَلُّوا وَمَا فَاتَكُمْ فَأَتِمُّواً»(صحيح البخاري، الأذان، باب لا يسعى إلى الصلاة وليأت بالسكينة والوقار، ح:٦٣٦)

'' جبتم اقامت کوئن لوتو نماز کی طرف چلواورسکون و وقار کے ساتھ چلواور تیز نہ چلو۔ جو حصہ پالواسے بڑھ لواور جو فوت ہوجائے اسے پورا کرلو۔''

آپ کا بیفرمان کہ جو حصہ پالوا سے بڑھ لواور جونوت ہوجائے اسے پورا کرلوان مسافروں کے لیے بھی ہے جو چار رکعت پڑھنے والے امام کے پیچھے پڑھیں اور دیگرلوگوں کے لیے بھی حضرت ابن عباس ٹاٹٹنے سے پوچھا گیا: کیا وجہ ہے کہ مسافر انفرادی طور پر نماز بڑھے تو دور کعتیں پڑھتا ہے تو انہوں نے جواب دیا: سنت طور پر نماز بڑھے تو دور کعتیں پڑھتا ہے تو انہوں نے جواب دیا: سنت طریقہ یہی ہے۔ مسافر سے بھی نماز با جماعت ساقط نہیں ہے کیونکہ اللہ تعالیٰ نے اس کا تو حالت جنگ میں بھی تھم دیا ہے۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿ وَإِذَا كُنتَ فِيهِمْ فَأَقَمْتَ لَهُمُ الصَّكَوَةَ فَلْنَقُمْ طَآبِفَتُهُ مِنْهُم مَّعَكَ وَلْيَأْخُذُوٓا أَسْلِحَتُهُمْ فَإِذَا سَجَدُوا فَلْيَسَكُوا فَلْيُصَلُوا مَعَكَ ﴾ سَجَدُوا فَلْيَسَكُوا فَلْيُصَلُوا مَعَكَ ﴾ (النساء: ١٠٢/٤)

''اور (اے پیغمبر) جبتم ان (مجاہدین کے لئنگر) میں ہواوران کونماز پڑھانے لگوتو چاہیے کہ ان کی ایک جماعت تمھارے ساتھ سنچ ہوکر کھڑی رہے' پھر جب وہ سجدہ کرچکیں تو پیچھے ہوجائیں' پھر دوسری جماعت جس نے نماز نہیں پڑھی (ان کی جگہ) آئے اور تمھارے ساتھ نماز اواکرے''

مسافر جب اپنے شہر کے علاوہ دوسر سے شہر میں ہوتو واجب ہے کہ جب اذان سنے تو نماز با جماعت اداکر نے کے لیے متجد میں آئے بلاً بیکہ وہ مجد سے دور ہو باساتھیوں کے گم ہونے کا اندیشہ ہو۔اذان وا قامت سننے والے پر وجوب نماز باجماعت کے دلائل کے عموم کا بہی تقاضا ہے۔ مسافر ظہر مغرب اور عشا کی سننی مؤکدہ کے علاوہ دیگر تمام نوافل اداکر سکتا ہے۔ وہ نماز وتر 'تجد عشیٰ 'صبح کی سنتیں اور دیگر غیر مؤکدہ نوافل پڑھ سکتا ہے۔اگر مسافر چل رہا ہوتو اس کے لیے افضل بیر ہے کہ وہ ظہر وعصر اور مغرب وعشا کو جمع کی سنتیں اور دیگر غیر مؤکدہ وہ نوافل پڑھ سکتا ہے۔اگر مسافر کی رسکتا ہے 'جس کام میں زیادہ آسانی ہوؤوہ افضل ہے۔اگر مسافر کی جمع تقدیم و تا خیر کر سکتا ہے 'جس کام میں زیادہ آسانی ہوئوہ افضل ہے۔اگر مسافر کی جرج نہیں اور جستے ہوگیا ہوتو افضل ہے ہے کہ جمع نہ کر کے اتعلق ہے تو روزہ رکھنا افضل ہے اوراگر خدر کھے تو اس میں کوئی حرج نہیں اور جستے ون روزہ رکھنا افضل ہے اوراگر خدر کھے تو اس میں کوئی حرج نہیں اور جستے ون روزہ رکھنا افضل ہے اوراگر خدر کھے تو اس میں کوئی حرج نہیں اور جستے ون روزہ رکھنا افضل ہے اوراگر خدر کھے تو اس میں کوئی حرج نہیں اور جستے کہ بعد میں ان کی قضا اوا کر لے۔اگر روزہ نہ رکھنے میں زیادہ آسانی ہوتو افضل ہی ہے کہ روزہ نہ رکھے کے ونکہ اللہ تعالیمیں ۔ اس بات کو پہند فرما تا ہے کہ ان کی عطاکر دہ رخصتوں سے فائدہ اٹھا یا جائے۔ و الحمد لللہ رب العالمین .

#### اگرسفر میں مشقت زیادہ ہوتو روزہ نہر کھنا واجب ہے

ر السوال مشقت كرماته مسافر كروز ركف كر بار يل كياتكم ب؟

رجواب الیی مشقت جو قابل برداشت ہواس کے ساتھ روزہ رکھنا مکروہ ہے کیونکہ نبی مُلَّقَّمِ نے ایک شخص کو ویکھا تھا'جس پرسا یہ کیا

﴿لَيْسَ مِنَ الْبِرِّ الصَّوْمُ فِي السَّفَرِ»(صحيح البخاري، الصوم، باب قول النبي ﷺ لمن ظلل عليه واشتد الحر: "ليَس من البر الصيام في السفر"، ح:١٩٤٦ وصحيح مسلم، الصيام، باب جواز الصوم والفطر في شهر رمضان للمسافرين من غير معصية، ح:١١١٥)

''سفر میں روز ہ رکھنا نیکی نہیں ہے۔''

اورا گرروزہ رکھنے میں شدید مشقت ہوتو پھر واجب یہ ہے کہ روزہ نہ رکھا جائے کیونکہ ایک سفر میں جب لوگوں نے رسول اللہ سَلَّا کُلُم کی خدمت میں عرض کیا کہ روزہ ان کے لیے بہت مشکل ہوگیا ہے تو آپ نے روزہ افطار کر دیا 'پھرآپ کو بتایا گیا کہ بعض لوگوں نے اہمی تک روزہ رکھا ہوا ہے تو آپ نے فرمایا: ﴿ أُوْلَٰئِكَ الْعُصَاةُ أُولَٰئِكَ الْعُصَاةُ ﴾ (صحيح مسلم، الصيام، باب جواز الصوم والفطر في شهر رمضان للمسافر من غير معصية، ح:١١١٤)

" بيلوگ نافرمان بين بيلوگ نافرمان بين "

جن لوگوں کے لیے روزہ رکھنا مشکل نہ ہو ان کے لیے افعن سے کہ وہ رسول اللہ مُثَاثِیْمُ کی اقتدا میں روزہ رکھیں کیونکہ آپ روزہ رکھا کرتے تھے جیسا کہ حصرت ابوالدرواء ڈٹاٹیؤے روایت ہے:

النَّرَجْنَا مَعَ رَسُولِ اللهِ ﷺ فِي شَهْرِ رَمَضَانَ فِي حَرِّ شَدِيدٍ \_ إِلَى أَنْ قَالَ \_ وَمَا فِينَا صَائِمٌ إِلاَّ رَسُولُ اللهِ ﷺ وَعَبْدُاللهِ بْنُ رَوَاحَةً (صحيح البخاري، الصوم، باب بعد باب: إذا صام اياما من رمضان ثم سافر، ح:١٩٤٥ وصحيح مسلم، الصيام، باب التخيير في الصوم والفطر في السفر، ح:١٩٢٥ واللفظ له)

۔ ''ہم رسول مَثَاثِیْجُ کے ساتھ ماہ رمضان میں سخت گرمی کے موسم میں نکلے' وہ بیان کرتے ہیں کہ' ہم میں رسول اللّه مَثَاثِیْجُ اور عبدالله بن رواحه جناتیُو کے سوااور کوئی روز ہ دار نہ تھا۔''

### اگرسفر میں آسانی اور سہولت ہو تو روزہ رکھنا افضل ہے

<u>سوال</u> سافر کے روزے کے بارے میں کیاتھم ہے جب کہ عصر حاضر میں جدید ذرائع آمدورفت کے باعث روزہ مسافر کے لیے کوئی مشکل نہیں ہے۔

جواب مسافرروزه ركه سكتاب اور جيور بهي سكتاب كيونكدار شاد باري تعالى ب:

﴿ وَمَن كَانَ مَمِ يضَّ أَوْ عَلَىٰ سَفَرٍ فَعِدَّةٌ مِّنْ أَسَيَامِ أَخَرُّ ﴾ (الفرة: ٢/ ١٨٥)

''اور جو پیار ہویاسفر میں ہوتو دوسرے دنوں میں (روزہ رکھ کر)ان کا شار بورا کرلے۔''

حضرات صحابۂ کرام بخالتی جب نبی منافقیم کے ساتھ سفر کرتے تو ان میں ہے بعض روز ہ رکھ لیتے اور بعض روز ہ نہ رکھتے کیکن ان میں ہے کوئی کسی پرعیب نہ لگا تا تھا۔ نبی منافیق کم سفر میں روز ہ رکھ لیا کرتے تھے ۔حضرت ابوالدرداء دفافیق نے بیان کیا ہے:

الخَرَجْنَا مَعَ رَسُولِ اللهِ ﷺ فِي شَهْرِ رَمَضَانَ فِي حَرِّ شَدِيدٍ \_ إِلَى أَنْ قَالَ \_ وَمَا فِينَا صَائِمٌ إِلاَّ رَسُولُ اللهِ ﷺ وَعَبْدُاللهِ بْنُ رَوَاحَةً (صحيح البخاري، الصوم، باب بعد باب: إذا صام اياما من رمضان ثم سافر، ح: ١٩٤٥ وصحيح مسلم، الصيام، باب التخيير في الصوم والفطر في السفر، ح: ١١٢٢ واللفظ له)

''ہم رسول اللہ طَالِیُّا کے ساتھ ماہ رمضان میں سخت گرمی کے موسم میں نکلے'' وہ بیان کرتے ہیں کہ''ہم میں رسول اللہ طَالِیُّا م اور عبداللہ بن رواجہ رفائھ کے سوااور کوئی روزہ دار نہ تھا۔''

ما فر کے بارے میں فاعدہ بیہ ہے کدا سے روزہ رکھنے اور ندر کھنے کے بارے میں اختیار ہے اگرروزہ رکھنے میں مشقت ندہوتو

پھر روزہ رکھن افضل ہے کیونکہ اس میں درج ذیل نین فوائد ہیں: ۞ اس میں رسول اللہ مظافیاً کی افتد اہے۔ ۞ اس میں سہولت ہے
کیونکہ انسان جب دوسر بے لوگوں کے ساتھ مل کر روزہ رکھے تو اس میں آسانی ہوتی ہے۔ ۞ اس سے انسان جلد بری الذمہ ہوجاتا
ہے۔ اوراگر روزہ رکھنے میں وشواری ہو تو ندر کھے کیونکہ اس حالت میں سفر میں روزہ رکھنا نیکی نہیں ہے۔ نبی کریم شافیاً نے جب
ایک شخص کود کیھا کہ اس پرسامہ کیا گیا ہے اورلوگوں کا اس پر بچوم ہے تو آپ نے پوچھا:''میرکیا ہے؟''صحابہ نے بتایا کہ ایک روزہ دار
ہے تو آپ نے فرمایا:

﴿لَيْسَ مِنَ الْبِرِّ الصَّومُ فِي السَّفَرِ﴾(صحيح البخاري، الصوم، باب قول النبي ﷺ لمن ظلل عليه واشتد الحر: "ليس من البر الصيام في السفر"، ح:١٩٤٦ وصحيح مسلم، الصيام، باب جواز الصوم والفطر في شهر رمضان للمسافرين من غير معصية، ح:١١١٥)

''سفر میں روز ہ رکھنا نیکی نہیں ہے۔''

اس عموم کوایسے شخص پرمحمول کیا جائے گا جسے روزہ رکھنا بہت گراں محسوں ہوتا ہو اس لیے ہم کہتے ہیں کہ عصر حاضر میں سفر آسان ہے جسیا کہ سائل نے کہااورا کثر و بیشتر صورتوں میں روزہ گراں محسوں نہیں ہوتا' لہٰذا افضل میہ ہے کہ روزہ رکھالیا جائے۔

### مسافر مکہ پہنچنے پرروزہ جھوڑ دے تا کہ آسانی سے عمرہ کرسکے

سوال مسافر جب روزے کی حالت میں مکہ میں پہنچ جائے تو کیاوہ روزہ چھوڑ دے تا کہوہ آسانی کے ساتھ عمرہ اوا کرسے؟ جواب نبی مُلَاثِیْمُ فتح کے سال مکہ میں میں رمضان کو واخل ہوئے تھے اور اس وقت آپ نے روزہ نہیں رکھا ہوا تھا' مکہ میں آپ نماز بھی دور کعت پڑھتے اور اہل مکہ سے فرماتے تھے:

> «يَا أَهْلَ مَكَّةَ أَتِمُّوا فَإِنَّا قَوْمٌ سَفْرٌ»(موطأ إمام مالك، الحج، ح:٢٠٢، ٢٠٣ وكتاب السفر(١٩) ''اےابل! مَدَثم این نماز پوری کرلؤ ہم مسافرلوگ ہیں۔''

اور سی بخاری سے نابت ہوتا ہے کہ آپ نے مہینے کے باتی ایام میں بھی کے میں روز بنیں رکھے کوئکہ آپ مسافر تھے۔ کمہ پہنچ کرعمرہ کر نے والے کاسفر تم نہیں ہوتا اورا گر کمہ میں آتے وقت اس نے روزہ ندرکھا ہوتو اس کے لیے بیدا زم نہیں کہ کھانے پینے سے رکار ہے۔ بعض لوگ سفر میں بھی روز ہ رکھتے رہتے ہیں اور وہ یہ بچھتے ہیں کہ موجودہ وقت میں روزے رکھنے میں کوئی دھواری نہیں ہے الہذاروزے کی حالت میں جب مکہ مکرمہ میں جینچتے ہیں تو وہ بہت تھے ہوتے ہیں اور کہتے ہیں کیاروزے کو جاری رکھوں اور عمرہ کوروزہ افطار کرنے کے بعداوا کروں یا روزہ جھوڑ دوں اور مکہ پہنچنے کے فوراً بعدعمرہ اوا کرلوں؟ اس صورت میں ہم اس کے لیے کہیں گئے کہ افسل میہ ہے کہتم روزہ چھوڑ دوتا کہ مکرمہ میں جہنچنے کے فوراً بعد ہشاش بشاش ہوکر عمرہ اوا کرسکو کوئکہ عمرے کے لیے آنے والے کے لیے سنت میہ ہے کہوہ مکرمہ میں جہنچنے کے فوراً بعدعمرہ اوا کرے۔ نبی ٹائٹی جب عمرے کے لیے مکہ مکرمہ میں جہنچنے کے فوراً بعد عمرہ اوا کرے۔ نبی ٹائٹی جب عمرے کے لیے مکہ مکرمہ نشریف لاتے تو آپ فوراً عمرہ ادا فرماتے حتی کہ اپنی سواری کو بھی مبور حرام کے باس بھاتے اور عمرہ ادا کرنے کے لیے مبور میں ان اور کی دن کے وقت چاتی چو بند ہو کر عمرہ کر سکواس سے افضل ہے کہ دن جاتے 'لہذا اے عمرہ ادا کرنے والے! ہمھاراروزہ چھوڑ وینا تا کہ دن کے وقت چاقی چو بند ہو کر عمرہ کر سکواس سے افضل ہے کہ دن

حالت روزہ میں گزارواور پھرروزہ افطار کرنے کے بعدرات کوعمرہ ادا کرو۔ نی اکرم ٹاٹیٹا سے بیٹابت ہے کہ غزوہ فتح کے سفر میں آپ روزے کی حالت میں تھے'لوگوں نے آپ کی خدمت اقدس میں حاضر ہوکر عرض کی:''اے اللہ کے رسول!لوگوں کوروزے کی وجہ سے بہت مشکل پیش آرہی ہےاوروہ اس انتظار میں ہیں کہ آپ کیا طرزعمل اختیار فرماتے ہیں۔''

یے عصر کے بعد کا وقت تھا'نی اکرم ٹاٹیٹی نے پانی طلب فر مابا اورا سے نوش جان فر مالیا۔لوگ دیکھ رہے تھے کہ آپ نے اثنائے سفر روزہ افطار کردیا اورافطار بھی دن کے آخری جھے میں کیا<sup>©</sup> اور بیسب اس لیے تھا کہ آپ امت کے لیے اس بات کو بیان فر مادیں کہ یہ جائز ہے۔ بعض لوگوں کا تکلف اور مشقت کے ساتھ سفر میں حالت روزہ میں رہنا بلا شک خلاف سنت ہے اورا لیے لوگوں پر نبی اکرم مٹاٹی کا پیفرمان صادق آتا ہے:

﴿لَيْسَ مِنَ الْبِرِّ الصَّوْمُ فِي السَّفَرِ ﴾(صحبح البخاري، الصوم، باب قول النبي ﷺ لمن ظلل عليه واشتد الحر: 'ليس من البر الصيام في السفر'، ح:١٩٤٦ وصحبح مسلم، الصيام، باب جواز الصوم والفطر في شهر رمضان للمسافرين من غير معصية، ح:١١١٥)

"سفر میں روز ہ نیکی نہیں ہے۔"

## دودھ پلانے والی عورت روز ہ ترک کرنے پر قضاا دا کرے گی

ر السوال کیادودھ پلانے والی عورت کے لیے بیر جائز ہے کہ وہ روزہ چھوڑ دے؟ چھوڑ ہے ہوئے روزوں کی قضا کب ادا کرے؟ کیا وہ قضا کے بجائے مسکینوں کو کھانا بھی کھلا سکتی ہے؟

جواب دودھ پلانے والی عورت کوروزے کی حالت میں دودھ کم ہوجانے کی وجہ سے بچے کو نقصان پینچنے کا اندیشہ ہوتو وہ روزے حچوڑ سکتی ہےاورا سے بعد میں ان روزوں کی قضاادا کرنا ہوگی کیونکہ پیمریض کے مشابہ ہوگی جس کے بارے میں اللہ تعالی نے قرآن مجید میں فرمایا ہے:

﴿ وَمَن كَانَ مَرِيضًا أَوْ عَلَى سَفَرٍ فَعِـدَةٌ مِنْ أَسَيَامٍ أُخَرَّ يُرِيدُ اللّهُ بِحُمُ ٱلْيُسْرَ وَلَا يُرِيدُ بِحُمُ ٱلْمُسْرَ﴾ (البقرة: ٢/ ١٨٥)

''اورجو بیار ہو یا سفر میں ہوتو دوسرے دنوں میں (روز ہے رکھ کر)ان کا شار پورا کرلے۔اللہ تمھارے فق میں آسانی جاہتا ہےاور تختی نہیں جاہتا۔''

جب رکاوٹ دور ہوجائے تو اسے روز وں کی قضاادا کرتا ہوگی۔قضا یا تو سردیوں کے موسم کے چھوٹے اور ٹھٹڈے دنوں میں ادا کرلے یا اگلے سال لیکن اس کے لیے مسکینوں کو کھانا کھلانا جائز نہیں کیونکہ روزے کے بجائے کھانا اس عذریا مرض کی صورت میں کھلایا جاسکتا ہے جس کے زائل ہونے کی امید ہی نہ ہو۔

صحيح مسلم، الصيام، باب حواز الصوم و الفطر في شهر رمضان للمسافر من غير معصية، حديث: 4\*11

## آ رام وسکون حاصل کرنے سے روزے کی صحت پر کوئی اثر نہیں پڑتا

ر السوال اگر روزه دار بھوک اور پیاس کی شدت کی وجہ سے دن کا اکثر حصہ لیٹ کر گز ارے تو کیا اس سے روز ہے کی صحت پر کوئی اثر مڑے گا؟

رجواب اس سے روزے کی صحت پر کوئی اٹر نہیں پڑے گا بلکہ اس میں اجروثواب زیادہ مٹے گا کیونکہ رسول اللہ مُثَاثِیْ نے حضرت عائشہ را ہیں سے فرمایا تھا:

﴿ وَلَكِنَّهَا عَلَى قَدْرِ نَفَقَتِكِ أَوْ نَصَبِكِ﴾ (صحيح البخاري، العمرة، باب أجر العمرة على قدر النصب، ح: ١٧٨٧ وصحيح مسلم، الحج، باب إحرام النفساء ...، ح: ١٢١١ (١٢٦) ''اسكا ثوابتمهار يـ ترج يا تكليف برداشت كرنے كے بقدر ہوگا۔''

الله تعالیٰ کی اطاعت و بندگی میں انسان کوجس قدر زیادہ تھکاوٹ ہوائی قدراہے زیادہ اجروثواب ملے گا۔اس کے ساتھ وہ ایسا کا مبھی کرسکتا ہے جس سے روز ہے کی شدت میں کمی آجائے مثلاً وہ پانی سے ٹھنڈک حاصل کرسکتا ہے یا ٹھنڈی جگہ بیٹھ سکتا ہے۔

#### رمضان کے روزے کے لیے ایک ہی بارنیت کافی ہے

سوال کیارمضان کے روزے کے لیے ہردن نیت کرنی چاہیے یا سارے مہینے کی ایک بارنیت ہی کافی ہے؟ جوآب رمضان کے آغاز میں پورے مہینے کے لیے ایک ہی نیت کافی ہے کیونکہ روزہ دارا گر ہررات ہرروزے کی نیت نہ بھی کرے تو اس نے مہینے کے شروع سے اس کی نیت کررکھی ہے۔ اگر اس نے مہینے کے درمیان سفر یا مرض وغیرہ کی وجہ سے پھھ روزے چھوڑے تو پھراسے دوبارہ نیت کرنی چاہیے کیونکہ اس نے سفر ومرض وغیرہ کی وجہ سے روزے چھوڑ کرنیت کوتوڑ دیا تھا۔

### کیا بغیر کھائے پیے صرف توڑنے کی نیت سے روز ہ باطل ہو جائے گا؟

سوال کھانے یا پینے کے بغیر روزہ تو ڑنے کی نیت کرنے سے کیاروزہ دارکا روزہ ٹوٹ جائے گا؟

جواب معلوم بات ہے کہ روزہ نیت اور پھے چیزوں کے ترک کرنے کے مجموعہ کا نام ہے۔انسان روزے کے منافی چیزوں کے ترک کرنے کے مجموعہ کا نام ہے۔انسان روزے کہ منافی چیزوں کے ترک کرنے کے ساتھ تقرب الہی کے حصول کے لیے روزے کی نیت کرتا ہے اورا گروہ یہ ارادہ کر لے کہ اس نے بالفعل روزے کو ترک کردیا ہے تو اس سے روزہ باطل ہوجائے گالیکن روزہ اگر رمضان کا ہوتو غروب آفتاب تک اسے کھانے پینے سے بازرہنا ہوگا کیونکہ جو شخص کسی عذر کے بغیر رمضان کا روزہ چھوڑئے اس کے لیے کھانے پینے سے رکنا اور اس روزے کی قضا اوا کرنا لازم ہے۔

اگر وہ پختہ عزم نہ کرے اور تردو سے کام لے تو اس مسئلے میں علماء میں اختلاف ہے۔ بعض نے کہا ہے کہ اس کا روزہ باطل ہوجائے گا کیونکہ اصل بقائے نیت ہے حتی کہ وہ اسے تو ڑنے ہوجائے گا کیونکہ اصل بقائے نیت ہے حتی کہ وہ اسے تو ڑنے

كا پخترىم كرلے قوى مونے كى وجه مير يزدكيك بھى يكى قول رانچ بـ والله اعلم.

### بھول کر کھانے پینے سے روز ہیں ٹو شا

سوال روزہ دارا گربھول کر کھالے تو اس کے بارے میں کیا تھم ہے؟ اور جواسے دیکھ رہا ہؤاس کے لیے کیا واجب ہے؟ جواب جوشخص روزے کی حالت میں بھول کر کھا پی لے تو اس کا روزہ صحیح ہے لیکن جب اسے یا د آ جائے تو اس کے لیے رک جانا واجب ہے جتی کہ اگر لقمہ یا پانی کا گھونٹ اس کے منہ میں ہوتو اسے بھینک دینا واجب ہے۔ اس کے روزے کے صحیح ہونے کی دلیل حضرت ابو ہریرہ ڈاٹنڈ سے مروئ نبی مَالیّٰ کی بیصدیث ہے:

" مَنْ نَسِيَ وَهُوَ صَائِمٌ فَأَكَلَ أَوْ شَرِبَ فَلْيُتِمَّ صَوْمَهُ فَإِلَّمَا أَطْعَمَهُ اللهُ وَسَقَاهُ (صحيح البخاري، الصوم، باب إذا أكل أو شرب ناسيًا، ح:١٩٣٣ وصحيح مسلم، الصيام، باب أكل الناسي وشربه وجماعه لا يفطر، ح:١١٥٥ واللفظ له)

''جوروزه دار بھول کر کھایا پی لےتو اسے اپناروزہ پورا کرنا جاہیے' کیونکہ اسے اللہ تعالیٰ نے کھلایا پلایا ہے۔''

چنانچ بھول كرممنوع فعل كارتكاب برانسان مواخذة بيس بدارشاد بارى تعالى ب:

﴿ رَبِّنَا لَا تُوَاخِذُنَا إِن لَسِينَا أَوْ أَخْطَأُمَّا ﴾ (القرة: ٢٨٦/٢)

''اے ہمارے پروردگار!اگرہم ہے بھول یا چوک ہوگئی ہوتو ہم سےمؤاخذہ نہ سیجیے۔''

اوراس کے جواب میں اللہ تعالی فرماتا ہے کہ میں نے الیا ہی کیا۔ جو محض اسے دیکھے اس کے لیے واجب ہے کہ اسے یاد دلا دے کیونکہ یہ برائی سے روکنا ہے اور نبی مَنْ اللّٰمِ اللّٰہِ نے فرمایا ہے:

«مَنْ رَأَى مِنْكُمْ مُنْكَرًا فَلْيُغَيِّرُهُ بِيَدِهِ فَإِنْ لَمْ يَسْتَطِعْ فَبِلِسَانِهِ فَإِنْ لَمْ يَسْتَطِعْ فَبِقَلْبِهِ»(صحبح مسلم، الإيمان، باب كون النهي عن المنكر من الإيمان، ح:٤٩)

'' تم میں سے جو خص برائی دیکھے تو اسے ہاتھ سے مٹاد نے اگر اس کی طاقت نہ ہوتو زبان سے سمجھادے اور اگر اس کی بھی طاقت نہ ہوتو ول سے براجانے۔''

لاریب!روزہ دار کا حالت روزہ میں کھاٹا پیٹا برائی ہےاور حالت نسیان میں موّا خذہ نہ ہونے کی وجہ سے قابل معافی ہے کیکن د کیھنے والے کے لیے کوئی عذر نہیں ہے' لہٰ ذاوہ اسے یاد دلائے اور اس سے منع کرے۔

### روز ہ دارسرمہ استعال کرسکتا ہے

سوال روزه دار کے لیے سرمداستعال کرنے کے بارے میں کیا حکم ہے؟

جواب روزہ دار کے لیے سرمہ استعمال کرنے میں کوئی حرج نہیں۔ای طرح آگھ اور کان میں دوائی کا قطرہ ڈالنے میں بھی کوئی حرج نہیں خواہ وہ اس کا ذاکقہ حلق میں محسوس کرے۔اس سے روزہ نہیں ٹوٹے گا کیونکہ بینہ تو کھانا پینا ہے اور نہ کھانے پینے کے معنی میں ہیں انصاب کا داکھ سے ابدا جو چیزیں کھانے پینے کے معنی میں نہیں ہیں انصیں ان کے ساتھ نہیں ماایا جاسکتا۔ شیخ الاسلام ابن

تیمید بطاف نے بھی اس قول کو اختیار کیا ہے اور درست بھی یہی ہے۔اگر کسی نے ناک میں دوائی کا قطرہ ڈالا اوروہ اس کے پیٹ میں چلا گیا تو اس سے روز ہ ٹوٹ جائے گا کیونکہ نبی شافیج نے فرمایا ہے:

«بَالِغْ فِي الاِسْتِنْشَاقِ إِلاَّ أَنْ تَكُونَ صَائِمًا»(سنن أبي داود، الطهارة، باب في الاستنثار، ح:١٤٢ وسنن النسائي، الطهارة، باب المبالغة في الاستنشاق، ح:٨٧)

'' ناک میں پانی چڑھانے میں خوب مبالغے سے کام لوالاً میدکم روزہ دار ہو۔''

#### روز ہ دار کے لیے مسواک اور خوشبواستعال کرنا جائز ہے

سوال روزہ دار کے لیے مسواک اور خوشبواستعال کرنے کے بارے میں کیا حکم ہے؟

جواب صحیح بات یہ ہے کہ دن کے ابتدائی اور آخری مصے میں بھی مسواک کرناروزہ دار کے لیے سنت ہے کیونکہ نبی مُلَافِیًا نے فرمایا:

«اَلسُّورَاكُ مَطْهَرَةٌ لِلْفَمِ مَرْضَاةٌ لِلرَّبِ٣(صحيح البخاري معلقًا، الصوم، باب السواك الرطب واليابس

للصائم رسنن النسائي، الطَّهارة، باب الترغيب في السواك، ح:٥)

"مسواک کرنے سے مندصاف ہوجاتا ہےاوررب راضی ہوجاتا ہے۔"

#### اور نبی مُنافِظُ نے فرمایا:

﴿لَوْ لاَ أَنْ أَشُقَّ عَلَى أُمَّتِي لأَمَرْتُهُمْ بِالسَّوَاكِ مَعَ كُلِّ صَلاَةٍ»(صحيح البخاري، الجمعة، باب السواك يوم الجمعة، ح:٨٨٧ وصحيح مسلم، الطهارة، باب السواك، ح:٢٥٢)

''اگر مجھے امت کے مشقت میں پڑجانے کا اندیشہ نہ ہوتا تو میں خصیں ہرنماز کے ساتھ مسواک کرنے کا حکم دیتا۔''

اس طرح روزہ دار کے لیے خوشبوبھی دن کے ابتدائی جھے سے لے کرآخری جھے تک ہر وقت جائز ہے خواہ خوشبو بخور کی شکل میں ہویا تیل وغیرہ کی صورت میں مگر بخور کوناک کے ساتھ سوگھنا جائز نہیں کیونکہ بخو رکے محسوس ہونے اور نظر آنے والے اجز اہوتے ہیں جو بخور سوٹکھنے کی صورت میں ناک کے اندر داخل ہوکر معدے تک پہنی جاتے ہیں۔ جبیبا کہ نبی مثل فیٹر نے حضرت لقیط بن صبرہ ڈٹائٹرڈ سے فربایا تھا

﴿بَالَغُ فِي الاِسْتِنْشَاقِ إِلاَّ أَنْ تَكُونَ صَائِمًا»(سنن أبي داود، الطهارة، باب في الاستنثار، ح:١٤٢ وسنن النساني، الطهارة، باب المبالغة في الاستنشاق، ح:٨٧)

'' ناک میں پانی چڑھانے میں خوب مبالغے سے کام لوالاً بید کیم روزہ دار ہو۔''

#### روز ہ تو ڑنے والی چیزیں

سوال روزے کو فاسد کردیے والی چیزیں کون کون ی بین؟

جواب روزے کو فاسد کردیے یعنی توڑ دیے والی چیزیں حسب ذیل ہیں: ﴿ جماعُ- ﴿ کھانا- ﴿ بِینا- ﴿ شَهوت کے ساتھ منی کا نکلنا- ﴿ جو چیز کھانے پینے کے معنی میں ہو- ﴿ جان بوجھ کرتے کرنا- ﴿ سِینَگی لَکُوانے سے خون کا نکلنا- ﴿ حِض ونفاس کے خون کا جاری ہونا۔ کھانے پینے اور جماع سے روزے کے ٹوٹ جانے کی دلیل حسب ذیل ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿ فَأَلْنَنَ بَسِيْرُوهُنَّ وَأَبْتَعُوا مَا حَتَبَ اللَّهُ لَكُمُّ وَكُلُواْ وَأَشْرَبُواْ حَقَّى يَتَبَيّنَ لَكُرُ الْخَيْطُ الْأَبْيَضُ مِنَ الْخَيْطِ الْأَبْيَضُ مِنَ الْخَيْطِ الْأَبْيَضُ مِنَ الْخَيْطِ الْأَسْوَدِ مِنَ الْفَتَجِرِ ثُمَّ أَيْتُواْ السِّيَامَ إِلَى النِّيلُ ﴾ (البقرة: ١٨٧/٢)

''ابتم کواختیار ہے کہ ان سے مباشرت کرواور اللہ نے جو چیزتمھارے لیے لکھ رکھی ہے (یعنی اولاد) اس کو (اللہ سے) طلب کرواور کھا وَاور بیو یہاں تک کہ شنج کی سفید دھاری (رات کی) سیاہ دھاری سے الگ نظر آنے لگئے پھرروزے کورات تک یورا کرو''

شہوت کے ساتھ منی کے انزال سے روز ہ ٹوٹ جانے کی دلیل روزے کے بارے میں بیر حدیث قدی ہے:

«يَتُوْكُ طَعَامَهُ وَشَرَابَهُ وَشَهْوتَهُ مِنْ أَجْلِي ٩(صحيح البخاري، الصوم، باب فضل الصوم، ح:١٨٩٤)

''وہ میری وجہ سے اپنے کھانے پینے اور شہوت کوچھوڑتا ہے۔''

اورانزال شہوت ہے کیونکہ نی مُنافِیزًا نے فر مایا ہے:

﴿ فِي بُضْعِ أَحَدِكُمْ صَدَقَةٌ قَالُوا يَارَسُولَ اللهِ أَيَأْتِي أَحَدُنَا شَهْوَتَهُ وَيَكُونُ لَهُ فِيهَا أَجْرٌ؟ قَالَ: أَرَأَيْتُمْ لَوْ وَضَعَهَا فِي حَرَامٍ \_ أَكَانَ عَلَيْهِ فِيهَا وِزْرٌ؟ \_ فَكَذَٰلِكَ إِذَا وَضَعَهَا فِي الْحَلَالِ كَانَ لَهُ أَجْرٌ (صحيح مسلم، الزكاة، باب بيان اسم الصدقة يقع على كل نوع من المعروف، ح:١٠٠١)

''تم میں سے کسی ایک کے اپنی شرم گاہ استعال کرنے میں بھی صدقہ ہے' صحابہ کرام نشائیڈ نے عرض کیا: یا رسول اللہ! کیا ہم میں سے جب کوئی اپنی شہوت کو پورا کرنا ہے تو اس میں بھی اس کے لیے اجر ہے؟ آپ نے فرمایا:'' یہ بناؤ اگر وہ حرام میں اسے رکھتا تو کیا اسے گناہ نہ ہوتا؟ پھراس طرح جب وہ اسے حلال میں رکھتا ہے' تو اسے اس کا اجروثواب ملتا ہے۔''

جس چیز کورکھا جاتا ہے وہ اچھاتی ہوئی منی ہے۔ اس وجہ سے رائج قول یہ ہے کہ فدی سے روزہ فاسد نہیں ہوتا خواہ وہ شہوت اورجہم سے جسم لگانے کی صورت میں خارج ہوئی ہو بشرطیکہ جماع نہ ہو۔ پانچویں چیز جس سے روزہ فاسد ہوجا تا ہے وہ ہے جو کھانے پینے کے معنی میں ہو مثلاً وہ انجکشن جو غذائیت کا کام دے اور جس کے ساتھ انسان کھانے پینے سے بے نیاز ہوجاتا ہے۔ اور جو کسی چیز کے معنی پینا تو نہیں لیکن یہ کھانے پینے کے معنی میں ہے' کیونکہ اس سے انسان کھانے پینے سے بے نیاز ہوجا تا ہے۔ اور جو کسی چیز کے معنی میں ہوتو میں ہواس کے لیے وہی تھم ہوتا ہے جو اس اصل چیز کا ہو۔ وہ انجکشن جو غذائی ضرورت کو پورا کرے نہ وہ کھانے پینے کے معنی میں ہوتو اس سے روزہ نہیں ٹو نٹا 'خواہ ٹیکہ رگ میں لگایا جائے یا پھوں میں یا جسم میں کسی دوسری جگہ چھٹی چیز جس سے روزہ فاسد ہوجا تا ہے وہ جان ہو جھ کرتا ہے۔ حضرت ابو ہریرہ ناٹھ کے سے میں صدیت میں ہے کہ نبی تا پھٹے کے فرمایا:

«مَنْ ذَرَعَهُ الْقَيِءُ فَلَيْسَ عَلَيْهِ قَضَاءٌ وَمَنِ اسْتَقَاءَ عَمَدًا فَلْيَقْضِ»(سنن أبي داود، الصوم، باب الصائم يستقيء عمدا، ح: ٢٣٨٠ وجامع الترمذي، الصوم، باب ماجاء فيما استقاء عمدا، ح: ٧٢٠) '' جے خود بخو دیے آجائے'اس پر قضالا زم نہیں ہے لیکن جوخود جان بوجھ کرتے کرے'اسے قضادین جا ہے۔''

اس میں حکمت میہ ہے کہ جب انسان نے کرے گا' تو وہ اپنے پیٹ کو کھانے سے خالی کردے گا اورجہم اس چیز کی ضرورت محسوس کرے گا' جو اس خلا کو پر کرئے للہٰذا ہم میہ کہتے ہیں کہ فرض روزے میں انسان کے لیے نے کرنا جائز نہیں ہے کیونکہ نے کرے وہ اپنے واجب روزے کو فاسد کرلے گا۔ ساتویں چیز جس سے روزہ فاسد ہوجاتا ہے وہ سینگی کے ذریعے سے خون کا نکلوانا ہے کیونکہ نبی سکا لیکھٹنے نے فرمایا ہے:

«أَفْطَرَ الْحَاجِمُ وَالْمَحْجُومُ»(صحيح البخاري معلقا، الصوم، باب الحجامة والقيء للصائم وجامع الترمذي، الصوم، باب كراهية الحجامة للصائم، ح: ٧٧٤)

''سینگی لگانے اورلگوانے والے کاروز ہ ٹوٹ جاتا ہے۔''

آتھویں چیز جس سے روزہ فاسد ہوجاتا ہے وہ حیض ونفاس کے خون کا لگانا ہے کیونکہ نبی عَلَیْمُ ان فیصل اللہ اللہ اللہ «اَکَیْسَ إِذَا حَاضَتْ لَمْ تُصَلِّ وَلَمْ تَصُمْ (صحیح البخاري، الحیض، باب ترك الحائض الصوم، ح: ۲۰۶ وصحیح مسلم، الإیمان، باب بیان نقصان الإیمان بنقص الطاعات ح: ۷۹)

'' جىب عورت جائضه ہوتی ہےتو کیاوہ نماز اورروز ہنیں چھوڑتی ؟''

اہل علم کا اجماع ہے کہ حیض و نفاس والی عورت کا روزہ رکھنا صحیح نہیں ہے۔ان مذکورہ بالا تمام چیزوں کے ساتھ روزہ فاسد ہوجا تا ہے بشرطیکہ: ۱0 سے علم ہو۔ 10 سے یا دہو۔ 10س کا قصد وارادہ ہو۔ان شرائط کی تفصیل حسب ذیل ہے:

اسے علم شری اور وقت کے بارے میں علم ہو۔اگر کوئی شخص جالل ہے اور اسے علم شری معلوم نہیں یا اسے وقت کاعلم نہیں تو اس
 کاروزہ صبح ہے۔ارشاد باری تعالی ہے:

﴿ رَبَّنَا لَا تُتَوَاخِذُكَ إِن نَسِينَآ أَوْ أَخْطَأُنَّا ﴾ (البقرة: ٢٨٦/٢)

''اے ہمارے پروردگار!اگرہم ہے بھول یا چوک ہوگئی ہوتو ہم سےموَاخذہ نہ کیجیے۔''

اوراللدتعالی اس کے جواب میں فرماتے ہیں:

﴿قَدْ فَعَلْتُ﴾(صحيح مسلم، الايمان، باب بيان تجاوز الله تعالى عن حديث النفس والخواطر بالقلب إذا لم تستقر وبيان أنه سبحانه وتعالى لم يكلف إلا ما يطاق ... ح:١٢٦ وجامع الترمذي، تفسير القرآن، باب سورة البقرة، ح:٢٩٩٢)

"میں نے ایبائی کیا۔"

نیز ارشاد باری تعالی ہے:

﴿ وَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ فِيمَا آخَطَأْتُم بِدِ، وَلَكِن مَّا تَعَمَّدَتْ قُلُوبُكُمْ ﴾ (الأحزاب: ٢٣/٥)

''اور جو بات تم سے غلطی کے ساتھ ہوگئ ہواس میں تم پر کوئی گناہ نہیں لیکن جوقصد دل سے کرو (اس پر مواخذہ ہے۔'') یہ دو دلیلیں عام ہیں جب کہ روزے کے بارے میں خاص دلائل بھی سنت سے ثابت ہیں صحیح بخاری میں حضرت عدی بن حاتم والنو کی حدیث ہے کہ انہوں نے روزہ رکھا اور اپنے تکیے کے بنچے اونٹ کا گھٹٹا باند صنے والی دورسیاں رکھ لیس جن میں سے ایک سیاہ اور دوسری سفیدتنی اور انہوں نے کھانا پینا شروع کر دیاحتی کہ سفیدری جب سیاہ سے واضح ہوگئ تو وہ کھانے سے رکے۔ جب صبح ہوگئ تو انہوں نے رسول اللہ مظافی کی خدمت میں حاضر ہوکر یہ سارا ماجرا بیان کیا تو نبی مظافی نے انھیں سمجھایا کہ سفید اور سیاہ سے مراد معروف دھا کے سے مراود ان کی سفید دھا گے سے مراود ن کی سفیدی اور سیاہ وھا گے سے مراورات کی سیاہی ہے مگر نبی مظافی نے حضرت عدی بن حاتم والنو کی سفید کی بی معنی سمجھ۔ عدی بن حاتم والنو کی اس روز ہے کی قضا کا حکم نہیں و یا تھا کیونکہ انھیں حکم کا علم نہیں تھا اور انہوں نے آیت کریمہ کے بہی معنی سمجھ۔

" "ہم نے نبی منافیم کے عہد میں ایک ابرآ لودون میں روزہ افطار کیا تو پھرسورج نکل آیا۔"

نبی مُلَّالِیَّا نے صحابہ کرام دی کی کی کو قضا ادا کرنے کا حکم نہیں دیا۔اس صورت میں اگر قضا ادا کرنا واجب ہوتی تو آپ انھیں ضرور اس کا حکم دیتے ادراگر آپ نے انھیں حکم دیا ہوتا تو یہ بات امت تک ضرور کپنچی ہوتی کیونکہ ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿ إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا ٱلَّذِكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَنفِظُونَ ۞ (العجر: ٩/١٥)

"بے شک بدر کتاب) نصیحت ہی نے اتاری ہے اور ہم ہی اس کے نگہبان ہیں۔"

جب یہ بات اسباب کی فرادانی کے باوجود امت تک نہیں پنچی تو معلوم ہوا کہ آپ نے اس کا صحابہ کرام ڈی اُنڈی کو تھم نہیں دیا اور جب آپ نے انھیں قضاادا کرنے کا تھم نہیں دیا تو معلوم ہوا کہ بیروا جب نہیں ہے۔اس طرح اگر کوئی سویا ہواانسان بیدار ہواوروہ سے سمجھ کر کھانا بینا شروع کردے کہ ابھی رات ہے اور بعد میں معلوم ہو کہ فجر تو طلوع ہو پھی تھی تو اس پرادائے قضانہیں ہوگی کیونکہ اسے وقت کے بارے میں معلوم نہ تھا۔

ن دوسری شرط بیہ ہے کہ اسے یاد ہو۔ یاد نسیان کی ضد ہے لہذا اگر کوئی بھول کر کھائی لیے تو اس کا روزہ صحیح ہے اس پرادائے قضا لازم نہ ہوگی کیونکہ ارشاد باری تعالی ہے:

﴿ رَبُّنَا لَا ثُتُوَاخِذُنَآ إِن نِّسِينَآ أَوَ أَخْطَأُنَّا ﴾ [البقرة: ٢٨٧/٢)

''اے ہمارے پروردگار!اگرہم سے بھول یا چوک ہوگئ ہوتو ہم سے موّاخذہ نہ سیجھے۔''

الله تعالى نے فرمایا كه میں نے ایسا ہى كيا۔ اور حضرت ابو ہرىرہ ٹائٹۇ سے روایت ہے كەرسول الله مَانْ فَعُمَّا نے فرمایا:

﴿ مَنْ نَسِيَ وَهُو صَائِمٌ فَأَكَلَ أَوْ شَرِبَ فَلْيُتِمَ صَوْمَهُ فَإِنَّمَا أَطْعَمَهُ اللهُ وَسَقَاهُ (صحيح البخاري، الصوم، باب إذا أكل أو شرب ناسيًا، ح:١٩٣٣ وصحيح مسلم، الصيام، باب أكل الناسي وشربه وجماعه لا يفطر، ح:١١٥٥ واللفظ له)

"جوروزه دار بھول کر کھایا پی لے تو دہ اپناروزہ پورا کر ہے کیونکہ اسے اللہ تعالیٰ ہی نے کھلایا پایا یا ہے۔"

🔾 تیسری شرط قصد داراده ہے، یعنی انسان نے اپنے اختیار ہے اس فعل کوسرانجام دیا ہواورا گروہ غیرمختار تھا تو اس کاروزہ صحیح ہے،

خواہ اسے مجبور کر دیا گیا ہویا مجبور نہ کیا گیا ہو۔اس کی دلیل میہ ہے کہ جسے کفر پر مجبور کر دیا گیا ہو اس کے بارے میں اللہ تعالیٰ نے فرمایا ہے:

﴿ مَن كَفَر بِأَللَّهِ مِنْ بَعْدِ إِيمَننِهِ إِلَّا مَنْ أَكْرِهَ وَقَلْبُهُ مُظْمَيِنٌ إِلْإِيمَنِ وَلَكِكِن مَّن شَرَحَ بِالْكُفْرِ صَدْدُا فَعَلَتَهِ فِي الْكِيمَنِ وَلَكِكِن مَّن شَرَحَ بِالْكُفْرِ صَدْدُا فَعَلَتَهِ فِي خَضَبُ مِن اللَّهِ وَلَهُ مُ عَذَا بِكَ عَظِيمٌ اللَّهِ وَلَهُ مُ عَذَا بِكَ عَظِيمٌ اللَّهِ عَلَا مُرَاكِنَ اللَّهِ وَلَهُ مُ عَذَا لِكُ عَظِيمٌ اللَّهِ عَلَا اللَّهِ وَلَهُ مُ عَذَا لِللَّهُ عَلَا لَهُ عَلَا لِللَّهُ عَلَا لَهُ عَلَا لَهُ عَلَا لَهُ عَلَا لَهُ عَلَى اللَّهُ عَلَا لَهُ عَلَى اللَّهُ عَلَا لَهُ عَلَا لَهُ عَلَا لَهُ عَلَا لَهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَا لَهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَا لَهُ عَلَى اللَّهُ عَلَا لَهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَى اللَّهُ عَلَيْدِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَا لَهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَا لَهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَا اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَا اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَا عَلَّهُ عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَا

کے ساتھ مطمئن ہو' بلکہ وہ جودل ہے کفر کرئے تواپیوں پراللّٰہ کاغضب ہے اوران کو بڑا تخت عذاب ہوگا۔''

'' بے ٹک اللہ تعالٰی نے میری امت کے خطاء نسیان اور جس پرانھیں مجبور کر دیا گیا ہواس کومعاف فرمادیا ہے۔''

ای طرح اگر غبار اڑکرروزہ دارکی ٹاک میں پہنچ جائے اوروہ اپنے حلق میں اس کا ذاکقہ محسوس کرے اوروہ اس کے معدے تک پہنچ جائے تواس سے روزہ نہیں ٹوٹے گا کیونکہ اس نے قصد واراوے سے استعمال نہیں کیا۔ای طرح اگر اسے روزہ توڑنے پرز بردی مجبور کردیا گیا ہواور اس نے توڑلیا ہوتو اس کا روزہ تھے ہوگا کیونکہ وہ غیر مختار ہے۔ای طرح اگر اسے احتلام میں انزال ہوگیا ہوتو اس کا روزہ تھے ہوگا کیونکہ سوئے ہوئے خفس کا کوئی قصد وارادہ نہیں ہوتا۔ای طرح اگر کسی مرد نے اپنی عورت کو مجبور کر کے اس سے جماع کرلیا تو عورت کا روزہ تھے ہوگا کیونکہ وہ غیر مختار ہے۔

یہاں ایک مئلہ بھھنا ضروری ہے اور وہ یہ کہ اگر کوئی شخص رمضان میں دن کے وقت اپنی بیوی سے جماع کرے جب کہ روز ہ اس پر واجب ہوتو اس جماع کی وجہ ہے پانچ امور لازم آتے ہیں: ○ گناہ۔ ○ باقی دن روزے کے ساتھ گزار نا۔ ○روزے کا فاسد ہوجانا۔ ○اس کی ادائے قضا کالازم ہونا۔ ○اس پر کفارہ واجب ہونا۔

اس اعتبار سے کوئی فرق نہیں کہ اس جماع کے نتیج میں لازم آنے والے امور کے بارے میں اسے علم ہویا نہ ہولیتی آدی جب
رمضان کے روز سے میں جماع کر لے اور روزہ اس پر واجب ہولیکن اسے یہ معلوم نہ ہو کہ کفارہ اس پر واجب ہے تو اس پر جماع کے
سابقہ احکام مرتب ہوں گے کیونکہ اس نے روز ہے کو فاسد کرنے والے کام کا ارتکاب قصد دارادہ سے کیا ہے اور روزے کو فاسد
کرنے والے کام کے ارتکاب سے اس سے متعلق احکام مرتب ہوں گے بلکہ حدیث حضرت ابو ہر برہ ڈٹائٹو میں ہے کہ ایک شخص نبی سائٹو ٹاک خدمت میں حاضر ہوا اور اس نے عرض کیا: یارسول اللہ! میں تو ہلاک ہوگیا ہوں۔ آپ نے فر مایا:

«مَا أَهْلَكَكَ؟»(صحيح البخاري، الصوم، باب إذا جامع في رمضان . . . الخ، ح: ٢١٩٣ وصحيح مسلم، الصيام، باب تغليظ الجماع في نهار رمضان على الصائم:١١١١)

" تھے کس چیز نے ہلاک کیا ہے؟"

اس نے جواب دیا کہ میں نے رمضان میں روزے کی حالت میں اپنی ہیوی سے جماع کرلیا ہے تو نبی سُلُائِمُ نے اسے کفارے کا حکم دیا 'حالا نکہ اسے معلوم نہیں تھا کہ اس پر کفارہ ہے یا نہیں۔ اور ہم نے جو بیکہا کہ'' روزہ اس پر واجب ہو'' تو بیہ ہم نے مسافر کے لیے غیر واجب حالتوں سے احتر از کرتے ہوئے کہا ہے کہ اگر مسافر رمضان میں حالت روزہ میں جماع کر لے تو اس پر کفارہ لازم نہیں ہوگا' مثلاً اگر ایک شخص اپنی بیوی کے ساتھ رمضان میں سفر کر رہ ہو'وہ دونوں روزہ دار ہوں اور جماع کر لیس تو اس صورت میں ان پر کفارہ نہیں ہوگا کیونکہ مسافر اگر روزہ رکھ لے تو اس کے لیے لازم نہیں ہے کہ اسے پورا کرے۔وہ اگر چاہے تو روزہ بورا کر لے۔ اور البحد میں اس کی قضا ادا کر لے۔

#### دے کے مریض کے لیے''ان ہیکر'' کا استعال جائز ہے

سوال ضیق انفس (دمہ) کے مریض کے لیے روزے کی حالت میں ان ہیلر استعال کرنے کے بارے میں کیا تھم ہے گیا اس ہے روز و ٹوٹ جائے گا؟

رجواب ان ہیلر استعال کرنے ہے کوئی چیز معدے تک نہیں پہنچتی، لہذا ہم یہ کہتے ہیں کہ روزے کی حالت میں ان ہیلر استعال کرنے میں کوئی حرج نہیں ہینچتے کیونکہ یہ ایک ایک کرنے میں کوئی حرج نہیں ہینچتے کیونکہ یہ ایک ایک کرنے میں کوئی حرج نہیں پہنچتا 'لہذا حالت روزہ میں اسے استعال کرنا جائز چیز ہے جواڑ جاتی 'دھواں بنتی اور ختم ہو جاتی ہے اور اس کا کوئی جز معدے تک نہیں پہنچتا 'لہذا حالت روزہ میں اسے استعال کرنا جائز ہے اس سے روزہ باطل نہیں ہوتا۔

# قے سے روز ہ ٹوٹنے کے بارے میں حکم

روز ہٹوٹ جاتا ہے؟ سوال کیاتے ہےروز ہٹوٹ جاتا ہے؟

جواب اگرانسان جان بوجھ کرتے کرئے تواس ہے روزہ ٹوٹ جائے گااورا گرقصد وارادے کے بغیرخود بخو دقے آ جائے تواس ہے روزہ نبیں ٹوٹنا نے فرمایا: ہے روزہ نبیں ٹوٹنا ہے اس کی دلیل حضرت ابو ہریرہ ڈلٹنڈ سے مروی میرحدیث ہے کہ بی ٹائٹنا نے فرمایا:

هَمَنْ ذَرَعَهُ الْقَيْءُ فَلَيْسَ عَلَيْهِ قَضَاءٌ وَمَنِ اسْتَقَاءَ عَمَدًا فَلْيَقْضِ»(سنن أبي داود، الصوم، باب الصائم يستقيء عمدًا، ح: ٢٣٨٠ وجامع الترمذي، الصوم، باب ماجاء فيما استقاء عمدًا، ح: ٧٢٠) "جے نود بخود قى آجائے اس پرقضانہيں ہے اور جوشخص جان بو جھ کرقے کرے وہ قضا ادا کرے۔"

اگرتے کا غلبہ ہوجائے تو اس سے روزہ نہیں ٹوٹے گا۔ اگرانسان میمسوں کرے کہ اس کے معدے میں ہلچل ہر پاہے اوراس میں جو پچھے ہے وہ خارج ہوجائے گا' تو اس صورت میں ہم اس سے ریمیں گے کہ اسے خارج ہونے سے روکونہ اسے جذب کرنے کی کوشش کرو معمول کے مطابق کھڑے رہواور اراد تاتے کرونہ اسے روکو کیونکہ اگرتم نے اراد تاتے کی تو اس سے روزہ ٹوٹ جائے گا اور اگرتم نے اسے روکنے کی کوشش کی تو اس سے تکلیف ہوگی للہٰ ااسے اپنے حال پر چھوڑ دو۔ اگر تمھارے ارادی فعل کے بغیر قے آگئی تو اس سے تہمیں کوئی نقصان ہوگا نہ اس سے تمھار اروزہ ٹوٹے گا۔

#### دانتوں سے <u>نکلنے</u> والاخون روز بے براثر انداز نہیں ہوتا

(سوال) کیاروز ہ دار کے مسوڑ ھے سے خون نکلنے سے روز ہ ٹوٹ جاتا ہے؟

جواب دانتوں سے نکلنے والاخون روزے پراٹر انداز نہیں ہوتا لیکن مقد وربھر حدتک کوشش کر کے اسے نگلنے سے احتر از کرنا چاہیے۔ اسی طرح اً گرنگسیر پھوٹ گئی اور اسے نگلنے ہے احتر از کیا تو یہ بھی روزے پراٹر انداز ہوگی نہاس سے ادائے قضالا زم آئے گی۔

روزہ دار کے لیے داڑھ نکلوانے کے بارے میں کیا تھم ہے کیا اس سے روزہ ٹوٹ جائے گا؟

رجواب واڑھ وغیرہ نکالنے سے نکلنے والے خون سے روزہ نہیں ٹو ٹنا کیونکہ اس کا وہ اثر نہیں ہوتا' جوسینگی لگوانے سے نکلنے والے خون کا ہوتا ہے الہذا اس سے روزہ نہیں ٹو ٹنا۔

# جے طلوع فجر سے پہلے طہر کا یقین ہوجائے وہ روزہ رکھے اگر چینسل بعد میں کرے

سوال اگر طائضہ عورت قبل از فجر پاک ہوجائے مگر وہ خسل طلوع فجر کے بعد کرئے تو اس کے روزے کے بارے میں کیا تھم ہے؟

رحواب اس کا روزہ صحیح ہے بشر طیکہ طلوع فجر سے قبل اسے طہر کا یقین ہوجائے کیونکہ سے بات بہت اہم ہے کہ اسے طہر کا یقین ہو

کیونکہ بعض عور تیں سیجھتی ہیں کہ وہ طاہر ہوگئ ہیں ٔ حالا نکہ وہ طاہر نہیں ہوتیں اس لیے عور تیں حضرت عائشہ ڈھا ٹھا کے پاس روئی بھیجتیں

اور انہیں طاہر ہونے کی علامت دکھا تیں تو آپ ان سے فرماتیں کہ جلدی نہ کروحتی کہ سفید پانی دکھیاو، لہذا عورت کو اچھی طرح یقین

کر لینا چاہیے کہ وہ طاہر ہوگئ ہے۔ جب وہ طاہر ہوجائے تو وہ روزے کی نبیت کرلے عسل خواہ طلوع فجر کے بعد کرے لیکن اسے

عسل بھی جلدی کر لینا چاہیے تا کہ نماز فجر ہروقت ادا کرسکے۔

ہمیں معلوم ہوا کہ بعض عورتیں بعد از طلوع فجریا قبل از طلوع فجریا کہ وجاتی ہیں گر خسل طلوع آفاب کے بعد تک مؤخر کردیتی ہیں اور کہتی ہیں کہ وہ دن کی روشنی ہیں ایسا عنسل کرنا جا ہتی ہیں جوزیادہ کامل زیادہ صاف اور زیادہ طاہر ہولیکن یہ بات غلط ہو نواہ رمضان ہویا غیر رمضان کیونکہ اس کے لیے واجب ہے کہ جلد عنسل کرے تا کہ نماز فجر وقت پر اوا کر سکے۔ نماز ادا کرنے کے لیے وہ عنسل واجب پر اکتفا کرے اورا گر طلوع آفناب کے بعد مزید طہارت و نظافت کیلئے دوبارہ عنسل کرنا چاہے تو اس میں بھی کوئی حرج نہیں ۔ حاکمت عورت کی طرح اگر جنبی عورت بھی طلوع فجر کے بعد عنسل کرے تو اس میں کوئی حرج نہیں ۔ اس کا روزہ صحیح ہوگا۔ اس طرح مرد بھی اگر عنسل جنابت طلوع فجر کے بعد کرے اوروہ روزہ دار ہوتو اس میں کوئی حرج نہیں کیونکہ نی تاریخ ہے کہ عالم مات ہو الله اعلم ۔ آپ ہیوی کے ساتھ مقاربت کی وجہ سے حالت جنابت میں ہوتے تو روزہ رکھ لیتے اور عنسل طلوع فجر کے بعد فرماتے ۔ والله اعلم ۔

#### خون ٹیسٹ کروانے سےروز ہمبیں ٹو ثا

**سوال** روزہ دار کےخون کے ٹمبیٹ کے بارے میں کیا تھم ہے' کیااس سے روزہ ٹوٹ جاتا ہے؟ ...

ر جواب ٹمیٹ کے لیے خون نکا لنے سے روزہ دار کا روزہ نہیں ٹوٹنا کیونکہ طبیب کو بسااوقات بیاری کی تشخیص کے لیے مریض سے

خون لینے کی ضرورت محسوں ہوتی ہے اس ہے روزہ نہیں ٹوٹے گا کیونکہ بیخون کی بہت تھوڑی ہی مقدار ہوتی ہے جوجہم پرسینگی لگوانے کی طرح اثر انداز نہیں ہوتی 'لہذا اس ہے روزہ نہیں ٹوٹے گا۔اصل بات یہ ہے کہ روزہ باتی رہتا ہے' کسی دلیل شرعی کے بغیر ہم اس کو فاسد قرار نہیں وے سکتے اورالیں کوئی دلیل نہیں ہے جس ہے معلوم ہو کہ خون کی اس طرح کی معمولی مقدار سے روزہ ٹوٹ جاتے گا' ہے البتہ کسی دوسر ہے ضرورت مند شخص کو لگانے کے لیے روزہ دار کے جسم سے زیادہ مقدار میں خون لینے سے روزہ ٹوٹ جائے گا' لیندا واجب روزے کی صورت میں اگر کثیر مقدار میں خون لیا جائے جوجسم پرسینگی کی طرح اثر انداز ہوتو اس سے روزہ ٹوٹ جائے گا' لیندا واجب روزے کی صورت میں کسی کو کثیر مقدار میں خون کا عطیہ دینا مقصود ہو وہ خطرنا ک حالت میں ہواور اس کے میں کسی کو کثیر مقدار میں خون کا عطیہ دینا چاہیے إلاً میہ کہ حس کو خون کا عطیہ دینا مقصود ہو وہ خطرنا ک حالت میں ہواور اس کے لیے غروب آفا ہے کہ بعد تک انظار کرنا ممکن نہ ہواور اطبا کی رائے میں خون اس کے لیے مفیداور اس کے مرض کے از الے کے لیے ضروری ہوتو اس حال میں خون کا عطیہ دینے میں کوئی حرج نہیں۔خون دینے سے روزہ ٹوٹ جائے گا' لہذا اسے کھانا پینا جا ہے تا کہ اس کی قوت والی لوٹ آئے اور اس دن کے روزے کی قضا اوا کرنی اس کے لیے لازم ہوگی۔واللہ اعلم.

#### مشت زنی ہے اگر انزال ہوجائے توروز ہٹوٹ جاتا ہے

سوال کیاروز ہ دار کے مشت زنی کرنے سے روز ہ ٹوٹ جائے گا اور اس پر کیا کفارہ واجب ہوگا؟

رجواب اگرروزه دارمشت زنی کرے اوراس سے انزال ہوجائے تو روزہ ٹوٹ جائے گا اوراس پراس دن کے روزے کی ادائے قضا واجب ہوگی لیکن کفارہ واجب نہیں ہوگا کیونکہ کفارہ صرف جماع کی صورت میں واجب ہوتا ہے۔اسے اپنے اس فعل کی وجہ سے تو بہ کرنی جا ہے۔

### محض خوشبوسو نگھنے اور ناک میں دوائی ڈالنے سے روز ہمپیں ٹوشا

سوال روزه دار کے خوشبوسو تکھنے کے بارے میں کیا تھم ہے؟

روزہ دار کے لیے خوشبوسو تکھنے میں کوئی حرج نہیں' خوشبوخواہ تیل کی صورت میں ہویا بخور کی صورت میں۔ اگر بخور کی صورت میں ہوتا ہے میں ہوتو اس کے دھو کمیں کوئلہ دھو کمیں میں ذرات ہوتے ہیں' جو پیٹ تک پہنچ جاتے ہیں' جس سے روزہ ٹوٹ جاتا ہے۔ مثابہ دیگر چیزوں کے پیٹ میں پہنچ جانے سے روزہ ٹوٹ جاتا ہے۔ ناک میں کھنچے بغیر محض خوشبو کے سو کھنے میں کوئی حرج نہیں۔

سوال خوشبو کا دھواں سونگھنے اور ناک میں دوائی کا قطرہ ڈالنے میں یے فرق کیوں ہے کہ پہلی صورت میں روزہ ٹوٹ جاتا ہے اور دوسری صورت میں روز ہنہیں ٹوٹنا؟

جواب دونوں میں فرق بیہ ہے کہ خوشبو کے دھوئیں کو ناک سے تھینچاہے' وہ گویا اسے قصد واراد سے ساپنے پیٹ میں داخل کررہا ہے کیکن جودوائی کا قطرہ ناک میں ڈالتا ہے اس سے اس کا قصد اسے پیٹ تک پیچانانہیں' اس کا مقصد صرف ناک کے نتھنے میں دوائی کا قطرہ ڈالنا ہے۔ روزہ دار کے لیےناک آ تھے ادر کان میں دوائی کا قطرہ ڈالنے کے بارے میں کیا تھم ہے؟

﴿ بَالِغٌ فِي الْاِسْتِنْشَاقِ إِلاَّ أَنْ تَكُونَ صَاثِمًا ﴾(سنن أبي داود، الطهارة، باب في الاستنثار، ح:١٤٢ وسنن النسائي، الطهارة، باب المبالغة في الاستنشاق، ح:٨٧)

''ناک میں پانی چڑھانے میں خوب مبالغہ کروالاً میر کہتم روزے کی حالت میں ہو۔''

لبنداروزہ دار کے لیے بیہ جائز نہیں کہوہ ناک میں ایسا قطرہ ڈالے جواس کے معدے تک پینچ جائے اور ناک میں ڈالے جانے والا دوائی کا جوقطرہ معدے تک نہ پننچ اس سے روزہ نہیں ٹوٹنا۔ آنکھ میں ڈالنے والے قطرے سرمہ لگانے اور کان میں ڈالے جانے والا دوائی کا جوقطرہ معدے تک نہ پننچ اس سے روزہ نہیں ٹوٹنا کیونکہ اس کے بارے میں کوئی نعس نہیں ہے اور نہ یہ منصوص علیہ کے معنی میں ہے۔ آنکھ کھانے پینے کا راستہ نہیں ہے اسی طرح کان بھی جسم کے دیگر مساموں کی طرح ہے۔ اہل علم نے ذکر کیا ہے کہ اگر کوئی شخص پاؤں کی اندرونی جانب کوئی چیز لگائے اوروہ اپنے گلے میں اس کا ذاکقہ محسوس کرئے تو اس سے بھی روزہ نہیں ٹوٹنا کیونکہ یہ بھی کھانے پینے کا راستہ نہیں ہے لبندا جوآ ککھ میں سرمہ ڈال لے یا آئکھ میں دوائی کا قطرہ ڈال لے یا کان میں قطرہ ڈال لے تو اس سے اس کا روزہ نہیں ٹوٹنا کہ خواہ وہ اس کا ذاکقہ حلق میں محسوس کرے۔ اس طرح آگر کوئی انسان علاج کے لیے یا بغیر علاج کے تیل استعمال کرئے تو اس کے روزہ نہیں ٹوٹے گا گوئی نقصان نہیں پہنچ گا۔ اس طرح آگر کوئی وہ مانس میں آسانی کے لیے ان ہمیل استعمال کرئے تو اس کے روزہ نہیں ٹوٹے گا گوئی کا تعرب کوئی نقصان نہیں بہنچ گا۔ اس طرح آگر کوئی وہ مانس میں آسانی کے لیے ان ہمیل استعمال کرئے تو اس کے روزہ نہیں ٹوٹے گا گوئی کے این ہمیل استعمال کرئے تو اس کے روزہ نہیں ٹوٹے گا کے وکوئی نقصان نہیں جنچے گا۔ اسی طرح آگر کوئی وہ دوانس میں آسانی کے لیے ان ہمیل استعمال کرئے تو اس کے روزہ نہیں ٹوٹے گا کیونکہ اس سے دوائی کے اجزا معدے تک نہیں چہنچے 'لہذا وہ اسے کھانے یا پینے والانہیں ہوگا۔

#### احتلام ہوجانے سے روز ہنہیں ٹوشا

<u>سوال</u> جس شخص کوروز ہے کی حالت میں احتلام ہوجائے تو کیا اس کاروز ہ صحیح ہے؟

جواب ہاں! اس کا روزہ میچ ہے احتلام ہے روزہ باطل نہیں ہوتا کیونکہ وہ انسان کے اختیار میں نہیں اور حالت نیند میں انسان مرفوع القلم ہے۔ یہاں اس امرکی طرف توجہ مبذول کرانا ضروری ہے جو آج کل بہت ہے لوگ کرتے ہیں اور وہ یہ کہ رمضان کی راتوں میں وہ بیدار ہے ہیں اور بیدار بھی ایسے کام کی وجہ ہے رہتے ہیں ،جس کا کوئی نفع ونقصان نہیں ہوتا اور پھر ساراون گہری نیند سوئے رہتے ہیں حالا تکہ ایسانہیں کرنا چاہے بلکہ روزے کواطاعت 'ذکر' قراءت قرآن اور دیگر ایسے امور کا ذریعہ بنانا چاہے جن سے اللہ تیارک و تعالیٰ کا تقرب حاصل ہو۔

روز ہ دار تھنڈک حاصل کرسکتا ہے غیرارادی طور پر پانی حلق میں جانے سے روز ہیں ٹوشا سوال روزہ دار کے لیے تھنڈک حاصل کرنے کے بارے میں کیاتھم ہے؟ (جواب) روزہ دار کے لیے تھنڈک حاصل کرنا جائز ہے اس میں کوئی حرج نہیں۔رسول اللہ طالبی حالت روزہ میں گری یا پیاس کی وجہ سے اپنے سرمبارک پر پانی ڈال لیا کرتے تھے © حضرت ابن عمر طالبی روزے کی حالت میں شدت حرارت یا پیاس کو کم کرنے کے لیے اپنے کپڑے کو گیلا کرلیا کرتے تھے۔رطوبت اثر انداز نہیں ہوتی کیونکہ یہ پانی نہیں 'جومعدے تک پہنچ جائے گا۔

روزہ دار کے کلی کرنے یا ناک میں پانی داخل کرنے سے یانی اگر پیٹ میں چلا جائے تو کیا اس سے روزہ ٹوٹ جائے گا؟

(جواب) جبروزہ دار کلی کریے یا ناک میں پانی ڈالے اور پانی اس کے پیٹ میں چلا جائے تو اس سے روزہ نہیں ٹوٹے گا کیونکہ اس نے قصد واراد ہے کے ساتھ ایسانہیں کیا اور ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿ وَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ فِيماً أَخْطَأْتُم بِلِي وَلَكِين مَّا تَعَمَّدَتْ قُلُونُكُمْ ﴿ (الأَحزاب: ٣٣/٥)
"اورجوبات تم عظل سے مولَّى مؤاس میں تم پرکوئی گناه نہیں لیکن جودل کے ارادے سے کروتواس پرمؤاخذہ ہے۔"

### روزہ دارکو بخور کے استعال سے گریز کرنا جا ہے

روزہ دار کے لیے خوشبوؤں کے استعال کرنے کے بارے میں کیا تھم ہے؟

جواب رمضان میں دن کے وقت خوشبواستعال کرنے اور سو نگھنے میں کوئی حرج نہیں البتہ بخور کونہیں سو نگھنا چاہیے کیونکہ اس کے دھو کیں میں ایسے اجزا ہوتے ہیں' جومعدہ میں بہنچ جاتے ہیں۔

### احتیاط کے نام پرروزہ تاخیر سے افطار کرنا بدعت ہے اورنگسیر سے روزہ نہیں ٹو شا

سوال کیانگسیرے روزہ ٹوٹ جاتا ہے؟

(جواب ککسیرے روزہ نہیں ٹوٹنا خواہ خون کی مقدار زیادہ ہو کیونکہ بیخون انسان کے اپنے اختیار کے بغیر نکلتا ہے۔

<u>سوال</u> ماہ رمضان ہے متعلق بعض کیلنڈروں میں ایک خانہ احتیاط کا رکھا جاتا ہے جس کے مطابق فجر سے دس پندرہ منٹ قبل ازراہ احتیاط کھانا پینا بند کردیا جاتا ہے۔ کیااس قتم کی احتیاط کی سنت سے کوئی اصل ہے یا پیہ بدعت ہے؟ فتو کی عطا کریں اللہ تعالیٰ آپ کواجرو تواب سے سرفراز فرمائے۔

﴿ وَكُلُواْ وَاَشْرَبُواْ حَقَّ يَتَبَيَّنَ لَكُوا اَنْحَيْطُ اَلاَّ بَيْضُ مِنَ اَلْخَيْطِ اَلاَّسْوَدِ مِنَ اَلْفَجْرِ ﴾ (البقرة: ٢/١٨٧) "اوركھاؤاور بيو يہال تك كرمنج كى سفيد دھارى رات كى سياه دھارى سے الگ نظر آنے گئے۔"

#### اور نبی منافظم نے فر مایا ہے:

﴿إِنَّ بِلَالاً يُؤَذِّنُ بِلَيْلِ، فَكُلُوا وَاشْرَبُوا حَتَّى تَسْمَعُوا أَذَانَ ابْنِ أُمُّ مَكْتُومٍ ـ وَفِي رِوَايَةٍ .. فَإِلَّهُ لَا يُؤَذِّنُ حَتَّى يَطْلُعَ الْفَجْرُ﴾(صحيح البخاري، الصوم، باب قول النبي ﷺ: 'لا يمنعنكم من

<sup>🛈</sup> سنن أبي داود، الصيام، باب الصائم يصب عليه الماء من العطش، حديث: 2365

سحوركم اذان بلال"، ح:١٩١٨ وصحيح مسلم، الصيام، باب بيان أن الدخول الصوم يحصل بطلوع الفجر، ح:١٠٩٢)

۔ '' بے شک بلال رات کواذان ویتے ہیں' پس تم کھاتے پیتے رہوحتی کہ ابن ام مکتوم کی اذان من لو۔''اورا یک روایت میں ہے:'' جب تک فجر طلوع نہ ہو جاتی وہ اذان نہیں دیتے تھے۔''

یہا حتیاط جے بعض لوگ اختیار کرتے ہیں کیہ اللہ تعالیٰ کے عائد کردہ فرض پراپنی طرف سے اضافہ ہے کلہذا ہے باطل اور اللہ تعالیٰ کے دین میں تشد د ہے اور نبی مُناکینی نے فرمایا ہے :

"هَلَكَ الْمُتَنَطِّعُونَ، هَلَكَ الْمُتَنَطِّعُونَ، هَلَكَ الْمُتَنَطِّعُونَ»(صحبح مسلم، العلم، باب هلك المتنطعون، ح:٢٦٧٠)

''(دين ميں) تشده کرنے والے ہلاک ہو گئے' تشد د کرنے والے ہلاک ہوئے' تشد د کرنے والے ہلاک ہو گئے ۔''

### سحری وافطاری زمین کے لحاظ سے ہوگی فضا کا اعتبار نہیں ہوگا

سوال جب سورج غروب ہوجائے مؤذن اذان دے اور آ دمی ائیر بورٹ پر روزہ افطار کرلے اور پھر ہوائی جہاز کے پرواز کرنے کے بعد وہ سورج کود کیھے لے تو کیا کھانے پینے سے رک جائے؟

ر جواب ہمارا جواب یہ ہے کہ اس صورت میں اس کے لیے کھانے پینے سے رکنالاز منہیں ہے کیونکہ افطار کے وقت دہ زمین پر تھے غروب آفتاب کے وقت وہ ایکی جگہ تھے جہاں سورج غروب ہو گیا تھا اور رسول الله تَالِيَّةِ آنے فر مایا ہے:

﴿إِذَا رَأَيْتُمُ اللَّيْلَ أَقْبَلَ مِنْ هَاهُنَا فَقَدْ أَفْطَرَ الْصَائِمُ﴾(صحيح البخاري، الصوم، باب الصوم في السفر والإفطار، ح:١٩٤١)

"جبتم دیکھوکہ رات ادھرے آگئی ہے تو روزہ دارروزہ افطار کرلے۔"

لہٰذااس حال میں اس کے لیے کھانے پینے سے رکنالازم نہیں کیونکہ اس نے شرعی دلیل کے مطابق روزہ افطار کیا تھا اور اب شرعی دلیل کے ساتھ ہی اسے کھانے پینے سے رکنالازم ہوگا۔

### كيابلغم ياتھوك نگلنے سے روز ہ ٹوٹ جا تا ہے؟

سوال روزه وار كبلغم يا كفكاركونگلف كے بارے ميں كيا حكم ہے؟

جواب بلغم یا کھنکاراگرمنہ تک نہ پہنچ تو اس سے روز ہنیں ٹو ٹنا اوراس کے بارے میں ندہب میں یہ ایک ہی قول ہے۔اوراگرمنہ تک پہنچنے کے بعدائے نگل لیا جائے تو اس کے بارے میں اہل علم کے دوقول ہیں:

بعض نے کہا ہے کہاس سے روزہ ٹوٹ جائے گا'انہوں نے اسے کھانے پینے کے ساتھ ملایا ہے اور بعض نے کہا ہے کہ اس سے روزہ نہیں ٹوٹے گا'انہوں نے اسے لعاب دہن کے ساتھ ملایا ہے۔ تو لعاب دہن سے روزہ باطل نہیں ہوتاحتی کہ اگر کوئی منہ میں

لعاب دہن جمع کر کے بھی اسے نگل لے تو اس کاروزہ فاسدنہیں ہوگا۔

علاء کے اختلاف کی صورت میں کتاب وسنت کی طرف رجوع کیا جاتا ہے اور جب ہمیں کسی امر کے بارے میں شک ہوکہ اس سے عبادت فاسد ہوتی ہے اسان کو چاہیے کہ وہ اس سے عبادت فاسد ہوتی ہے اسان کو چاہیے کہ وہ کشن کا رکوچھوڑ دے وہ طلق کے پنج سے اسے منہ کی طرف نہ کھنچے اوراگر وہ منہ کی طرف نکل آئے 'تو اسے نکال دینا چاہیے خواہ کوئی روزہ دار ہویا نہ ہو۔ جہاں تک روزہ ٹوٹے کا سوال ہے' تو اس کے لیے دلیل کی ضرورت ہے جو روزہ فاسد ہونے کے بارے میں انسان کے لیے اللہ عز وجل کے سامنے جمت ہو۔

### محض کھانے کا ذا نُقہ چکھنے سے روز ہ باطل نہیں ہوتا

سوال کیا کھانے کا ذائقہ چکھنے سے روز ہ باطل ہوجاتا ہے؟

رجواب کھانا پیکھنے سے روز ہ باطل نہیں ہوتا بشر طیکہ اسے نہ نگلے لیکن شدید ضرورت کے بغیر ایسانہیں کرنا چاہیے۔ایی صورت میں اگر تصد وارادے کے بغیر کوئی چیز پیٹ میں چلی گئی تو اس سے روزہ باطل نہیں ہوگا۔

## کیا جھوٹی گواہی اور حرام گفتگو سے روز ہ باطل ہوجا تا ہے؟

سوال کیارمضان میں دن کےوقت حرام گفتگو کرنے سے روزہ فاسد ہوجائے گا؟

(جواب جب ہم حسب ذیل ارشاد باری تعالی پڑھتے ہیں:

﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا كُنِبَ عَلَيْتُكُمُ الصِّيامُ كَمَا كُنِبَ عَلَى الَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَعَلَّمُ اللَّهِ عَلَى الَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَقُونَ اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ

''اے مومنو! تم پرروزے فرض کیے گئے ہیں جس طرح تم سے پہلے لوگوں پر فرض کیے گئے تھے تا کہتم پر ہیز گار بنو۔'' تو اس سے یہ بات معلوم ہوجاتی ہے کہ روزے کو واجب قرار دینے میں حکمت تقل کی اور اللہ تعالیٰ کی عبادت کا ذوق پیدا کر تا ہے۔ تقلیٰ کے معنی حرام کر دہ امور کو ترک کرنا ہے اور عندالا طلاق بیاس فعل کے کرنے پر شتمل ہے جس کا تھم دیا گیا ہے اور اس کے ترک کرنے پر بھی مشتمل ہے جس سے منع کیا گیا ہے۔ نبی مُنافِیْم نے فرمایا ہے:

"مَنْ لَمْ يَكَعْ قُوْلَ الزُّورِ، وَالْعَمْلَ بِهِ، فَلَيْسَ للهِ حَاجَةٌ فِي أَنْ يَلَعَ طَعَامَهُ وَشَرَابَهُ" (صحيح البخاري، الصوم، باب من لم يدع قول الزور والعمل به، ح:١٩٠٣)

'' جو خُصْ جھوٹی بات اوراس پڑمل کوترک نہ کرے تو اللہ تعالیٰ کواس کی کوئی ضرورت نہیں کہ وہ اپنا کھانا پینا ترک کرے۔'' اورا کیک روایت میں جہالت کے ترک کرنے کا تذکرہ ہے۔

اس ہے معلوم ہوا کہ روزہ دار کے لیے حرام اقوال وافعال سے بیخنے کی مس قدرتا کید ہے للمذااسے جا ہیے کہ لوگوں کی غیبت نہ کرے جھوٹ نہ بولے' چغلی نہ کھائے' حرام بیچ نہ کرے اور دیگرتمام حرام امور سے بھی اجتناب کرے۔اگر انسان ایک ماہ تک ان ا د کام کو بجالائے جن کا تھم دیا گیا ہے اوران کوترک کرد ہے جن ہے منع کیا گیا ہے تو امید ہے کہ باقی سارا سال بھی راہ راست پررہے گا۔ انسوس کہ بہت سے روزہ دار' روزے اور غیر روزے کے دن میں فرق نہیں کرتے اور وہ اپنی عادت کے مطابق جھوٹ ، دھو کے ادر حرام باتوں کا شغل جاری رکھتے ہیں اور ان کے افعال سے روزے کا وقار اور احترام محسوس نہیں ہوتا۔ یا درہے ان افعال سے روزہ باطل تو نہیں ہوتا کیکن اس کا اجروثو اب ضرور کم ہوجاتا ہے اور بعض صورتوں میں روزے کا اجروثو اب ضائع بھی ہوسکتا ہے۔ رسوالی جھوٹی گواہی سے کیا مراد ہے' کیا اس سے روزہ باطل ہوجاتا ہے؟

جواب جھوٹی گواہی کبیرہ گناہوں میں سے ایک بہت بڑا گناہ ہے اور وہ یہ ہے کہ انسان ایس چیز کے بارے میں گواہی دے جےوہ جانتا ہی نہیں یا جے جانتا ہے اس کے خلاف گواہی دے۔اس سے روزہ باطل تو نہیں ہوتالیکن اس کا اجروثو اب ضرور کم ہوجاتا ہے۔

#### روزے کے آ داب

سوال روزے کے آداب کیا ہیں؟

روزے کے آداب میں سے ایک اہم ادب سے کہا حکام بجالا کر اور منوع احکامات سے اجتناب کر کے اللہ عزوجل کے تقل کو لازم اختیار کیا جائے۔ ارشاد باری تعالی ہے:

﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ مَامَنُوا كُنِبَ عَلَيْكُمُ ٱلصِّيامُ كَمَا كُنِبَ عَلَى ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَمَلَكُمْ تَتَّقُونَ ﴿ لَا اللَّهِ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّذِينَ مَا اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللّهُ الللَّهُ ا

''اے مومنو! تم پرروزے فرض کیے گئے ہیں' جس طرح تم ہے پہلے لوگوں پر فرض کیے گئے تھے تا کہتم پر ہیز گار ہنو۔''

اور نبی سُالیُّظِم نے فر مایا:

«مَنْ لَمْ يَكَعْ قَوْلَ الزُّورِ، وَالْعَمَلَ بِهِ، فَلَيْسَ للهِ حَاجَةٌ فِي أَنْ يَكَعَ طَعَامَهُ وَشَرَابَهُۥ (صحيح البخاري، الصوم، باب من لم يدع قول الزور والعمل به، ح:١٩٠٣)

'' جو خمض جھوٹی بات کواوراس پرعمل کرنے کوترک نہ کرے تو اللہ کواس بات کی حاجت نہیں کہوہ اپنا کھانا پینا ترک کرے'' ایک روایت میں جھوٹی بات ترک کرنے کے ساتھ جہالت کی بائیس ترک کرنے کا ذکر بھی ہے۔

- ﴿ روزے کا ایک اوب یہ بھی ہے کہ کثرت کے ساتھ صدقہ نیکی اور لوگوں کے ساتھ احسان کیا جائے خصوصاً رمضان میں۔ یوں تو رسول الله مُلاَیُم سب لوگوں سے زیادہ تخی تھے لیکن رمضان میں جب جبریل آپ کے ساتھ قرآن مجید کے دور کے لیے آتے تو آپ مجسم جودوسخا ہوتے تھے۔
- ﴿ روزے کا ایک ادب یہ بھی ہے کہ جھوٹ گالی گلوچ ' دغا و خیات ' حرام نظر اور چیزوں کے ساتھ دل بہلانے سے اجتناب کیا جائے اوران تمام محربات کو بھی ترک کر دیا جائے جن سے اجتناب روزہ دار کے لیے واجب ہے۔
  - ﴿ روز ہے کے آ داب میں سے بیٹھی ہے کہ سحری کھائی جائے اورتا خیر کے ساتھ کھائی جائے کیونکہ نبی تُلَثِیُمَ نے فرمایا ہے: التَسَحَّوُوا فَإِنَّ فِي السَّحُورِ بَرَكَةً الصحيح البخاري، الصوم، باب بركة السحور، ح: ١٩٢٣ وصحيح

مسلم، الصيام، باب فضل السحور، ح:١٠٩٥)

"سحری کھاؤ کیونکہ محری کھانے میں برکت ہے۔"

﴿ روزے کے آواب میں سے ایک اوب بیہ بھی ہے کہ تر تھجور کے ساتھ روزہ افطار کیا جائے۔ تر تھجور میسر نہ ہوتو خشک تھجور کے ساتھ اورا گر خشک تھجور بھی موجود نہ ہوتو بھر پانی کے ساتھ افطار کرلیا جائے۔ سورج غروب ہونے کے ساتھ ہی یا جب ظن غالب ہو کہ سورج غروب ہوئے ہے تو فوراً روزہ افطار کرلیا جاہیے کیونکہ نبی مُلَا اِللّٰمُ نے فرمایا ہے:

﴿لاَ يَرَالُ النَّاسُ بِخَيْرٍ مَا عَجَّلُوا الْفِطْرَ»(صحيح البخاري، الصوم، باب تعجيل الإفطار، ح:١٩٥٧ وصحيح مسلم، الصيام، باب فضل السحور، ح:١٠٩٨)

"لوگ بمیشه خیریت کے ساتھ رہیں گے جب تک جلد افظار کرتے رہیں گے۔"

#### افطار کے وقت مسنون دعا

سوال کیاافطار کے وقت کی کوئی مسنون دعاہے نیز روزہ دارمؤ ذن کا جواب دے یا روزہ افطار کرنے میں مصروف رہے؟ جواب وقت افطار قبولیت دعا کا وقت ہے کیونکہ بیاس عبادت (روزے) کا آخری وقت ہے اور بوقت افطار انسان اکثر و بیشتر شدید کمزور بھی ہوتا ہے اور انسان جس قدر شدید کمزور اور نرم دل ہوگا'ای قدر توجہ اور انابت الی اللہ کے زیادہ قریب ہوگا۔ افطار کے وقت مسنون دعا ہیہے۔

«ٱللَّهُمَّ لَكَ صُمْتُ وَعَلَى رِزْقِكَ أَفْطَرْتُ»(سنن أبي داود، الصيام، باب القول عند الإنطار، ح:٨٣٥٨)

''اے اللہ! میں نے تیرے لیے روزہ رکھااور تیرے ہی رزق پر افطار کیا۔''

افطار کے وقت نی مگاتی ہم یہ ماکسی پڑھا کرتے تھے:

«ذَهَبَ الظَّمَأَ، وَابْتَلَّتِ الْعُرُوقُ وَثَبَتَ الأَجْرُ إِنْ شَاءَ اللهُـُ (سنن أبي داود، الصيام، باب القول عند الإفطار، ح:٢٣٥٧)

'' پیاس ختم ہوگئی اور رگیس تر ہوگئیں اورا جران شاءاللہ ٹابت ہوگیا۔''

ان دونوں حدیثوں میں اگرچ ضعف ہے لیکن بعض اہل علم نے اضیں صن قرار دیا ہے۔ بہر حال آپ بید وعائیں کریں یا حسب منشا ویگر دعائیں 'افطار کا وقت قبولیت دعا کا وقت ہے۔ افطار کے وقت بھی انسان کو مؤذن کا جواب دیتا چاہیے کیونکہ نی ٹاٹیٹم کا میفر مان: ﴿إِذَا سَمِعْتُمُ الْمُؤَذِّنَ فَقُولُوا مِثْلَ مَا يَقُولُ (صحیح البخاري، الأذان، باب مایقول إذا سمع المنادي، ح: ٦١١ وصحیح مسلم، الصلاة، باب استحباب القول مثل قول المؤذن، ح: ٣٨٤ واللفظ له) ''جب مؤذن کو سنوتو اسی طرح کہ وجس طرح وہ کہتا ہے۔''

مرحال کوشامل ہے إلَّا بدكروليل ہے كوئى حالت مشتَّى قرار پائے۔

# جس کے ذمےروزوں کی قضا ہو کیاوہ شوال کے چھروز بےرکھ سکتا ہے؟

ر السوال جس خص کے واحے تضا کے روزے ہوں اس کے لیے شوال کے چھر دوزے رکھنے کے بارے میں کیا حکم ہے؟

جواب ني الله فرمايات:

«مَنْ صَامَ رَمَضَانَ، ثُمَّ أَتْبَعَهُ سِتًا مِنَ شَوَّالِ كَانَ كَصِيَامِ الدَّهْرِ»(صحيح مسلم، الصيام، باب استجباب صوم سنة أيام من شوال، ح:١١٦٤)

''جو پخض رمضان کے روزے رکھے اور پھراس کے بعد شوال کے چھر دزے رکھ لے تو اس نے گویا زمانے بھر کے روزے رکھ لیے''

اگرانسان کے ذمے رمضان کے روز ہے باتی ہوں اور وہ شوال کے بھی چھروز ہے رکھنا چاہے تو کیا پہلے رمضان کے روزوں کی قضا اوا کر سے بھی چھروز ہے رکھنا چاہے تو کیا پہلے رمضان کے روزوں کی قضا اوا کر سے فضا اور اس کے ذمے ہوں اور اس کے ذمے چھروز ہے باتی ہوں اور وہ ان کی اوائے قضا ہے بل شوال کے چھروز ہے رکھ لے تو یہ بیس کہا جاسکتا کہ اس نے رمضان کے روز ہے رکھنے کے بعد شوال کے چھروز ہے رہنے اس منے رمضان کے سارے روزے رکھ لیے ہوں ، لہذا جس کے دے رمضان کے روزوں کی قضا ہوا سے شوال کے چھروزوں کا ثواب نہیں لے گا۔

اس مسکے کا تعلق علماء کے اس اختلاف سے نہیں ہے کہ جس کے ذمے قضا کے روز ہوں کیا اس کے لیے نفل روزے رکھنا جائز ہے یانہیں کیونکہ اس اختلاف کا تعلق چھوٹوں کے علاوہ ویگر دنوں سے ہے کیونکہ جہاں تک ان چھوٹوں کا تعلق ہے تو بیرمضان کے بعد میں اوران کا ثواب اس صورت میں ممکن ہے کہ رمضان کے روزے پورے کر لیے گئے ہوں۔

# جس مریض کو قضا ادا کرنے کی مہلت نہ ملے اس کے بارے میں تھم

<u>سوال</u> ایک مریض نے رمضان کے روز ہے نہیں رکھے اور رمضان شروع ہونے کے جارون بعدوہ فوت ہو گیا تو کیا اس کی طرف ہے روزوں کی قضااوا کی جائے گی؟

ر جواب اس مریض کولاحق ہونے والا مرض اگر اتفاقی طور پر پیش آنے والے امراض میں سے تھا اور مرض جاری رہاحتی کہ مریض فوت ہو گیا تو اس صورت میں اس کی طرف سے قضا اوانہیں کی جائے گی کیونکہ ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿ وَمَن كَانَ مَرِيطُ الْوَعَلَى سَفَرِ فَعِدَّةً مِنْ أَسَامٍ أُخَرَّ ﴾ (البقرة: ٢/ ١٨٥) "اورجوكوني بيار بوياسفريس بوتو دوسرے ونوں ميس (روزے ركھ كر)ان كاشار بوراكرے-"

ا بے مریض کے لیے واجب ہے کہ دوسرے دنوں میں روزے رکھ کرشار پورا کرلے اورا گراہے اس کی مہلت نہ ملی اوروہ فوت ہوگیا تو اس سے قضا کی اوائیگی ساقط ہوجائے گی کیونکہ اسے وہ وقت ہی نہیں ملاجس میں اس پرروزہ واجب تھا۔ وہ ایسے ہے جیسے شعبان میں فوت ہوگیا ہوتو اس کے لیے آنے والے رمضان کے روزے واجب نہیں ہیں۔اگر اس کا مرض واکی ہوجس سے صحت یاب ہونے کی امید نہ ہوتو اس پر واجب ہے کہ ہر دن کے عوض ایک مسکین کو کھانا کھلا دے۔

سوال ایک مخص کے دے رمضان کے روزے تھے اس نے قضاادانہ کی حتی کہ دوسرار مضان شروع ہوگیا، تووہ کیا کرے؟

جواب ارثاد باری تعالی ہے:

﴿ فَمَن شَهِدَ مِنكُمُ ٱلشَّهُرَ فَلْيَصَنَّ أَلَّ وَمَن كَانَ مَن يضَّا أَوْ عَلَىٰ سَفَرِ فَعِدَّةً مِّنَ أَسَيَامِ أُخَرُّ ﴾ (الله ة: ٢/ ١٨٥)

'' تو جو کوئی تم میں سے اس مہینے میں موجود ہواہے چاہیے کہ پورے مہینے کے روزے رکھے اور جو بیار ہویا سفر میں ہوتو دوسرے دنوں میں (روزے رکھ کر)ان کا شار پورا کرلے۔''

تویی خص جس نے کی شرعی عذر کی وجہ سے روزے چھوڑے تھا اس کے لیے واجب ہے کہ اللہ تعالی کے تھم کی تھیل میں تضااوا کرے اور واجب ہے کہ اس سال قضااوا کرے اور دوسرے رمضان تک اسے مؤخر نذکرے کیونکہ حضرت عاکشہ جا تھا کا فرمان ہے: «کانَ یَکُونُ عَلَیَّ الصَّوْمُ مِنْ رَمَضَانَ فَمَا أَسْتَطِيعُ أَنْ أَقْضِيكُ إِلاَّ فِي شَعْبَانَ الصحيح البخاري، الصوم، باب متى يقضي قضاء الصوم، ح: ١٩٥٠)

''رمضان کے روزے میرے ذمے ہوتے تھے تو میں ان کی قضا ادا کرنے کی شعبان کے علاوہ دوسرے کسی مہینے میں استطاعت نہیں رکھتی تھی۔''

حضرت عائشہ وہ اللہ مناقبہ کی خدمت میں مصروف ہونے کی وجہ سے جلدروز نے ہیں رکھ کتی تھیں اورانہوں نے جو بیغر مایا: میں شعبان ہی میں ان کی قضاادا کرنے کی استطاعت رکھتی تھی اس میں اس بات کی دلیل ہے کہ دوسرارمضان شروع ہونے سے پہلے تضا کے روز سے رکھ لینا ضروری ہے ۔اگر وہ انھیں دوسر سے رمضان کے بعد تک مؤخر کرد ہے تو اللہ تعالیٰ کہ آ گے تو بہ و استغفار کرے اپنے فعل پر ندامت کا اظہار کرے اور قضاادا کرے کیونکہ تا خیر کی صورت میں قضا کی اوا میگی ساقط نہیں ہوتی، لہذا استخفار کرے دوزوں کی قضاادا کرتا ہوگی خواہ دوسر سے رمضان کے بعد ہی ادا کرے۔واللہ الموفق.

#### شوال کے روز ہے رکھنے کی افضل صورت

(سوال شوال کے چھروزوں کے بارے میں افضل صورت کیا ہے؟

جواب افضل یہ ہے کہ شوال کے چھروزے عید کے فور اُبعد شروع کردیے جائیں اور مسلسل رکھے جائیں جیسا کہ اہل علم نے فرمایا ہے کیونکہ اتباع پڑمل کی بہترین صورت یہی ہے جس کا حدیث میں اس طرح ذکر کیا گیا ہے:

«ثُمَّ أَتَّبُعَهُ سِتًا»(صحيح مسلم، الصيام، باب استحباب صوم ستة أيام من شوال، ح:١١٦٤)

" پھراس کے بعداس نے چھروزےر کھے۔"

اور پھر نیکی کی طرف سبقت کی صورت بھی یہی ہے جس کی نصوص شریعت میں ترغیب دی گئی ہے اور جس کے سرانجام دینے والے کی ستائش کی گئی ہے۔ حزم واحتیاط کا بھی یہی تقاضا ہے جو کمال عبدیت ہے۔ انسان کو فرصت کے لمحات میسر آئیس تو اخیس

ضائع نہیں کرنا چاہیے کیونکہ معلوم نہیں کہ اس انسان کو کس طرح کے حالات پیش آئیں، لہذا فرصت کوغنیمت جانتے ہوئے فوراً نیکی کام کرنے چاہئیں اور تمام امور ومعاملات میں انسان کو یہی طرز عمل اختیار کرنا چاہیے بشر طیکہ وہ نیک اور صالح امور ہوں۔ سوال کیا انسان کے لیے جائز ہے کہ شوال کے روزے جن ونوں میں چاہیے رکھ لے یا بیایام متعین ہیں؟ اگر کوئی مسلمان ان

دنوں میں روزے رکھ لے تو بھر کیا ہرسال اس کے لیے بیدروزے رکھے فرض ہیں؟

رجواب رسول الله مَالِيمُ عن ابت ب كدآب فرمايا:

«مَنْ صَامَ رَمَضَانَ، ثُمَّ أَتَبَعَهُ سِتًا مِنَ شَوَّالٍ كَانَ كَصِيَامِ الدَّهْرِ»(صحيح مسلم، الصيام، باب استحباب صوم ستة أيام من شوال، ح:١١٦٤)

ان چوروزوں کے لیے ایام محدوداور معین نہیں ہیں بلکہ موس کو اختیار ہے کہ وہ سارے مہینے ہیں جس وقت چاہے روزے رکھ لے مہینے کے ابتدائی یا درمیانی یا آخری جس جھے میں چاہے روزے رکھ لے ۔ اگر چاہے تو مہینے کے ختلف دنوں میں بھی بیروزے رکھ سکتا ہے کیونکہ بحد اللہ اس معاطے میں بہت گنجائش ہے اورا گرجلدی سے مہینے کی ابتدا میں سلسل روزے رکھ لے تو بیافضل اور نیکی کے کا موں میں سبقت کے باب سے ہوگا۔ پھر اگر بعض سالوں میں بیروزے رکھے اور بعض سالوں میں ندر کھے تو بھی کوئی حن مہیں کیونکہ بیروز نے نفلی ہیں واجب نہیں ہیں ۔

یوم عاشورہ کے روزے کا حکم

(سوال یوم عاشورہ کروزے کے بارے میں کیا علم ہے؟

(حواب نبی طَالِیَمُ جب مدید تشریف لائے تو آپ نے و یکھا کہ یہودی دس محرم کا روزہ رکھتے ہیں تو نبی طَالِیَمُ نفر مایا:

﴿ أَنَا أَحَقُّ بِمُوسلی مِنْكُمْ فَصَامَهُ وَأَمَرَ بِصِیامِهِ (صحیح البخاری، الصوم، باب صوم یوم عاشوراء، ح: ۱۱۳۰ واللفظ للبخاری)
عاشوراء، ح: ۲۰۰۶ وصحیح مسلم، الصیام، باب صوم یوم عاشوراء، ح: ۱۱۳۰ واللفظ للبخاری)

دیتہاری نبیت میں موکی علیکا کا زیادہ حق دار ہول۔ 'پس آپ نے خود بھی اس دن کا روزہ رکھا اوراس دن روزہ رکھنے کا حکم بھی دیا۔

حدیث حضرت ابن عباس دیا تختابیں ہے کہ نبی مُنافِیّا نے یوم عاشورہ کا روزہ رکھا اوراس کے روز ہے کا حکم بھی دیا۔اس دن کے روز ہے کی فضیلت کے بارے میں نبی مُنافِیْاً سے یو چھا گیا تو آپ نے فر مایا:

﴿أَحْتَسِبُ عَلَى اللهِ أَنْ يُكَفِّرَ السَّنَةَ الَّتِي قَبْلَهُ ﴾(صحيح مسلم، الصيام، باب استحباب صيام ثلاثة أيام من كل شهر وصوم يوم عرفة، ح:١١٦٢)

'' مجھےاللہ تعالیٰ سےامید ہے کہ وہ سابقہ ایک سال کے گناہ معاف فریادے گا۔''

اس کے بعد آپ نے یہود یوں کی مخالفت میں حکم دیا کہ اس سے پہلے یعنی نومحرم یا اس کے بعد یعنی گیارہ محرم کا بھی روزہ رکھ

لیاجائے، الہذاافضل یہ ہے کہ وس محرم کے ساتھ اس سے ایک دن پہلے یا ایک دن بعد کا روزہ بھی رکھ لیا جائے البتہ نومحرم کا روزہ گیارہ محرم کے روزے سے افضل ہے۔

ا ہے مسلمان بھائی! آپ کو چاہیے کہ آپ یوم عاشورہ اوراس کے ساتھ نومحرم کا روزہ رکھا کریں۔

## شعبان کے روز وں کے متعلق کیا تھم ہے؟

سوال ماه شعبان کے روزے رکھنے کے بارے میں کیا تھم ہے؟

جواب ماه شعبان میں روز بے رکھنا اور کثرت سے رکھنا سنت ہے تی کہ حضرت عاکشہ رہا تھا نے فرمایا:

«مَا رَأَيْتُهُ ۚ أَكُثْرَ صِيَامًا مِنْهُ فِي شَعْبَانَ»(صحيح البخاري، الصوم، باب صوم شعبان، ح:١٩٦٩)

"میں نے آپ کوشعبان سے زیادہ اور کسی مہینے میں روز بر کھتے ہوئے نہیں دیکھا۔"

اس حدیث کی وجہ سے ماہ شعبان میں روز ہے کثرت سے رکھنے چاہئیں۔اہل علم نے لکھا ہے کہ شعبان کے روز ہے اس طرح ہیں جیسے فرض نمازوں کے ساتھ سنن مؤکدہ ۔گویہ ماہ رمضان کا مقدمہ ہیں بعنی ماہ رمضان کی سنن مؤکدہ ہیں اور شوال کے چھ روز ہے ایسے ہیں جیسے فرض نمازوں کے بعد کی سنن مؤکدہ شعبان کے روزوں کا ایک فائدہ اور بھی ہے اور وہ یہ کہ اس طرح نفس رمضان کے روزوں کے لیے تیار ہوجا تا اور اس کے لیے رمضان کے روزے رکھنے آسان ہوجاتے ہیں۔

## ایک دن روز ہ رکھنے اور ایک دن افطار کرنے والا جمعہ کا روز ہ بھی رکھ سکتا ہے

سوال جب انسان ایک ون روزہ رکھے اور ایک ون افطار کرلے اور اس کے روزے کا ون جمعہ کو آجائے تو کیا اس کے لیے روزہ رکھنا جائز ہے یانہیں؟

جوابی جب انسان کا ایک ون روز ہ رکھنے اور ایک دن افطار کرنے کا معمول ہوتو اس کے لیے یہ جائز ہے کہ وہ صرف جمعہ یا ہفتہ یا اتوار کے دن کا روز ہ رکھے بشرطیکہ وہ کوئی ایسادن نہ ہوجس کا روز ہ رکھنا حرام ہواورا گر ایسا دن ہوتو روز ہ ترک کرنا واجب ہے۔اگر ایک دن روز ہ رکھنا اور ایک دن افطار کرتا ہوا فطار کا دن جمعرات کو اور روز ہ رکھنے کا دن جمعد آجائے تو اس صورت میں جمعہ کے دن کا روز ہ رکھنے میں کوئی حرج نہیں کے ونکہ اس نے جمعہ کا روز ہ محمل اس لیے نہیں رکھا کہ وہ جمعہ کا دن ہے بلکہ اس لیے رکھا ہے کہ اس کے معمول کے مطابق روز ہ رکھنے کا دن آگیا ہے۔اگر بیرون عید الاشکی یا ایا م تشریق میں سے کسی دن آجائے تو پھر روز ہ نہ رکھنا واجب ہے۔ اس طرح اگر عورت کا روز ہ کے بارے میں یہ معمول ہوا ور روز ہ رکھنے کا دن چیش یا نفاس کے دن آجائے تو اسے روز ہ نہیں رکھنا چاہیے۔

روزے میں وصال سے کیا مراد ہے؟

روال وصال کے روزے سے کیا مراد ہے؟ کیا شرعاً یہ جا تز ہے؟

اس ہے منع کرتے ہوئے فر مایا ہے:

﴿ أَيُّكُمْ أَرَادَ أَنْ يُواصِلَ فَلْيُواصِلْ حَتَّى السَّحَرِ » (صحيح البخاري، الصوم، باب الوصال إلى السحر، ح:١٩٦٧)

'' جو خص وصال کرنا چاہے'وہ سحری تک وصال کرے۔''

سحرى تك وصال جائز ب عَمَّم شريعت نهيں كيونكدرسول الله مَنْ النَّمُ فَيْ روزه جلدا فطاركرنے كى ترغيب دى ہے۔ آپ نے فرمايا: ﴿ لَا يَزَالُ النَّاسُ بِخَيْرٍ مَا عَجَّلُوا الْفِطْرَ» (صحيح البخاري، الصوم، باب تعجيل الإفطار، ج:١٩٥٧، وصحيح مسلم، الصيام، باب فضل السحور، ح:١٠٩٨)

''لوگ اس وقت تک خیر کے ساتھ رہیں گئے جب تک جلدا نظار کرتے رہیں گے۔''

رسول الله طَالِيَّةً نِهِ سحرى تك وصال كوصرف جائز قرار ديا ہے اور جب صحابه كرام عَن كَثَيَّمَ نِهُ عرض كيا: يارسول الله! آپ تو وصال فرماتے ہيں تو آپ نے فرمایا:

﴿ إِنِّي لَسْتُ كَهَيْئَتِكُمْ ﴾ (صحيح البخاري، الصوم، باب بركة السحور في غير إيجاب، ح:١٩٢٢، وصحيح مسلم، الصوم، باب النهي عن الوصال، ح:١١٠٢)

''یقییناً می*ن تمھاری طرح نہیں ہو*ں۔''

#### جعه کے دن روز ہے کی ممانعت کا سبب

<u>سوال</u> خاص جعہ کے دن کے روزے کی ممانعت کا کیا سب ہے؟ کیا بیتھم عام ہے اور قضا کے روزے کو بھی شامل ہے؟

جوب نی اکرم مظافی سے ابت ہے کہ آپ نے فرمایا:

﴿لَا تَخْتَصُّوا لَيْلَةَ الْجُمُعَةِ بِقِيَامٍ مِنْ بَيْنِ اللَّيَالِي وَلاَ تَخُصُّوا يَوْمَ الْجُمُعَةِ بِصِيَامٍ مِنْ بَيْنِ الأَيَّام»(صحيح مسلم، الصيام، باب كراهة صوم الجمعة منفردا، ح:١١٤٤)

''راتُوں میں سے جمعہ کی رات کو قیام کے لیے اور دنوں میں سے جمعہ کے دن کوروزے کے لیے مخصوص نہ کرو۔''

جمعہ کے دن گ خصیص کی ممانعت میں حکمت یہ ہے کہ جمعہ کا دن ہفتہ دارعید کا دن ہے ادر یہ تین شرعی عیدوں میں سے ایک عید ہے۔ اسلام میں صرف تین عیدیں ہیں۔ (1) عید الفطر۔ (2) عید الاضحیٰ اور (3) ہفتہ دارعید جمعہ۔ اس دجہ سے صرف اس دن کا خاص روز ہ رکھنے سے منع کر دیا گیا ہے اور اس لیے بھی کہ جمعہ کے دن مردوں کو نماز کے لیے جلدی جانا چاہیے وعا اور ذکر واذکار میں مشغول ہونا چاہیے جمعہ کا دن گویا عرفہ کے دن کے مشابہ ہے اور عرفہ کے دان حاجی کے لیے روز ہ رکھنے کا حکم نہیں ہے کیونکہ اس دن وہ دعا اور ذکر میں مشغول ہوتا ہے اور بہ بات معلوم ہے کہ جب مختلف عبادات جمع ہوجا کیں تو ان میں سے جس کو مؤخر کرنا ممکن نہ ہوا ہے۔ کر میں مشغول ہوتا ہے اور جے مؤخر کرنا ممکن نہ ہوا ہے۔

اگر کوئی میر کیے کہ اگر اس کا سبب ہفتہ وارعید کا دن ہونا ہے اور اس کا تقاضا میر ہے کہ جمعہ کے دن عیدین کے دن کی طرح روزہ رکھنا حرام ہو ۔صرف جمعہ کا اکملا روزہ رکھنے کی ممانعت نہ ہوتو ہم کہیں گے کہ جمعہ کا ون عیدین کے دن سے مختلف ہے کیونکہ بیتو ہر ماہ چار دفعہ آتا ہے'لہذااس کے بارے میں تھم ممانعت حرمت کانہیں ہے۔علاوہ ازیں عیدین کی گئی اور خصوصیات بھی ہیں' جو جعد کے دن کینہیں ہیں۔اگر اس سے پہلے یا بعد میں ایک دن کاروزہ رکھ نے تو اس سے معلوم ہوگا کہ غرض خاص جعد کے دن کاروز ورکھنانہیں ہے کیونکہ اس نے جعد سے ایک دن پہلے جعرات یااس کے ایک دن بعد یعنی ہفتے کے دن کا بھی روزہ رکھا ہے۔

سائل نے جوید پوچھا ہے کہ بیتکم خاص نفلی روز ہے ہی کے لیے ہے یا عام ہے اور قضا کے روز ہے کو بھی شامل ہے؟ تواس کا جواب یہ ہے کہ دلائل سے بظاہر عموم ہی معلوم ہوتا ہے یعنی خاص جمعہ کے دن کا روزہ رکھنا مکروہ ہے خواہ روزہ فرض ہویا نفل اِلَّا یہ کہ کوئی انسان ً ؛ م کاج میں مشغول ہواور اس کے لیے جمعہ ہی کے ون روزہ رکھنامکن ہوتو پھر اس کے لیے جمعہ کے دن روزہ رکھنا مکروہ نہیں ہوگا کیونکہ اسے روزہ رکھنے کی ضرورت ہے۔

#### نفلی روز ہ بوقت ضرورت تو ڑنا جائز ہے

سوال اگر کوئی انسان کسی طرح اپنفلی روز ہے کو تو ڑدئے تو کیا وہ گناہ گار ہوگا؟ اگروہ جماع کے ساتھ روزہ تو ڑئے تو کیا اس پر کفارہ واجب ہوگا؟

جواب اگرانسان نفلی روزہ رکھے، پھراسے کھانے پینے یا جماع کے ساتھ تو ڑدے تواسے گناہ نبیں ہوگا کیونکہ جج وعمرہ کے سوادیگر کسی بھی عبادت کوشروع کرنے کے بعد مکمل کرنالازم نہیں ہے البتہ افضل میہ ہے کہاسے پورا کرے، لہذانفلی روزے کی حالت میں جماع کر لینے کی صورت میں کفارہ واجب نہیں ہے کیونکہ اس روز ہے کو پورا کرنالازم نہیں ہے۔

فرض روزے کی حالت میں بیوی کے ساتھ جماع کرنا جائز نہیں کیونکہ فرض روزے کو کسی اضطراری حالت کے بغیر تو ژنا جائز نہیں ہے اور کفارہ اسی صورت میں واجب ہوگا جب ماہ رمضان میں دن کے وقت وہ مخص جماع کر لے جس پر روزہ واجب ہو۔ ہمارےان الفاظ پرغور کیجیے کہ'' جس پر روزہ واجب ہو'' بیاس لیے کہ فرض کریں اگر کوئی شخص اپنی بیوی کے ساتھ سفر کرے اور سفر میں دونوں نے روزہ رکھا ہواور پھروہ جماع کرلیں تو انھیں گناہ ہوگا نہ ان پر کفارہ لازم ہوگا' اس صورت میں اسے اور اس کی بیوی کو اس دن کے روزے کی قضاا داکرنی ہوگی۔

اعتكاف اورمعتكف كےاحكام

سوال اعتکاف کے بارے میں کیا تھم ہے؟ کیا معتلف کے لیے قضائے حاجت کھانے پینے اور علاج معالجے کے لیے مسجد سے باہر ٹکٹنا جائز ہے؟ اعتکاف کی منتیں کیا ہیں؟ اور نبی ٹالٹیا سے اعتکاف کی سیجے صورت مس طرح مروی ہے؟

جواب الله تعالیٰ کی اطاعت و بندگی کے لیے خلوت نشین ہونے کے لیے مسجدوں میں جم کر بیٹھ جانا اعتکاف ہے اور وہ لیلۃ القدر کی علاش کے لیے مسئون ہے۔ اللہ تعالیٰ نے اس کے بارے میں اس طرح اشارہ فر مایا ہے:

﴿ وَلَا تُبَشِرُوهُ إِنَّ وَأَنتُمْ عَلَكِفُونَ فِي ٱلْمَسَاحِدِ ﴿ وَلَا تُبَشِرُوهُ إِنَّ الْمُعَادِ

"أورجب تم معجدول مي اعتكاف بينه بوئ بهوتوان سے مباشرت ندكرو"

صحیحین اور دیگر کتب حدیث سے ثابت ہے کہ نبی تالیج آپ کے ساتھ آپ کے صحابہ نے اعتکاف فرمایا تھا اور بعد میں

بھی اعتکاف کا حکم باتی رہااورمنسوخ نہیں ہوا۔ <sup>© صحی</sup>عین میں حضرت عاکشہ چھٹا سے روایت ہے:

﴿ أَنَّ النَّبِيِّ ﷺ كَانَ يَعْتَكِفُ الْعَشْرَ الأَوَاخِرَ مِنْ رَمَضَانَ حَتَّى تَوَفَّاهُ اللهُ تَعَالَى ثُمَّ اعْتَكَفَ أَزُواجُهُ مِنْ بَعْدِهِ (صحيح البخاري، الاعتكاف، باب الاعتكاف في العشر الاواخر، ح:٢٠٢٦، صحيح مسلم، الاعتكاف، باب اعتكاف العشر الأواخر من رمضان؛ ح:١١٧٢)

'' نبی سکانٹی مضان کے آخری عشرے کا اعتکاف فرمایا کرتے تقصحتی کہ اللہ تعالیٰ کو پیارے ہوگئے' پھرآپ کے بعد آپ کی ازواج مطہرات نے اعتکاف فرمایا۔''

صحیح مسلم میں حصرت ابوسعید خدری ڈٹاٹیؤ سے روایت ہے کہ نبی ٹاٹیڑانے رمضان کے پہلے عشرے کا اعتکاف فرمایا' پھر درمیانی عشرے کا اعتکاف فرمایا' پھر فرمایا:

﴿ إِنِّي اعْتَكَفْتُ الْعَشْرَ الأَوَّلَ أَلْتَمِسُ لهٰذِهِ الْلَّيْلَةَ (يَعْنِي لَيْلَةَ الْقَدْرِ) ثُمَّ اعْتَكَفْتُ الْعَشْرَ الأَوْاخِرِ، فَمَنْ أَحَبَّ مِنْكُمْ أَنْ يَعْتَكِفَ الْعَشْرِ الأَوَاخِرِ، فَمَنْ أَحَبَّ مِنْكُمْ أَنْ يَعْتَكِفَ فَلْرُواخِر، فَمَنْ أَحَبَّ مِنْكُمْ أَنْ يَعْتَكِفَ فَلْيَعْتَكِفَ »(صحيح البخاري، الاعتكاف، باب الاعتكاف في العشر الأواخر، ح:٢٠٢٧، وصحيح مسلم، الصيام، باب فضل ليلة القدر والحث على طلبها، ح:١١٦٧، واللفظ له)

'' میں نے اس رات (لیمی لیلة القدر) کی تلاش میں پہلے عشرے کا اعتکاف کیا' پھر درمیانی عشرے کا اعتکاف کیا' پھر میں اعتکاف کے لیے جب آیا تو مجھ سے کہا گیا کہ پر رات تو آخری عشرے میں ہے' لہذاتم میں سے جو شخص اعتکاف کرنا چاہے وہ اعتکاف کرلے۔''

پی لوگوں نے آپ کے ساتھ اعتکاف کیا۔ اما ماحمد را اللہ فرماتے ہیں کہ جھے نہیں معلوم کہ علماء ہیں ہے کسی نے اعتکاف کے مسنون ہونے کے بارے ہیں اختلاف کیا ہوگو یا اعتکاف نص اور اجماع کی روشنی میں مسنون ہے۔ اعتکاف ایسی مساجد میں ہونا چاہیے جن میں نماز باجماعت اوا کی جاتی ہو خواہ ان کا تعلق کسی بھی علاقے ہے ہو کیونکہ ارشاد باری تعالی: ﴿وَ أَنْسَم عَلَى صَاحِد مِنْ مَا مَعْدُونَ فَی الْسَمَ مَعْدُونَ مِنْ مَعْدُونَ مَعْدُونَ مِنْ مَعْدُونَ مِنْ مَعْدُونَ مِنْ مَعْدُونَ مُنْ مَعْدُونَ مِنْ مَعْدُونَ مُنْ مَعْدُونَ مِنْ مُنْ مُعْدُونَ مِنْ مَعْدُونَ مُعْدُونَ مُعْدُونَ مِنْ مَعْدُونَ مِنْ مَعْدُونَ مِنْ مَعْدُونَ مِنْ مُعْدُونَ مِنْ مُعْدُونَ مِنْ مُنْ مُعْدُونَ مُعْدُونَ مُعْدُونَ مُعْدُونَ مُعْدُونَ مِنْ مُعْدُونَ مُعْدُونَ

معتلف کو چاہیے کہ وہ اللہ عزوجل کی اطاعت و بندگ نماز تلاوت قرآن اور ذکر اللی میں مشغول رہے کیونکہ اعتکاف سے بہی مقصود ہے۔ ساتھیوں سے تھوڑی ہی بات جیت کر لینے میں بھی کوئی حرج نہیں خصوصاً جب کہ اس میں کوئی فائدہ بھی ہو۔معتلف کے لیے جماع اور اس کے مقد مات حرام ہیں اور مسجد سے نکلنے کی فقہاء نے حسب ذیل تین اقسام بیان کی ہیں:

① صحيح البخاري، الاعتكاف، باب الاعتكاف، حديث:2036

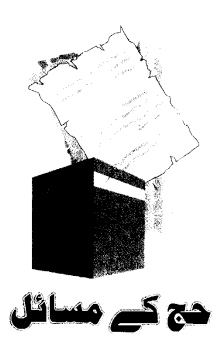
- کسی ایسے امر کے لیے باہر نکلنا جائز ہے جس کے بغیر شرعاً یا طبعاً چارہ کار نہ ہو، مثلاً نماز جمعہ اور کھانے پینے کے لیے نکلنا جبکہ
   کوئی اور لانے والانہ ہو، نیز وضو ونسل اور بول و براز کی حاجت کے لیے نکلنا۔
- ت کسی ایسے نیک کام کے لیے نکلنا جواس کے لیے واجب نہ ہو مثلاً بیار کی بیار پری اور نماز جنازہ کے لیے نکلنا۔ بیاس صورت میں جائز ہے جب اس نے اعتکاف کی ابتدا میں اس کی شرط عائد کرلی ہواورا گراس نے ایسی شرط عائد نہ کی ہوتو پھرا یسے کاموں کے لیے متجد سے باہر نکلنا جائز نہیں۔
- ③ کسی ایسے کام کے لیے نکلنا جواء کاف کے منافی ہو، مثلًا گھر جانے کے لیے خرید وفروخت کے لیے اور بیوی سے جماع کے لیے نکلنا جائز نہیں ہے خواہ اس نے اس کی شرط عائد کی ہویا شرط عائد ندکی ہو۔ والله المعوفق.



#### www.KitaboSunnat.com

www.KitaboSunnat.com

www.KitaboSunnat.com



## بے نماز کے حج کے بارے میں حکم

سوال جبالیا شخص مج کرے جونماز پڑھتا ہونہ روزے رکھتا ہوتو اس حال میں اس کے قبح کے بارے میں کیا تھم ہے؟ اور توبہ کرلینے کی صورت میں کیا اسے ترک کی ہوئی عبادات کی قضاادا کرنا ہوگی؟

ر بھوں ترک نماز کفر ہے'اس سے انسان ملت اسلامیہ سے خارج ہوکرابدی جہنمی ہو جاتا ہے جبیبا کہ کتاب دسنت اوراقو ال سلف جیلتے، دور

سے بیٹا بت ہے لہذا یے خض جونما زنہیں پر هتا' اس کے لیے مکہ مرمہ میں داخل ہونا حلال نہیں ہے کیونکہ ارشاد باری تعالی ہے:

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ إِنَّمَا ٱلْمُقْرِكُونَ نَجَسٌ فَلَا يَقْرَبُواْ ٱلْمَسْجِدَ ٱلْحَرَامَ بَعْدَ عَامِهِمْ هَذَاً﴾ (النوبة:٢٨/٩)

''مومنو! بے شکمشرک پلید ہیں' لہذااس برس کے بعدوہ خانہ کعبہ کے یاس نہ جانے یا کیں۔''

بِنماز کا فج نا قابل قبول ہے کیونکہ وہ ایک کا فر کا حج ہے اور کا فرکی عبادات قبول نہیں ہوتیں کیونکہ ارشاد باری تعالی ہے:

﴿ وَمَا مَنَعَهُمْ أَن تُقْبَلَ مِنْهُمْ نَفَقَنتُهُمْ إِلَّا أَنَهُمْ كَانِهُمْ كَالْمَا الْعَبَالَوَةَ إِلَّا أَنَهُمْ كَالِهُونَ الْعَبَالَوَةَ إِلَّا وَهُمْ كَارِهُونَ ﴿ التربة: ٩/ ٥٤)

''اوران کے خرچ (اموال) کے قبول ہونے سے کوئی چیز مانع نہیں ہوتی سوائے اس کے کہ انھوں نے اللہ سے اوراس کے رسول سے کفر کیا اور وہ نماز کوآتے ہیں تو ست و کاہل ہو کر اور خرچ کرتے ہیں تو ناخوش سے ''

ر ہاترک کیے ہوئے سابقہ اعمال کا معاملہ تو ان کی قضا کی ادائیگی اس پر واجب نہ ہوگی کیونکہ ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿ قُلُ لِلَّذِينَ كَفَرُوا إِن يَنتَهُوا يُغَفَّر لَهُم مَّا قَدْسَلَفَ ﴾ (الانفال: ٨/ ٣٨)

''اے پیٹیبر! کفارہے کہددو کہ اگروہ اپنے افعال ہے باز آ جائیں تو جو ہو چکا وہ اٹھیں معاف کر دیا جائے گا۔''

جس شخص نے اعمال ترک کیے ہوں اسے اللہ تعالیٰ کے آگے سیج دل سے توبہ کرنی چاہیۓ اللہ تعالیٰ کی اطاعت و بندگی کے کام بجالا نے چاہئیں اوراعمال صالحہ اور توبہ و استغفار کی کثرت کے ساتھ اللہ عزوجل کے تقریب کے حصول کے لیے کوشش کرنی چاہئے۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿ فَلَ يَعِبَادِىَ الَّذِينَ أَسَرَفُوا عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ لَا نَفْ خَطُوا مِن رَحْمَةِ ٱللَّهِ إِنَّ ٱللَّهَ يَغْفِرُ ٱلدُّنُوبَ جَمِيعًا إِنَّامُ هُوَ ٱلْفَفُورُ ٱلرَّحِيمُ ﴾ (الزمر:٣٩/٥٣)

''(اے پیغیبر! میری طرف سے لوگوں سے) کہد دو کہ اے میرے بندو! جنھوں نے اپنی جانوں پر زیادتی کی ہے اللہ کی رصت سے ناامید نہ ہونا۔ بے شک اللہ تو سب گنا ہوں کو بخش دیتا ہے (اور) وہ تو بخشنے والامہر بان ہے۔'' یہ آیت کریمہ تو بہ کرنے والوں کے بارے میں نازل ہوئی ہے۔ ہروہ گناہ جس سے بندہ تو بہ کرلۓ خواہ وہ اللہ تعالیٰ کے ساتھ شرک ہؤتو اللہ تعالیٰ اسے معاف فریادیتا ہے۔ واللہ الهادی اللی سواء الصواط.

### وسائل کے بعد فریضہ مج اداکرنے میں تاخیر نہیں کرنی جا ہے

سوال ہم بعض مسلمانوں خصوصانو جوانوں کو دیکھتے ہیں کہ وہ فریضہ کج اداکر نے میں سستی ہے کام لیتے ہیں اور کہتے ہیں کہ اسے ہم عقر برب اداکر لیس گے اور پھر وہ بعض مشاغل کی وجہ ہے معذور ہوجاتے ہیں الیسے لوگوں کے بارے میں آپ کیا تھیجت فرمائیں گے؟ بعض والدین اپنے ہیؤں کوفر بینے کی اداکر نے ہور کتے ہیں کہ وہ رہتے ہیں کہ انھیں سفر میں کوئی گر ندنہ بھتے جائے یا کہتے ہیں کہ وہ ابھی چھوٹے ہیں والدین کے بارے میں کاری شرطیں الا گوہوتی ہیں تو ایسے والدین کے بارے میں کیا تھم ہے؟ جزاکہ الله خیرا و و فقہ کم الما فیہ خیر الدنیا و الآخرة میں ہیٹوں کی اپنے والدین کی اطاعت کرنے کے بارے میں کیا تھم ہے؟ جزاکہ الله خیرا و و فقہ کم الما فیہ خیر الدنیا و الآخرة سے میں ہیٹوں کی اپنے والدین کی اطاعت کرنے کے بارے میں کیا تھم ہے؟ جزاکہ الله خیرا و و فقہ کم الما فیہ خیر الدنیا و الآخرة سے مخص کا اسلام کمل نہیں ہوسکتا بشرطیکہ اس کے تن میں و جوب کی شرطیں موجود ہوں اور جس کے تن میں وجوب کی شرطیں موجود ہوں اور جس کے تن میں وجوب کی شرطیں موجود ہوں اور جس کے تن میں وجوب کی شرطیں موجود ہوں اور جس کے تن میں وجوب کی شرطیں کہ دوہ اپنے ہیٹوں کو ایسے بیٹن آئیں ہوسکتا ہو گا کہا جا اس کے میٹوں کو ایسے ہیں ہو کہا ہا وہ کہا ہوں کہ دوہ اپنے ہوں کو دیسے ماصل ہو۔ میٹوں کو میٹوں کو میٹوں کو میٹوں کو میٹوں کو میٹوں کو میٹوں کی اطاعت جائز نہیں الل میں وجوب کے دالدین کی اطاعت کریں جبکہ جی واجہ ہوکیوں کہ میں اپنے والدین کی اطاعت کریں جبکہ جی واجہ ہوکیوں کہا تھوں کہا ہوں کہ کہ وہ کو میٹوں کو کوئوں کی تو فیل عطافر مائے۔

#### مقروض کے لیے حج واجب نہیں

سوال کیامقروض کے لیے حج لازم ہے؟

جواب جب انسان پر اس قدر قرض ہو جواس کے سارے مال کے برابر ہوتو اس پر جج واجب نہیں کیونکہ اللہ تعالیٰ نے جج اس آدی پر فرض کیا ہے جواستطاعت رکھتا ہو۔ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿ وَلِلَّهِ عَلَى ٱلنَّاسِ حِبُّ ٱلْمِينَتِ مَنِ ٱسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلًا ﴾ (آل عمران: ٩٧/٣)

''اورلوگوں پراللہ کاحق (بیعنی فرض) ہے کہ جواس گھر تک جانے کی استطاعت رکھے وہ اس کا حج کرے۔''

اورجش مخض پراس قدر قرض ہو کہاہے ادا کرنے کے بعداس کے پاس کچھ بھی نہ بچے تو اسے حج کی استطاعت نہیں ہے۔ وہ پہلے اپنا قرض ادا کرے اور بعد میں جب اس کے لیے آسانی ہوتو حج کر لے۔ اگر قرض اس کے مال سے کم ہوئیعنی قرض ادا کرنے کے بعد حج کرلے جو فواہ فرض ہویانفل۔ اگر حج فرض ہوتو اس کے لیے واجب بعد مجھی اس کے پاس مال نے جائے تو قرض ادا کرنے کے بعد حج کرلے حج خواہ فرض ہویانفل۔ اگر حج فرض ہوتو اس کے لیے واجب

ہے کہ وہ اسے جلدادا کرے اوراگر جج فرض نہ ہوتو اسے اختیار ہے کہ اگر چاہے تو ادا کر لے اوراگر نہ چاہے تو اسے کوئی گناہ نہیں۔

# امانت داراورا حکام جج ہے واقف شخص ہی کووکیل بنایا جاسکتا ہے

<u>سوال</u> ایک شخص نے کسی کو وکیل مقرر کیا تا کہ وہ اس کی ماں کی طرف سے جج کر لے اور بعد میں اسے معلوم ہوا کہ یہ اور بھی کئ لوگوں کی طرف سے وکیل بنا ہے' تو اس صورت میں کیا تھم ہے؟ فتو کی دیجیے۔غفر الله ایکم.

رجواب انسان کواپنے تصرف میں بہت احتیاط سے کام لیمنا چاہیے اور وہ معاطے کو کسی ایسے شخص کے سپرد کرے جس کے دین کے بارے میں اسے پورا پورا اطمینان ہو کہ وہ امات دار ہے اور جس کام کے لیے اسے وکیل بنایا گیا ہے' اسے خوب جانتا ہے' مثلاً جب آپ شخص کو اس لیے مال وینے کا ارادہ کریں کہ وہ آپ کے مرحوم باپ یا مال کی طرف سے جج کرے' تو آپ ایسے شخص کو نمتنب کریں' جس کے علم اور دین کے بارے میں آپ کو اعتماد ہو کیونکہ بہت سے لوگ تو احکام جج کے بارے میں عظیم جہالت میں مبتلا ہیں۔ وہ جج کو سے طور پر اوانہیں کر سکے' خواہ فی نفسہ امانت دار ہوں۔ وہ سے بچھتے ہیں کہ بیان پر واجب ہے اور وہ بہت کی غلطیوں کا ارتکاب کرتے ہیں۔ احکام جج کے بارے میں علم کی کی وجہ سے ایسے لوگوں کونا نب نہیں بنانا چاہیے۔ پچھلوگوں کو احکام جج کا علم تو ہوتا ہے لیاں نہیں ہوتا کہ منا سک جج میں وہ کیا کہ در ہے یا کر رہے ہیں۔ اسے بھی جج کے سلطے میں اپنا و کیل نہیں بنانا چاہیے بلکہ جج کے لیے ایسے شخص کو امین بنانا چاہیے جوعلم اور امانت کے اعتبار سے مطالبہ کیا جارہا ہے۔

ی خوص جس کے بارے میں سائل نے ذکر کیا ہے کہ اس نے مال دیا تا کہ وہ اس کی والدہ کی طرف سے جج کرے لیکن بعد میں اس نے سنا کہ اس نے کا ورلوگوں کے لیے بھی جج بدل اوا کرنے کے لیے رقوم لی بین تو دیکھنا چاہیے شاہداس کے پاس اورلوگ بھی ہوں جن کواس نے بچے بدل اوا کر نے کیلے تیار کررکھا ہواوروہ خوداس کی طرف سے بھی جج کر ہا ہوجس کی طرف سے اسے نیابت سپرد کی اس متعدد گئی ہے کین سوال ہیہ ہے کہ کیااس طرح کا کا م کرنا کسی انسان کیلئے جائز ہے؟ یعنی کسی کے لیے یہ جائز ہے کہ وہ بج یا عمرے میں متعدد اختیاص کی طرف سے وکیل بے اور پھر خود براہ راست ان کی طرف سے جے یا عمرہ اوا انہ کرے بلک اسے دوسر ہوگوں کے بیر دکرد ہے۔ ہم اس کے جواب میں عرض کریں گے کہ یہ بالکل جائز اور طال نہیں ہے بلکہ یہ مال کو باطل طریقے سے کھانا ہے ۔ بعض لوگوں نے کہ وہ مختلف لوگوں سے جج اور عمرہ کرد کے لیے مال لے لیتے ہیں کہ ان کی طرف سے وہ خود بچ یا عمرہ کریں گئے گئے ہیں اور اس طرح باطل طریقے سے مال کھاتے ہیں کیونکہ وہ بازنی طرف سے اپنی طرف سے ایران کی طرف سے وہ خواس کی طرف سے وہ خواس کی طرف سے ایک کھانا ہے۔ اگر اسے بعض بھائیوں کی طرف سے ایران ہیں اٹلد تعالی سے ڈرنا چا ہیں کی کہ اس طرح مال کھانا ناحق طریقے سے مال کھانا ہے۔ اگر اسے بعض بھائیوں کی طرف سے بی کونکہ ہوسکتا ہے کہ وہ از خود یہ کام کسی کے سپر دکرد سے کیونکہ ہوسکتا ہے کہ وہ کیا تھی ہوں کہ باعم سے کے لیے اسے پند نہ کرتے ہوں۔ کے لیے ایم ایس کے لیے ایک کہ اعم سے کے لیے اسے پند نہ کرتے ہوں۔

# --- ج یا عمرے کی ادائیگی سے قاصر شخص کیا کرے؟

سوال ایک بہت معمر خص نے عمرے کا حرام باندھا اور جب وہ بیت اللہ میں پنچا تو عمرہ اداکر نے سے عاجز وقاصر ہوگیا تو وہ کیا کرے؟

رواب وہ حالت احرام ہی میں رہے جتی کہ اس کے لیے عمرہ اداک ناممکن ہوجائے اللّا کہ اس نے بوقت احرام بیشرط عائد کی ہو کہ اگر

میں روکنے والے نے مجھے روک دیا تو میں وہاں حلال ہوجاؤں گا'جہاں تو مجھے روکے گا۔ تو اس صورت میں وہ احرام کھول کر حلال ہوجائے'

اس پر عمرہ یا طواف و واع وغیرہ کوئی چیز بھی واجب نہ ہوگی اور اگر اس نے ایسی شرط عائد نہ کی ہواور اس کمزوری و نا تو انی کے از الے کی

بھی امید نہ ہوتو وہ احرام کھول کر حلال ہوجائے اور اگر استطاعت ہوتو ایک جانور بطور فدید ذرح کردے کیونکہ ارشاد باری تعالیٰ ہے۔

میں امید نہ ہوتو وہ احرام کھول کر حلال ہوجائے اور اگر استطاعت ہوتو ایک جانور بطور فدید ذرح کردے کیونکہ ارشاد باری تعالیٰ ہے۔

﴿ وَأَيْتُوا اَلْمُحَجَّ وَالْمُهُرَةَ لِلَهِ فَإِنْ أَحْصِرْتُمْ فَمَا اَسْتَيْسَرَ مِنَ الْهَدَيُّ وَلَا تَحْلِقُواْ نُ وَسَكُّرَ حَتَّى بَبَلُغَ الْهَدَىُ يَحِلَمُ ﴾ (العَدَة: ٢/ ١٩٦)

''اوراللہ(کی خوشنودی) کے لیے جج اور عمرے کو پورا کرواوراگر (رہتے میں) روک لیے جاؤ تو جیسی قربانی میسر ہو (کردو) اور جب تک قربانی اپنے مقام پرنہ پہنچ جائے سرنہ منڈ واؤ۔''

نبی ٹائٹی کو جب عمرہ اداکرنے سے حدیبہ کے مقام پر روک دیا گیا تھا تو آپ نے قربانی کے جانور کو ذرخ فرمایا اور احرام کھول کر حلال ہوگئے۔

\_\_\_ ججبدل اگر طے شدہ رقم ہے کم خرج پر ہوتو ....؟

سوال جب کوئی انسان اجرت لے کر کسی دوسرے کی طرف سے حج کرے اور اس میں سے پچھے قم باقی چکے جائے تو کیا مالک اس ہے واپس لے لے؟

جواب اگرکوئی آدمی کی ہے پھر قم لے تا کہ وہ اس کے ساتھ جج کرے اور بیر قم جج کے خرج سے زیادہ ہوئو اس کے لیے لازم
نہیں ہے کہ بی جانے والی رقم دینے والے کو واپس کرے إلاَّ بیکہ دینے والے نے کہا ہوکہ اس میں سے جج کر لواور بینہ کہا ہوکہ ان کے
ساتھ جج کرلو۔ اگر اس نے بیکہا ہوکہ اس میں سے جج کرلو تو اس صورت میں جج کے خرج سے نی جانے والی رقم اسے واپس کر تا لازم
ہوگی۔ اب مالک کی مرضی کہ وہ چا ہے تو نہ لے اور اگر چا ہے تو واپس لے لے۔ اگر اس نے بیالفاظ کہے ہوں کہ اس کے ساتھ جج کرلوتو
اس صورت میں نی جانے والی رقم واپس کر نا ضروری نہیں إلاَّ بیکہ وینے والے کو امور جج کے بارے میں علم نہ ہواور وہ یہ بھتا ہوکہ جج
پر بہت اخراجات آتے ہیں اور اس نے ناوا قفیت کی وجہ سے بہت می رقم دے دی ہوتو اس صورت میں اس پر حقیقت حال کو واضح کر تا
واجب ہے یعنی اسے چا ہیے کہ وہ اسے بیہ بتا دے کہ جج پر اتنی رقم خرج ہوئی ہے۔ آپ نے ججھے استحقاق سے زیادہ رقم وے دئیں نہ لے تو پھر اس کے لیے اسے اپنے پاس رکھنے میں کوئی حرج نہیں۔
اگر وہ نی جانے والی رقم بھی اسے وے دے اور اس سے واپس نہ لے تو پھر اس کے لیے اسے اپنے پاس رکھنے میں کوئی حرج نہیں۔

کسی کی طرف ہے عمرہ ادا کرتے ہوئے اپنے لیے دعا کرنا

سوال جب بیاا ہے باپ کی طرف عروادا کررہا ہوتو کیااس کے لیے اپ لیے وعا کرنا جائز ہے؟

جواب اس کے لیے بیرجائز ہے کہ وہ اس عمرے میں اپنے لیے اپنے باپ کے لیے اور جن مسلمانوں کے لیے چاہے دعا کرسکتا ہے کیونکہ مقصود نو بیہ ہے کہ وہ اسی آ دمی کی طرف سے اعمال عمرہ اوا کر ہے جس کا اس نے ارا دہ کیا ہے۔ دعا کرنا عمرے کا رکن یا شرط نہیں ہے کہذا اس کیلئے جائز ہے کہ وہ اینے لیے جس کی طرف سے عمرہ اوا کر رہا ہواس کے لیے اور دیگر تمام مسلمانوں کے لیے دعا کرے۔

## حج یا عمرے میں کسی کونائب بنانے کے متعلق حکم

سوال حج یاعمرے میں کی کونائب بنانے کے بارے میں کیا تھم ہے؟

جواب ج کے لیے کئی کو وکیل بنانے کی درج ذیل دوصور تیں ہو کئی ہیں: ﴿ فرض کے لیے وکیل بنایا گیا ہو۔ ﴿ نفل کے لیے وکیل بنایا گیا ہو۔ ﴿ نفل کے لیے وکیل بنایا گیا ہو۔ فرض ج یا عمرے میں کئی کو اپنا و کیل بنانا جائز نہیں ہے إلاً میہ کہ خود بنفس نفیس بیت اللہ تک پہنچنا ممکن نہ ہو خواہ اس کا سبب ایسادا کئی مرض ہو جس کے ازالے کی امید ہوتو اسے سبب ایسادا کئی مرض ہو جس کے ازالے کی امید ہوتو اسے انتظار کرنا چا ہے جتی کہ اللہ تعالی عافیت عطافر مادے اور وہ خود بنفسہ جج ادا کر سکے۔ اگر کوئی امر جج سے مانع نہ ہو اور انسان خود جج کرسکتا ہوتو اس صورت میں جج ادا کرنے کے لیے کئی کو اپنا وکیل مقرر کرنا حلال نہیں ہے کیونکہ شریعت کا تفاضا میہ ہے کہ انسان اپنا جج خود ادا کرئے ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿ وَلِلَّهِ عَلَى ٱلنَّاسِ حِبُّ ٱلْبَيْتِ مَنِ ٱسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلًا ﴾ (آل عمران: ٩٧/٣) ''اورلوگوں پرالله کاحق (لیمی فرض) ہے کہ جواس گھر تک جانے کی استطاعت رکھے وہ اس کا جج کرے۔''

عبادات میں مقصود بیہ ہے کہ انسان انھیں بذات خودادا کرے تا کہ وہ اللہ تعالیٰ کے سامنے بجز وانکسار کا اظہار کرسکے اور جو شخص کسی دوسر نے کو دکیل مقرر کرتا ہے تو وہ اس عظیم مقصد کو حاصل نہیں کرسکتا جس کے لیے عبادات کو مقرر کیا گیا ہے۔

جس موکل نے فرض جے وعمرہ ادا کرلیا ہواوراب وہ جے باعرے کے لیے کی کواپناوکیل مقرد کرنا چاہے تو اس کے بارے میں اہل علم
میں اختلاف ہے۔ بعض نے اسے جائز قرار دیا ہے اور بعض نے ناجائز۔ میرے نزدیک صحیح بات میہ ہے کہ ایسا کرنا ناجائز ہے۔ کسی کے
لیے بیجائز نہیں کہ وہ جج یا عمرے کے لیے کسی کواپناوکیل مقر دکرے جبکہ جج وعرہ ففل ہو کیونکہ عبادات میں اصل بیہ ہے کہ انسان انھیں
خود ادا کرے جیسے کوئی انسان کسی کو وکیل مقر رنہیں کرسکتا کہ وہ اس کی طرف سے روزہ رکھ البتہ اگر وہ فوت ہوجائے اور اس کے
و خواد ادا کرے جیسے کوئی انسان کسی کو وکیل مقر رنہیں کرسکتا کہ وہ اس کی طرف سے روزہ رکھ گا۔ اسی طرح جج بھی ایک بدنی عبادت ہو خواد اکر نا ہوتا ہے۔ بیشی مالی عبادت نہیں ہے کہ اس سے مقصود دوسرے کو نفع پہنچانا ہو۔ اگر کوئی بدنی عبادت
ہو جہے آ دمی اپنے بدن کے ساتھ سرانجام دیتا ہو تو کسی دوسرے کی طرف سے وہ عبادت کرنا صحیح نہیں اللَّ بیہ کہ جس کے بارے میں
سنت سے نابت ہواور جج نفل کے بارے میں سنت سے بیٹا بت نہیں کہ اسے کسی دوسرے انسان کی طرف سے ادا کیا جا سکتا ہے۔
امام احمد رائے ہوں کو ای کو انسان کے لیے سے جو نہیں کہ وہ ففل جج یا عمرے میں کسی اور کو اپناوکیل مقرر کر کے خواہ وہ خود
قادرہ ویا نہ ہو۔ اس قول کو اختیار کرنے کا ایک فائدہ یہ ہوگا کہ دولت مند اور خود جج ادا کر سکنے والے لوگ اپنے جج خودادا کریں گے۔
قادرہ ویا نہ ہو۔ اس قول کو اختیار کرنے کا ایک فائدہ یہ ہوگا کہ دولت مند اور خود جج ادا کرسکنے والے لوگ اپنے جج خودادا کریں گے۔

کئی لوگ صاحب استطاعت ہونے کے باوجود سالہاسال تک مکہ مرمہ نہیں جاتے اوروہ ہرسال کسی کواپناوکیل بنا کر بھیج دیتے ہیں۔ اس طرح وہ اس عظیم مقصد سے محروم رہتے ہیں جس کی خاطر حج کو مقرر کیا گیا ہے۔

ر **سوا**ل کیامیت کی طرف سے عمرہ کرنا جائز ہے؟

'' جب انسان فوت ہوجائے تو تین صورتوں کے سوااس کاعمل منقطع ہوجا تا ہے: صدقہ جاریۂ علم جس سے نفع اٹھایا جائے اور نیک اولا دجواس کے لیے دعا کرے۔''

اس حدیث سے استدلال یہ ہے کہ نبی طُائِر ہے نے بینیں فرمایا کہ نیک اولاد جواس کے لیے عبادت کرے یااس کے بیے قرآن مجید پڑھے یا نماز پڑھے یا عمرہ کرے یاروزہ رکھے یااس طرح کے دیگرا عمال بجالائے حالا نکہ حدیث سیاق عمل میں ہے یعنی وہ اس عمل کو بیان کررہی ہے جوموت کے ساتھ منقطع ہوجاتا ہے۔ اگر انسان سے یہ مطلوب ہوتا کہ وہ اپنے باپ اور ماں کے لیے عمل کرے تو نبی طُلُولِ یہ فرماتے: ''اور نیک اولاد جو اس کے لیے عمل کرے۔' ' البتۃ اگر انسان نیک عمل کرے اور اس کا تو اب کسی مسلمان کو ہدیہ کردے' تو یہ جائز ہے۔ \*

## عورت کامحرم کے بغیر حج کرنا

سوال جب عورت کسی محرم کے بغیر جج کرئے تو کیا اس کا جھ صحیح ہے؟ کیا باشعور بچہ محرم ہوسکتا ہے؟ محرم کے لیے کیا شرط ہے؟ حواب اس کا جج توضیح ہے لیکن محرم کے بغیر اس کا بیفعل اور سفر حرام ہے اور نبی تاثیق کی نافر مانی ہے کیونکہ نبی تاثیق نے فر مایا ہے:

- © فاضل مفتی صاحب بڑالتے کا پیجواب نظر تانی کا متقاضی ہے' کیونکہ میت کے لیے ایصال ثواب کی صرف وہی صور تیں مشروع ہوں گ جن کا ثبوت احادیث سے ملتا ہے۔ ہڑمل صالح کے ذریعے سے ایصال ثواب صحیح نہیں ہے۔ عمرہ بھی ایسا عمل ہے جس کا اثبات کی حدیث سے نہیں ہوتا۔ صرف غلام کا آزاد کرنا' صدقہ کرنا' جج کرنا اور دعا کرنا' ایسے اعمال ہیں جن کا فائدہ' حدیث کی روسے' میت کو ہوتا ہے۔ (ص'ی)
  - ناضل مفتی صاحب کابیاستدلال بالکل شیح ہے اور اس ہوتی بات ثابت ہوتی ہے جس کی طرف ہم نے اشارہ کیا ہے۔ (صن کل)
- السی بیات سیح نہیں اور حدیث نہ کور سے استدلال کے بھی خلاف ہے جس کی دضاحت خود فاضل مفتی صاحب نے فرمائی ہے۔ ہمارے خیال میں یہ آخری رائے اس رائے کے منافی ہے جواس سے پہلے عبارت میں ظاہر کی گئی ہے جس کی رو سے ہر عمل صالح کے ذریعے سے ایصال ثواب نہیں کیا جاسکتا۔ اور یہی رائے اور صواب ہے۔ والمعلم عند الله. (صنی)

﴿ لاَ تُسَافِرِ الْمَوْأَةُ إِلاَّ مَعَ ذِيْ مَحْرَمٍ (صحيح البخاري، جزاء الصيد، باب حج النساء، ح: ١٨٦٢، وصحيح مسلم، الحج، باب سفر العرأة مع محرم إلى الحج وغيره، ح: ١٣٤١) (\*عورت كم محرم كيغير سفرنه كرك.\*\*

چیونا نابالغ بچیمرمنہیں ہوسکتا کیونکہ وہ تو خودسر پرتی اورنگہداشت کے لیے محتاج ہے لہذا ایسا نابالغ بچیکی دوسرے کا محافظ اور ولی کیسے ہوسکتا ہے۔ محرم کے لیے شرط یہ ہے کہ وہ مسلمان مرڈ بالغ اور عاقل ہو۔ جس میں یہ شرا لط نہ ہوں وہ محرم نہیں ہوسکتا۔ افسوس ناک بات یہ ہے کہ بعض عور تیں محرم کے بغیر ہوائی جہاز کے ذریعے سے سفر میں بہت سستی کا مظاہرہ کرتی ہیں اور وہ اس کا سب یہ بیان کرتی ہیں کہ ان کے محرم نے انھیں ائیر پورٹ سے رفصت کیا ہے اور دوسرا محرم ائیر پورٹ سے انھیں لے لے گا اور ہوائی جہاز میں کسی قتم کا خطرہ نہیں ہے۔

امر داقع ہے ہے کہ یہ ولیل مجروح ہے کیونکہ رخصت کرنے والامحرم ہوائی جہاز کے اندر داخل ہوکر رخصت نہیں کرتا بلکہ وہ تو اسے لاوُنج ہی سے رخصت کرویتا ہے۔ طیارے کی پرواز میں بسا اوقات تاخیر ہوجاتی ہے اوراس طرح اس عورت کے گم ہونے کا خطرہ ہوسکتا ہے یا بسا اوقات کمی سبب سے طیارہ اگلے ائیر پورٹ پراتر ہی نہیں سکتا اوراسے کمی دوسرے ائیر پورٹ پراتر نا پڑتا ہے اوراس میں بھی عورت کے گم ہونے کا اندیشہ ہے۔

کئی و فعہ یہ ہوتا ہے کہ طیارہ اپنے ائیر پورٹ پراتر تا ہے لیکن استقبال کے لیے آنے والامحرم بیاری نیند یا گاڑی کے ایکسیڈنٹ یا اس طرح کے کسی اور سبب کی وجہ سے پہنچ نہیں سکتا اوراگر ان رکاوٹوں میں سے کوئی رکاوٹ بھی نہ ہو ہوائی جہاز بھی بروقت پہنچ جائے اوراستقبال کے لیے آنے والامحرم بھی آجائے تو ہوسکتا ہے کہ طیارے کے اندراس عورت کے ساتھ بیٹھنے والا خخص ایسا ہو جواللہ تعالیٰ سے نہ ڈرتا ہو بندگان الہی پر رحم نہ کرتا ہو۔ ہوسکتا ہے کہ وہ اسے فریب میں مبتلا کروے اور بیاس شخص پر فریفتہ ہوجائے اوراس کے نتیجہ میں وہ فتنداور خرابی رونما ہوجائے جواس طرح کے واقعات میں رونما ہواکرتی ہے۔

عورت کے لیے واجب ہے کہ وہ اللہ تعالی سے ڈری محرم کے بغیر سفر نہ کر ہے۔ عورتوں کے وارثوں کو بھی چاہیے جنھیں اللہ تعالی نے ان کے نگہبان بنایا ہے کہ وہ بھی اللہ تعالی سے ڈریں اورا پی محرمات کے بارے میں کوتا ہی کریں نہ بے عزتی اور بے دین کا مظاہرہ کریں۔ انسان سے اس کے گھر والوں کے متعلق بوچھا جائے گا کیونکہ انھیں اللہ تعالی نے اس کے پاس امانت کے طور پر رکھا ہے۔ ارشاد باری تعالی ہے:

﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا قُوْ الْفُسَكُو وَأَهَلِيكُو نَارًا وَقُودُهَا ٱلنَّاسُ وَالْخِجَارَةُ عَلَيْهَا مَلَتَهِكَةٌ غِلَاظٌ شِدَادٌ لَا يَعْصُونَ ٱللَّهَ مَا أَمَرَهُمْ وَيَقْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ﴿ النحريم: ١/١٦)

''اے مومنو!اپنے آپ کواوراپنے اہل وعیال کو آتش (جہنم) ہے بچاؤ جس کا ایندھن آ دمی اور پھر ہیں اور جس پر تندخواور سخت مزاج فرشتے (مقرر) ہیں'اللہ جو تھم ان کوفر ما تا ہے وہ اس کی تافر مانی نہیں کرتے اور جو تھم ان کو ملتا ہے اسے بجالاتے ہیں۔'' سوالی ایک عورت نے بیسوال یو چھاہے کہ میری نیت ہے کہ میں رمضان میں عمرہ اواکر وں لیکن میرے ساتھ میری بہن' اس کا شو ہراور میری والدہ ہول گئے تو کیامیرے لیے ان کے ساتھ عمرے کے لیے جانا جائز ہے؟

جواب تمہارے لیےان کے ساتھ عمرے کے لیے جانا جائز نہیں ہے کیونکہ تمھاری بہن کا شو ہر تمھارامحر منہیں ہے۔حضرت ابن عباس بھنائنا سے روایت ہے کہ میں نے نبی نال فیز کا کوخطبہ ارشاوفر ماتے ہوئے سنا:

«لاَ يَخْلُونَ ۚ رَجُلٌ بَإِمْرَأَةٍ إِلاَّ وَمَعَهَا ذُوْ مَحْرَمٍ، وَلاَ تُسَافِرِ الْمَرْأَةُ إِلاَّ مَعَ ذِيْ مَحْرَمٍ» (صحيح مسلم، الحج، باب سفر المرأة مع محرم إلى الحج وغيره، ح:١٣٤١)

'' کوئی مردکسی عورت کے ساتھ اس کے محرم کے بغیر خلوت اختیار نہ کرے اور نہ کوئی عورت محرم کے بغیر سفر کرے۔''

یہ من کرایک شخص نے کھڑے ہو کرعرض کیا: یا رسول اللہ! میری بیوی حج کے لیے چکی ہے اور میرانام فلاں فلاں غزوے کے لیے ککھا جا چکا ہے' تو نبی سُلیٹی کے فرمایا:

﴿ إِنْطَلِقٌ فَحَجٌ مَعَ امْرَأَتِكَ ﴾ (صحيح البخاري، جزاء الصيد، باب حج النساء، ح: ١٨٦٢، وصحيح مسلم، الحج، باب سفر المرأة مع ذي محرم إلى الحج وغيره، ح: ١٣٤١)

''جاؤ جا کراپی بیوی کے ساتھ حج کرو۔''

نی سُلِیْم نے اس موقع پر بیوصاحت طلب نہیں فرمائی کہ اس عورت کے ساتھ خواتین ہیں؟ کیا بیعورت جوان ہے یا بوڑھی؟ کیار سے میں امن ہے یانہیں؟ بیعورت اگر اس وجہ سے عمرہ ادا نہ کر سکے کہ اس کے لیے کوئی محرم نہ تھا، تو اسے کوئی گناہ نہیں ہوگا، خواہ اس نے پہلے بھی عمرہ نہ بھی کیا ہو کیونکہ جج وعمرے کے وجوب کے لیے بیشرط ہے کہ عورت کے ساتھ اس کا کوئی محرم بھی ہو۔

#### ز مانے کے اعتبار سے حج کے اوقات

سوال زمانے کاعتبارے فج کے اوقات کیا ہیں؟

جواب زمانے کے اعتبار سے جج کے اوقات کا آغاز ماہ شوال کی ابتدا سے اور اختتا م دس ذوالحجہ یعنی یوم عیدیا ذوالحجہ کے آخری دن کو ہوتا ہے اور رائح قول یہی (آخری) ہے کیونکہ ارشاد باری تعالی ہے:

﴿ ٱلْحَجُّ أَشَّهُ رُّمَّعَلُومَكُ ﴾ (البقرة: ١٩٧/٢)

"جج کے مہینے (معین ہیں جو)معلوم ہیں۔"

"أشهر" (مہینے) جمع کا صیغہ ہے اور جمع میں اصل ہے ہے کہ اس سے اس کی حقیقت مراد کی جائے۔ اس لحاظ سے اس کے معنی یہ ہوئے کہ جج ان تین مہینوں کے اندر ہی ادا کیا جا سکتا ہے اور یہ کی ایک دن نہیں ہوتا ۔ جج کے ایا معین اور معلوم ہیں اور اس قول کی بنیاد پر کہ ذو الحجہ کا سمارام ہینہ ہی جج کا مہینہ ہے طواف افاضہ اور جج کی سعی کو ذو الحجہ کے آخری دن تک مؤخر کیا جا سکتا ہے اور کسی شرعی عذر کے بغیر اس کے بعد تک مؤخر کرنا جا تر نہیں ہے مثلاً یہ کہ طواف افاضہ سے قبل اگر عورت کے مخصوص ایا م شروع ہوجا کیں اور یہ دن باتی رہیں اور ذو الحجہ کا مہینہ ختم ہوجائے 'تو اس صورت میں طواف افاضہ کو مؤخر کرنے کے لیے وہ معذور ہے۔ یہی جج کے زمانی اوقات ہیں۔

عمرے کے لیے کوئی زمانی اوقات مقرر نہیں ہیں ' یہ سال کے کسی دن بھی ادا کیا جا سکتا ہے' البتہ رمضان میں عمرے کا تواب ج کے برابر ہے۔ نبی طُلِیْنِ نے سارے عمرے جج کے مہینوں میں ادا فرمائے تھے عمر ہ حدیبید والقعدہ میں تھا' عمر ہ القصا بھی ذوالقعدہ میں' عمر ہ جعراند بھی ذوالقعدہ میں اور عمر ہ الحج بھی جج کے ساتھ ماہ ذوالقعدہ ہی میں تھا۔ اس سے معلوم ہوتا ہے کہ تج کے مہینوں میں عمرہ اداکرنے کی خاص فضیلت ہے کیونکہ نبی ٹاٹیٹی نے عمرہ اداکرنے کے لیے انہی مہینوں کا انتخاب فرمایا تھا۔

### اوقات جے سے پہلے احرام باندھنے کے بارے میں حکم

روال النزماني اوقات كيشروع مونى سے پہلے في كااحرام باندھنے كے بارے ميں كياتكم ہے؟

(جواب) علاء کا ج کے مہینے شروع ہونے سے پہلے ج کا احرام باندھنے کے بارے میں اختلاف ہے۔ بعض علاء نے کہا ہے کہ ج کے مہینے شروع ہونے سے پہلے ج کا حرام باندھنا سیح نہیں ہے۔اگر احرام باندھا گیا' توبیو عمرے کا احرام ہوجائے گا کیونکہ عمرہ جیسا کہ نبی منافظ نے نے فرمایا ہے:

> " ذَخَلَتُ فِي الْحَجِّ " (صحيح مسلم، الحج، باب جواز العمرة في أشهر الحج، ح: ١٢٤١) " تج مين دافل بوكيا بـ ـ "

اور نبی مُنَاتِیْجًا نے عمرے کا نام مج اصغر رکھا ہے جیسا کہ حضرت عمرو بن حزم ڈٹاٹیؤ کی مرسل اور مشہور روایت میں ہے <sup>©</sup> جسے لوگوں نے قبولیت سے نوازا ہے۔

#### جگه کے اعتبار سے مواقیت حج

سوال جگد کے اعتبارے فج کے مواقیت کون سے بین؟

(جواب) جَدر كاعتبار عمواقيت في بإنج بين: ذُو التُحليفه ، حُحفه ، يلملم ، قرن المنازل اور ذات عِرق ان كي تفصيل حسب ذيل يه:

- ۱- ذُو الْحُلَيْفه: وہ جگہ ہے جسے آج کل ابیارعلی کہا جاتا ہے۔ بیدینہ کے قریب ہے اور مکہ سے قریباً دس مراحل دورہے۔ بیر مکہ سے سب ہے دوروالا میقات ہے۔ بیرمیقات اٹل مدینۂ اوراس کے راستے سے گز رنے والے دوسرے لوگوں کے لیے ہے۔
- ۲- جُحفہ: بیشام ہے مکہ کے رائے پر واقع ایک قدیم گاؤں ہے اس کے اور مکہ کے مابین قریبا تین مراحل کا فاصلہ ہے۔ یہ گاؤں
   اب بے آباد ہو چکا ہے اس لیے لوگ اس کے بجائے اب رابغ ہے احرام باندھتے ہیں۔
- ۳- یلملم: یمن سے مکہ کے راستے پرایک پہاڑیا جگہ کا نام ہے۔ آج کل اسے سعد سیکہا جاتا ہے اس کے اور مکہ کے درمیان قریباً دو مرحلوں کا فاصلہ ہے۔
- ٤- قسون المسنساذل: نجد عد كراسة برايك بها لكانام بأسيرة كل "السيل الكبير" كهاجا تاب اسكاور مكدك

<sup>🛈</sup> سنن الدارقطني: 285/2

درمیان قریبادومرحلوں کا فاصلہ ہے۔

٥- ذات عِرق: عراق ہے مکہ کے رائے پرایک جگہ کا نام ہے'اس کے اور مکہ کے درمیان بھی قریباً دومرحلوں کی مسافت ہے۔
ان میں سے پہلے چاریعنی ذو الحلیفه' جحفه' یلملم اور قرن المنازل کا تعین تو نبی مُظینے نے فرمایا تھا' جیسا کہ اہل سنن
نے اسے بروایت حضرت عاکشہ بھٹی بیان کیا ہے' ذات عرق کو حضرت عمر بڑا تھٹانے اہل کوفہ وبھرہ کے لیے اس وقت میقات قرار دیا
جب انھوں نے آپ کی خدمت میں حاضر ہوکر یوع من کیا:''امیر المؤمنین! نبی مُظینی نے اہل نجد کے لیے قرن کومیقات مقرر فرمایا ہے
اور یہ ہمارے رائے سے بہت دور ہے۔'' تو حضرت عمر بڑا تھٹانے فرمایا:'' تم یددیکھو کہ اس کے بالمقابل تمھارے رائے میں کون سا

بہر حال اگر اس کا تعین بھی نبی خاہیا ہے ثابت ہوتو معاملہ بالکل واضح ہے۔ اور اگر آپ سے بیٹ ثابت نہ ہوتو پھر بید حضرت عربین خطاب ڈاٹھ کی سنت سے تو ثابت ہے ہی اور آپ ان خلفائے راشد ین مہدیین سے ہیں 'جن کے اتباع کا ہمیں تھم دیا گیا ہی اور جن کی رائے کے مطابق اللہ تعالی نے قرآن مجید میں گئی جگہ تھم نازل فر مایا تھا۔ اگر بیٹ ثابت ہوجائے کہ اس کا تعین بھی نبی خاہر تھا ت نے فر مایا تھا ، تو پھر بھی حضرت عمر ٹاٹھ کئی میر رائے فر مان نبوی کے مطابق ہے اور قیاس کا تقاضا بھی یہی ہے۔ انسان جب کسی میقات کے پاس سے گزر رہا ہوتو وہ ایسے ہے جیسے ای مقام کے پاس سے گزر رہا ہوتو وہ ایسے ہے جیسے ای مقام کے پاس سے گزر رہا ہو۔ حضرت عمر ڈاٹھ کے اس اثر کا ہمار ہے آج کے دور میں بہت فائدہ ہے کیونکہ اگر کوئی انسان جی یا عمرے کے ارادہ سے بذرایعہ ہوائی جہاز مکر مہ میں آر ہا ہوتو وہ اس کے لیے لازم ہے کہ جب میقات کے اوپر سے گزر ہے وہاں سے احرام باندھ لئے اس کے لیے موائی میں ہوں یا ہوا میں یا سمندر میں۔ یہی وجہ ہے کہ بحری جہاز وں سے آئے والے گوگ جب یا بہا تھا بل آئے ہیں تو وہ احرام باندھ لیتے ہیں۔

#### بغیراحرام کے میقات سے گزرنے والے کے متعلق حکم

روال جو شخص احرام کے بغیر میقات ہے گزرے اس کے بارے میں کیا تھم ہے؟

(جواب) احرام کے بغیر میقات سے گزرنے والے کی وو حالتیں ہو یکتی ہیں: ﴿ اگراس کا جَ یا عمرہ کا ارادہ ہے تو اس کے لیے یہ لازم ہے کہ وہ واپس میقات پر جائے اور وہاں سے جج یا عمرے کا احرام باندھ کرآئے۔ اگر وہ ایسانہیں کرے گا' تو واجبات جج میں لازم ہے کہ وہ داجب کو ترک کرے گا' لہٰذا اہٰل علم کے نزدیک اس صورت میں اس پر ایک جانور کا فدید وغیرہ لازم نہیں ہے خواہ مکہ کرکے وہاں کے فقرا میں تقسیم کرے گا۔ ﴿ اوراگراس کا ارادہ جج یا عمرے کا نہیں ہے' تو اس پرکوئی فدید وغیرہ لازم نہیں ہے خواہ مکہ سے غیر حاضر رہنے کی اس کی مدت طویل ہویا قلیل کیونکہ اگر ہم اس صورت میں بھی اس کے لیے میقات سے گزرنے پر احرام کو لازم قرار د بن تو اس کے معنی یہ ہوں گے کہ ہم نے اس پر عمر میں ایک سے زیادہ وفعہ جج یا عمرے کو واجب قرار دے دیا' حالا نکہ ایک بار

سے زیادہ حج یاعمرہ واجب نہیں بلکہ نفل ہے۔احرام کے بغیرمیقات سے گزرنے والے کے بارے میں اہل علم کے مختلف اقوال میں سے یہی قول رائج ہے کہ اگر اس کا حج یا عمرے کاارادہ نہیں ہے تو اس پر کوئی فدیہ لازم نہیں کیونکہ اس کے لیے میقات سے احرام باندھنالازم نہیں تھا۔

#### \_\_\_ جج یاعمرے کا تلبیہ کہتے وقت نیت کے الفاظ زبان ہے کہنا غلط ہے

روری ہے؟ الفاظ زبان سے ادا کرتا ضروری ہے؟ الفاظ زبان سے ادا کرتا ضروری ہے؟

جواب تبیدیہ ہے کہ اگرآپ کی نیت عمرہ کی ہے تو "آبیگ عُـمُرةً "کہیں اورا گرج کی نیت ہے تو "آبیک حَـدُا" کہیں۔نیت کے الفاظ زبان سے اوا کرنا جا کر نہیں ہیں مثلاً یہ نہیں کہنا چاہیے: "اے اللہ میں عمرے کا ارادہ کرتا ہوں" یا یہ کہے:" میں ج کا ارادہ کرتا ہوں" یا یہ کہے:" میں ج کا ارادہ کرتا ہوں" کیونکہ یہ نبی مُنافِیْل سے ثابت نہیں ہے۔

## جج وعمره كرنے والا بغيراحرام كے ميقات سے نہ گزرے

ر جائے جس شخص کا عمرے کا ارادہ ہواوروہ احرام کے بغیر میقات سے گز رجائے تو اس کے بارے میں کیا تھم ہے؟

رجواب جس محض کا ج یا عمرے کاارادہ ہوتو اس کے لیے واجب ہے کہ وہ احرام کے بغیر میقات سے نہ گزرے کیونکہ نی مُکاٹیجا نے فران سرز

"يُهِلُّ أَهْلُ الْمَدِيْنَةِ مِنْ ذِي الْحُلَيْفَةِ. . . "(صحيح البخاري، الحج، باب ميقات أهل المدينة، ح : ١٥٢٥)

"الل مدينه ذوالحليفه سے احرام باندهيں-"

لہذا جج وعمرہ کا ارادہ کرنے والے کے لیے واجب ہے کہ وہ میقات سے احرام بائد سے اور احرام کے بغیر میقات سے نہ گزرے۔اگرکوئی مخص احرام کے بغیر میقات سے نہ گزرگیا تو اسے واپس آکر میقات سے احرام باندھ لینا چاہیے۔اس صورت میں اس پرفدیہ لازم نہیں ہوگا۔اگر اس نے اپنی جگہ ہی سے احرام باندھا اور میقات کے پاس واپس نہ آیا تو اہل علم کے نزد یک اس پرفدیہ واجب ہے اور وہ یہ کہ ایک جانور ذبح کرکے مکہ کے فقرا میں تقسیم کردے۔

ر السوال ہوائی جہاز سے مکہ آنے والے کوئس طرح احرام باندھنا جا ہے؟

جواب ہوائی جہاز کے ذریعے سے مکہ آنے والے کے لیے واجب ہے کہ وہ جب میقات کے بالقابل آئے تو احرام باندھ لے۔
اس کی تیاری پہلے سے شروع کر لئے گھر میں عسل کرئے میقات تک پہنچنے سے پہلے احرام باندھ لے اور جب میقات پر پہنچ تو جھیا عمرہ
کے شروع کرنے کی نیت کر لے اور میقات سے مؤ خرنہ ہو کیونکہ ہوائی جہاز جلدی سے گزرجا تا ہے۔ وہ تو ایک منٹ میں بہت ما مسافت طے کر لیتا ہے لیکن اس بات سے بہت سے لوگ غافل رہتے ہیں اور وہ پہلے سے تیاری نہیں کرتے۔ ہوائی جہاز کاعملہ جب اعلان کرتا ہے کہ وہ میقات پر پہنچنے گئے ہیں تو وہ یہ اعلان من کر کپڑے اتار نے اور احرام پہنا شروع کرتے ہیں طالانکہ یہ بہت بری کو تا ہی

ہے۔ معلوم ہواہے کہ ہوائی جہاز کاعملہ میقات بینچنے سے بندرہ منٹ پہلے لوگوں کو مطلع کرنا شروع کرویتا ہے اور یہ بات قابل ستائش ہے۔ کوئکہ اس طرح لوگوں کو کپڑے تبدیل کرنے اور تیاری کرنے کا موقع مل جاتا ہے۔ احرام کا ارادہ کرنے والے کیلئے واجب ہے کہ وہ وقت کے بارے میں خبر داررہے اور جونہی ہوائی جہاز کاعملہ اعلان کرے کہ ہم پندرہ منٹ بعد میقات پہنچ جا کیں گے تو اسے اپنی گھڑی کود کیھتے رہنا چاہیے اور پندرہ منٹ بعد میااس سے بھی دویا تین منٹ پہلے اپنے جج یا عمرہ کے ارادے کے مطابق لبیک کہنا جا ہے۔

### - ہوائی جہاز میں نماز پڑھنے اور احرام باندھنے کا طریقہ

سوال انسان ہوائی جہاز میں نماز کس طرح پڑھے اور احرام کس طرح باندھے؟

جواب ہوائی جہاز میں نماز پڑھنے کی درج ذیل صورتیں ہیں: ﴿ انسان ہوائی جہاز میں نفل نماز اپنی سیٹ پر ہیٹے کر پڑھ لئے خواہ ہوائی جہاز کارخ کسی بھی طرف ہو۔رکوع و مجدہ اشارے کے ساتھ کرے اور مجدے میں رکوع کی نسبت زیادہ جھکے۔

😁 فرض نماز ہوائی جہاز میں نہ پڑھے إلاً بیر کہ ساری نماز قبلدرخ ہو کر ادا کرناممکن ہواور رکوع مجود قیام اور قعود ممکن ہو۔

- اندیشہ ہوتو ہماز مؤخرکردے اور ہوائی جہاز کے اتر نے کے بعد زمین پرنماز اداکرے اور اگر ہوائی جہاز کے اتر نے سے پہلے نماز کے وقت کے ختم ہو جانے کا اندیشہ ہوتو وقت ختم ہو نے کا اندیشہ ہوتو وقت ختم ہو نے کا اندیشہ ہوتو وقت ختم ہو نے سے پہلے دونوں نمازی ہوائی جہاز میں پڑھ لے اور نماز کی شرا لظار کان اور واجبات جس قدر اداکر سکتا ہوا داکر کے مثلاً اگر ہوائی جہاز غرب ہوائی جہاز ایئر پورٹ پہلے پرواز شروع کرے اور فضا ہی میں ہواور سورج غروب ہوجائے تو وہ نماز مغرب ادانہ کر حتی کہ ہوائی جہاز ایئر پورٹ پر اتر جائے تو بیز مین پر اتر کر نماز پڑھے ادر اگر مغرب کا وقت ختم ہونے کا اندیشہ ہوتو وہوں وقت ختم ہونے کے بعد مغرب کی نماز عشا کے ساتھ جتم کر کے پڑھ لے اور اگر عشا کی نماز کا وقت ختم ہونے کا اندیشہ ہوتو دونوں وقت ختم ہونے سے پہلے بہائی جہاز میں اداکر لے۔ (یادر ہے کہ) عشا کی نماز کا وقت آدگی رات تک ہے۔ اندیشہ ہوتو دونوں وقت ختم ہونے سے پہلے بہائی جہاز میں اداکر لے۔ (یادر ہے کہ) عشا کی نماز کا وقت آدگی رات تک ہے۔ اندیشہ ہوتو دونوں وقت ختم ہونے سے پہلے ہوائی جہاز میں اداکر لے۔ (یادر ہے کہ) عشا کی نماز کا وقت آدگی رات تک ہے۔ اندیشہ ہوتو دونوں وقت ختم ہونے سے پہلے مسنون دعائے استفتاح اور بعد میں قرآن مجید کا جرفتھ جا ہے پڑھے دو کو عرکو کے سرا تھائے تو اظمینان کے ساتھ کھڑا ہوجائے اندا کہ کہ دوسرا ہورہ کرے اور اگر اور ای طرح باتی نماز ادا کرے ۔ اگر جدہ کرنامکن نہ ہوتو بیٹھ جائے اور ایش ہو کے اشار سے کہا تھارے کے ماتھ ہو کہ استانہ کے درخ کا علم نہ ہوادر نہ کوئی قابل اعتاد آدی بیاتھ اور کوئی قابل اعتاد آدی بنا ہو کوئی قابل اعتاد آدی بنا کے اور بیٹھے ہوئے اشار سے کہا تھارے کے درخ اور اگر اداکر لے۔ اگر جدہ کرنامکن نہ ہوتو بیٹھ جائے اور ایس طرح باتی ہو کہ اور اگر اداکر لے۔ اگر جدہ کرنامکن نہ ہوتو بیٹھ جائے اور میٹھے ہوئے اشار سے کہا تھارے کے درخ کا علم نہ مذکر کے نماز اداکر لے۔ ہواور نہ کوئی تو ان ان اداکر لے۔
- میں ہوائی جہاز میں مسافر کی نماز قصر ہوگی یعنی چار رکھات والی نماز کی صرف دور کھتیں پڑھے گا جیسا کددیگر مسافر نماز قصر کر کے اوا کرتے ہیں۔

جہاں تک احرام ہاندھنے کا تعلق ہے تواس کی درج ذیل چارصورتیں ہیں:

① گھر میں عنسل کر کے اپنے معمول کے کپڑے پہنے رکھے اور اگر چاہے تو وہ گھر ہی سے احرام بھی کہن سکتا ہے۔

- 🕑 اگر گھر میں احرام نہ باندھا ہوتو ہوائی جہاز میں اس وقت باندھ لے جب وہ میقات کے بالمقابل آئے۔
- 😙 جب ہوائی جہاز میقات کے بالقابل پنچے تو حج وعمرہ کوشروع کرنے کی نیت کرے اور نیت کے مطابق لبیک کیے۔
- ﴿ الركوئي شخص غفلت يانسيان كے انديث كے باعث ازراہ احتياط ميقات پر آنے سے پہلے احرام باندھ لے تو اس ميں بھى كوئى حرج نہيں۔

# اگر کوئی میقات سے گزر کر عمرے کا ارادہ کرے تو احرام کہاں سے باندھے؟

<u>سوال</u> جو مخض اپنے ملک سے جدہ تک سفر کر ہے اور پھر جدہ میں پہنچنے کے بعد عمرے کا ارادہ کر لئے تو کیا وہ جدہ ہی ہے احرام باندھ لے؟

ر جواب اس کی حسب ذیل دوصور قیس ہو علی ہیں: ﴿ انسان نے عمرے کی نیت کے بغیر جدہ تک سفر کیا ہوا ور جدہ میں اس کاعمرے کا پر وگرام بن گیا ہوتو وہ جدہ ہی ہے عمرے کا احرام باندھ لے اس میں کوئی حرج نہیں کیونکہ حضرت ابن عباس جھ تخباسے مروی ہے کہ نبی سَا تَشِیْخ نے مواقبت کا ذکر کرتے ہوئے فرمایا:

﴿ وَمَنْ كَانَ دُوْنَ ذَلِكَ فَمِنْ حَيْثُ أَنْشَأَ، حَتَّى أَهْلُ مَكَّةَ مِنْ مَكَّةَ ﴾ (صحيح البخاري، الحج، باب مهل أهل مكة للحج والعمرة، ح:١٥٢٤)

''اور جومواقیت کے اندر ہوتو وہ جہاں سے شروع ہووہاں سے احرام باندھ لے حتی کہ اہل مکٹ مکہ ہی سے احرام باندھ لیں۔''

﴿ اس نے اپنے شہر سے عمر سے کی نبیت اور عزم وارا دے کے ساتھ سفر شروع کیا ہوتو اس حالت میں اس پر واجب ہے کہ وہ اپنے راستے کے میں اس کے اندر ہے اور نبی تاہیجا کہ میں استے کے میں کا استے کے میں کا اللہ میں کا استیار کی کا استیار کی کا اللہ کا اللہ کا میں کا استیار کی کا استیار کیا گئی کے استیار کیا کی کا استیار کی کا استیار کی کا استیار کی کا استیار کیا گئی کا استیار کی کا استیار کیا کہ کا استیار کیا گئی کا استیار کیا گئی کیا گئی کا استیار کیا گئی کیا گئی کا استیار کیا گئی کا استیار کیا گئی کا استیار کیا گئی کا استیار کیا گئی کا کہ کہ کہ کا کہ ک

﴿هُنَّ لَهُنَّ وَلِمَنْ أَتَى عَلَيْهِنَّ مِنْ غَيْرِ أَهْلِهِنَّ مِمَّنْ كَانَ يُرِيْدُ الْحَجَّ وَالْعُمْرَةَ٩(صحيح البخاري، الحج، باب مهل من كان دون المواقيت، ح:١٥٢٩)

'' بیمواقیت ان علاقوں کے لیے اور دوسرے علاقوں کے ہرائ مخص کے لیے ہیں جوان کے پاس سے گزرے اورائ کا حج وعمرہ کا ارادہ ہو۔''

لہذااں حالت میں اگروہ جدہ سے احرام ہاندھ کرمکہ میں آجائے تو اہل علم کے نزدیک اس پر فدیدلازم ہے اوروہ بیکہ وہ مکہ میں ایک جانور ذرج کر کے اسے وہاں کے فقرا پر صدقہ کر دے۔اس کا عمرہ صحیح ہوگا اورا گرجدہ میں چنچنے کے بعد اس نے ابھی تک احرام نہ باندھا ہواور جدہ میں چنچنے سے پہلے ہی اس کی نیت عمرے کی ہوتو اس صورت میں اسے والیس جاکرمیقات سے احرام باندھنا ہوگا اوراس پرکوئی فدید وغیرہ لازم نہ ہوگا۔

\_ كيا مُحرم عسل كرسكتاب؟

سوال احرام باندھنے کے بعد عمرم کے شل کرنے کے بارے میں کیا تھم ہے؟

جواب مُحرم کے شل کرنے میں کوئی حرج نہیں کیونکہ یہ نبی ناٹی اسے تابت ہے۔ اس میں کوئی حرج نہیں خواہ ایک بارغسل کرے یا دوبار البتہ احتلام ہوجانے پرغسل جنابت واجب ہوگا جبکہ احرام نے لیغسل کرناسنت ہے۔

### میت کی طرف سے حج بدل کیا جاسکتا ہے

سوال انسان کیلئے اپنے فوت شدہ دادا کی طرف سے جج کرنے کے بارے میں کیا تھم ہے جب کہ پیخص اپنا فریضہ کجے ادا کر چکا ہو؟ جواب انسان کیلئے اپنے اس فوت شدہ دادا کی طرف سے جج کرنے میں کوئی حرج نہیں جس نے جج نہ کیا ہو کیونکہ جج بدل نبی اکرم ٹائیڈیم کی سنت سے تابت ہے۔

- - احرام کی کوئی مخصوص نماز نہیں

ر السوال کیااترام کی کوئی مخصوص نماز ہے؟

ر احرام کی کوئی مخصوص نماز نہیں لیکن انسان جب میقات پر پہنچ اور کسی فرض نماز کا وقت قریب ہوتو اس کے لیے افضل سے ہے کہ وہ احرام کومؤ خرکر دے اور فرض نماز اداکر نے کے بعد احرام باند ھے۔ اگر وہ میقات کے پاس ایسے وقت میں پہنچ جوفرض نماز کا نہ ہوتو وہ عنسل جنابت کی طرح عنسل کرئے خوشبولگائے اور احرام کے کپڑے پہن لے ۔ اگر وہ حیاشت کا وقت ہوتو نماز چاشت پڑھ لے ۔ اگر وہ حیاشت کا وقت نہ ہوتو تحیة الوضو پڑھ لے اور اس کے بعد احرام باند ھے تو یہ بہت سخسن ہے لیکن احرام کی کوئی خاص نماز نبی بیٹ سے تابت نہیں ہے۔

#### حجتمتع كابيان

سوال جس مخص نے ج کے مہینوں میں عمرہ ادا کیا' پھراس نے مدینہ کی طرف سفر کیا اور ابیار علی ہے جج کا احرام باندھ ایا' تو کیا اس کارج تہتا ہوگا؟

جواب اگراس مخض نے جج کے مہینوں میں عمرہ اداکرتے ہوئے اس سال جج کرنے کا ارادہ کیا ہوتو پھراس کا جج تمتع ہوگا کیونکہ عمرہ اور جج کے درمیان سفر سے اس کا تمتع باطل نہیں ہوگا الّا یہ کہ عمرہ اداکرنے کے بعدوہ اپنے شہر میں واپس چلا جائے اور پھراپنے شہر سے جج کے لیے اس نے جج کے لیے دوبارہ سفر شروع کر بے تو اس صورت میں اس کا تمتع منقطع ہوجائے گا کیونکہ عمرہ و جج میں سے ہرا یک کے لیے اس نے الگ الگ سفر کیا ہے۔ شخص جوعمرہ اداکرنے کے بعد مدینہ چلا گیا اور پھراس نے وہاں سے واپسی پرابیارعلی سے جج کا احرام باندھا اس کے لیے تمتع کی قربانی لازم ہوگی کیونکہ حسب فیل ارشاد باری تعالی کے عموم کا بھی تقاضا ہے:

﴿ فَنَ تَمَلَّعُ بِالْمُبْرَةِ إِلَى الْمُعِيِّ فَمَا ٱسْتَيْسَرَ مِنَ ٱلْمُدَيُّ ﴾ (البقرة: ٢/١٩٦)

''تو جوتم میں نج کے وقت تک عمرے سے فائدہ اٹھانا جائے وہ جیسی قربانی میسر ہوکرے۔''

سوال جوشخص شوال میں عمرے کا احرام باند ھے اور عمرہ کھمل کر لے اوراس کا جج کرنے کا اراوہ نہ ہو گھروہ جج کا پروگرام بنالے تو کمااس کا جج تمتع ہوگا؟

#### (حواب اس كاح تمتع نبيس بوگا اور نداس برقر بانی واجب بوگ

#### تلبيه كےمسنون الفاظ

رنا الله على المنظم من المنظم المناطقة المناطقة المناطقة المن المالية المناطقة المن

رجواب ني تاليَّمُ سے ثابت شدہ تلبیہ کے سیح الفاظ یہ ہیں:

﴿لَبَيْكَ اللَّهُمُّ لَبَيْكَ ، لَبَيْكَ لاَ شَرِيْكَ لَكَ لَبَيْكَ، إِنَّ الْحَمْدَ وَالْنَعْمَةَ لَكَ وَالْمُلْكَ، لاَ شَرِيْكَ لَكَ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللّهِ اللهِ ا

''میں حاضر ہوں۔ اے اللہ! میں حاضر ہوں۔ میں حاضر ہول' تیرا کوئی شریک نہیں' میں حاضر ہوں۔ بے شک ساری تعریفیں اور نعتیں تیری ہیں اور سارا ملک بھی تیرا ہے۔ تیرا کوئی شریک نہیں۔''

امام نسائی رشك نے بدالفاظ زیادہ بیان فرمائے ہیں:

﴿ لَبَيْكَ إِلَّهُ الْحَقِّ ﴾ (سنن النسائي، المناسك، باب كيف التلبية، ح: ٢٧٥٣)

''اےمعبود حقیقی! میں حاضر ہوں۔''

اس روایت کی سندهن ہے۔ عمرہ کرنے والا اس وقت تلبید بند کرد ہے جب وہ طواف شروع کرے اور حج کرنے والا اس وقت تلبید بند کرد ہے جب وہ طواف شروع کرے اور حج کرنے والا اس وقت تلبید بند کرے جب وہ عید کے دن جمرہ عقبہ کوئنگریاں مارے کیونکہ امام ترفدی برطنے نے حصرت ابن عباس ڈائٹوئسے اس مرفوع حدیث کوروایت کیا ہے:

﴿ أَلَّهَ كَانَ يُمْسِكُ عَنِ الْتَلْبِيَةِ فِي الْعُمْرَةِ إِذَا اسْتَلَمَ الْحَجَرَ (سَنَن أَبِي داود، المناسك، باب متى يقطع المعلية، ح:١٨١٧، وجامع الترمذي، الحج، باب ماجاء متى تقطع التلبية في العمرة، ح:٩١٩)

" آپ اُلْفِظُ عمرے میں تلبیہ سے اس وقت رک جاتے تھے جب حجراسود کو بوسہ دیتے۔"

امام ترندی در الله نے اس حدیث کو میچ قرار دیا ہے لیکن اس کی سند میں ایک رادی مجمد بن عبدالرحمٰن بن الی لیا ہے جے اکثر محدثین نے ضعیف قرار دیا ہے۔ حضرت ابن عباس والمثن اس موانیت ہے کہ عرفہ سے مزدلفہ تک حضرت اسامہ والنوا کی سالیا کے پیچے آپ کی سوار کی پرسوار تھے اور پھر مزدلفہ سے منی تک آپ نے حضرت فضل والنوا کو اپنے پیچھے سوار کرلیا ان دونوں نے روایت کیا ہے:

«لَمْ يَرَالِ النّبِيُّ وَلِيَا اللّهِ عَلَيْ وَلَكُمْ مَن وَلَمْ عَلَى رَمَى جَمَرَةَ الْدَهَبَةِ الله عَبَةِ الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى والار تداف في الحج، من الحج، من الله عن الحج، من الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عندل الله عندل عندل الله عندل الله عندل الله عندل عندل الله عندل ال

"نبى نَافِيْ مِره عقبه كُونكريان مارنے تك تلبيد كہتے رہے۔"

امام مالک الله کے فزویک عمرہ میں تلبیہ حرم میں پہنچنے کے بعد بند کردینا چاہیے۔ یہ بھی کہا گیا ہے کہ بیت اللہ کے پاس پہنچ

کریا بیت اللہ کو دیکھ کر تلبیہ بند کرنا جا ہے۔ لبیک کے معنی اطاعت بجالا نا اور دعوت قبول کرنا ہیں بیلفظ اگر چہ تثنیہ کا ہے لیک کثرت کے معنی میں ہے۔

--- مُحرم کااپنے بالوں میں کنگھی کرنا صحیح نہیں

(سوال کیا مُحرم کے لیے اپنے بالوں میں تنگھی کرنا جائز ہے؟

جواب مُحرم کواپنے بالوں میں کتابھی نہیں کرنی چاہیے کیونکہ اس کو پراگندہ بال اورغبار آلود ہونا چاہیے۔ عنسل کرنے میں کوئی حرج نہیں کتابھی کرنے میں بالوں کے گرنے کا اندیشہ ہے اوراگر قصدوارادے کے بغیر خارش وغیرہ کرنے کی وجہ سے بال گر جا کیں تو کوئی حرج نہیں کیونکہ اس نے قصدوارادے سے بالوں کونہیں گرایا۔ اس طرح وہ تمام دیگر امور جواحرام میں ممنوع ہیں اگر انسان ان کا جان ہو جھ کر ارتکاب نہ کرے بلکہ خلطی یا نسیان کی وجہ سے ان کا ارتکاب ہوجائے تو اس میں کوئی حرج نہیں کیونکہ اللہ سجانہ وتعالیٰ نے اپنی کتاب میں ارشاد فرمایا ہے:

﴿ وَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ فِيمَا آخُطَأْتُه بِدِ، وَلَكِن مَّا تَعَمَّدَتْ قُلُوبُكُمُّ وَكَانَ اللَّهُ عَفُولًا رَّحِيمًا ۞﴾ (الأحزاب: ٣٣/ ٥)

''اور جو بات تم سے غلطی ہے ہوگئ ہواس میں تم پر کچھ گناہ نہیں کیکن جوتم دل کے اراد سے سے کرو(اس پرمؤاخذہ ہے) ادراللہ بخشنے والامہر بان ہے۔''

اورفرمایا:

﴿ رَبِّنَا لَا تُوَاخِذُنَا إِن نُسِينَا أَوْ أَخْطَأُنَّا ﴾ (البقرة: ٢٨٦/٢)

"اے ہمارے پروردگار!اگرہم سے بھول یا چوک ہوگئی ہوتو ہم سے موّاخذہ نہ کیجیے۔"

اس کے جواب میں اللہ تعالی فر ماتے ہیں کہ'' میں نے ایسا ہی کیا۔'' شکار جومنوعات احرام میں سے ہے'اس کے بارے میں اللہ تعالیٰ نے فر مایا ہے:

﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا لَا نَقْنُلُوا الصَّيْدَ وَأَنتُمْ حُرُمٌ وَمَن قَلَلُهُ مِنكُمْ مُّتَعَيِّدًا فَجَزَآهُ مِثْلُ مَا قَلَلَ مِنَ النَّعَدِ يَحَكُمُ بِهِ - ذَوَاعَدْلِ مِنكُمْ ﴾ (المائدة: ٥/ ٩٥)

'''اے مومنو! جبتم احرام کی حالت میں ہوتو شکار نہ مارنا اور جوتم میں سے جان بو جھ کراسے مارے تو (یا تو )اس کابدلہ دےاوروہ یہ ہے کہ اس طرح کا چو پا یہ جھےتم میں سے دومعتبر مخص مقرر کردیں ( قربانی کرے۔'')

اس آیت کریمہ میں ﴿مُتَعَمِّدًا﴾ ''جان ہو جھ کر''کی قیداس بات کا فائدہ دیتی ہے کہ جھخص قصد وارادے کے بغیر کسی شکارکو مارے' تو اس کے ذمے کوئی بدلہ نہیں ہے۔ یہ قیداحتر ازی ہے کیونکہ یہ تھم کے لیے مناسب ہے اور جو جان ہو جھ کرشکار کو مارے تو اس کے لیے مناسب میہ ہے کہ اس پر بدلہ واجب ہواور جو جان ہو جھ کرشکار نہ مارے' اس کے لیے مناسب سے ہے کہ اس پر بدلہ واجب نہ ہو کیونکہ دین اسلام سہولت اور آسانی کا دین ہے' لہذا ہم ہے کہہ سکتے ہیں کہ کسی استثنا کے بغیر وہ تمام امور جو مُحرم کے لیے ممنوع ہیں اگر جہالت یانسیان کی وجہ سے ان کا ارتکاب کیا جائے تو اس سے فدیدواجب ہوتا ہے ندعمرہ یا حج فاسد ہوتا ہے جس طرح کہ جماع وغیرہ سے فاسد ہوجاتا ہے 'ندکورہ بالا ادلہ شرعیہ کا بھی تقاضا ہے جن کی طرف ہم پہلے اشارہ کر بچکے ہیں۔

### جہالت کی بناپر بال کٹوا کرحلال ہونے والے کا حکم

سوال ایک حاجی نے ازراہ جہالت اپنے سرکے کچھ بال کو ادیے اور پھروہ حلال ہوگیا تو اس کے لیے کیالازم ہے؟

رواب یہ حاجی جس نے ازراہ جہالت اپنے سرکے کچھ بال کو ادیے اور پھروہ حلال ہوگیا تو اس صورت میں حلال ہونے کی وجہ سے اس پر پچھ لازم نہیں کیونکہ اس نے جہالت کی وجہ سے ایسا کیا ہے البتۃ اسے اپنے سرکے سارے بالوں کو کٹو انا ہوگا۔ اس موقع کی مناسبت سے میں اپنے بھائیوں کو یہ تھیجت بھی کرنا چاہتا ہوں کہ وہ جب کسی عبادت کو بجالانے کا ارادہ کریں تو اسے اس وقت تک شروع نہ کریں جب تک اس کے بارے میں اللہ تعالیٰ کے مقرر کردہ حدود کو نہ پہچان لیس تا کہ وہ کسی ایسے امر کا ارتکاب نہ کر بیٹھیں جس سے اس عبادت میں کوئی خلل آئے۔ اللہ تعالیٰ نے اپنے نبی تاکیؤ جسے مخاطب ہوکر فرمایا ہے:

﴿ قُلْ هَاذِهِ. سَبِيلِيّ أَدْعُوّا إِلَى اللَّهِ عَلَىٰ بَصِيرَةِ أَنَاْ وَمَنِ ٱتَّبَعَنِيُّ وَسُبَحَنَ ٱللَّهِ وَمَا أَنَا مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ۞﴾ (يوسف:١٠٨/١٢)

'' کہد دو میرا رستہ تو بیہ ہے کہ میں اللہ کی طرف بلاتا ہوں (ازروئے یقین وبرہان) سمجھ بوجھ کر۔ میں بھی (لوگوں کو اللہ کی طرف بلاتا ہوں)اور میرے پیروکار بھی ادراللہ پاک ہےاور میں شرک کرنے والوں میں ہے نہیں ہوں۔''

﴿ قُلْ هَلْ يَسْتَوِى الَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَالَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ إِنَّمَا يَتَذَكَّرُ أُولُوا ٱلْأَلْبَ إِنَّ (الزمر: ٣٩/ ٩)

''کہو بھلا جولوگ علم رکھتے ہیں اور جونہیں رکھتے دونوں برابر ہوسکتے ہیں (اور )نھیحت تو وہی پکڑتے ہیں' جوعقل مند ہیں۔'' انسان اگر عبادت سے متعلق حدود وقیود کو جانتے ہوئے' اسے علی وجہ البھیرت ادا کر بے' تو وہ اس سے بدر جہا بہتر ہے کہ وہ الڈسجانہ و تعالیٰ کی عبادت جہالت و نادانی کے ساتھ' کچھلم رکھنے والوں یا ندر کھنے والوں کی محض تقلید کے طور پرادا کرے۔

#### سعودي حکومت کو دھو کہ میں رکھ کر حج کرنا

سوال جب باہرے آنے والا کوئی مخص احرام کے بغیر مکہ میں داخل ہواوراس جلے سے اس کا مقصود حکام کو یہ باور کرانا ہو کہ اس کا ارادہ کچ کانہیں ہے اور پھروہ مکہ ہی سے احرام باندھ لے تو کیا اس کا ج صیح ہے؟ فتو کی عطافر مائیں۔ جنزا کہ اللّٰ اللّٰ عنا و عن المسلمین خیراً.

ر جواب مج سیح ہے لیکن اس کا یفعل درج ذیل دو وجہ ہے حرام ہے: ﴿ اس نے میقات ہے احرام نہ باندھ کر اللہ تعالیٰ کی مقرر کر دہ حدود ہے تجاوز کیا ہے۔ ﴿ اس نے ان حکام کے عکم کی مخالفت کی ہے جن کی اطاعت کا اللہ تعالیٰ نے جمیں تھم دیا ہے بشرطیکہ اس کا تعلق کسی نافر مانی ہے نہ ہو الہٰ ذااس کے لیے لازم ہے کہ وہ اپنے اس فعل کی وجہ سے اللہ تعالیٰ کے حضور تو ہو استغفار کرئے علاوہ ازیں فدیے کے طور پرایک جانور ذبح کر کے اس کے گوشت کو مکہ مکر مہ کے فقرامیں تقتیم کردے کیونکہ اس نے میقات سے احرام نہیں باندھا تھا اور اہل علم نے کہا ہے کہ اس مخض پر فدیہ واجب ہے جو حج یا عمرے کے واجبات میں سے کسی واجب کو ترک کردے۔

#### حج تمتع يا إفراد؟

سوال جب ج تمتع کرنے والا آ دمی اپنے ملک میں لوٹ آئے اور پھر اپنے ملک سے حج کا سفر دوبارہ شروع کرئے تو کیا اسے حج افراد کرنے والا شار کیا جائے گا؟

جواب ہاں متع کرنے والا اگر اپنے ملک میں واپس آ جائے اور پھر اپنے ملک سے دوبارہ جج کا سفر شروع کرئے تو وہ مفروب کیونکہ اہل خانہ کے پاس واپس لوٹ آنے کی وجہ سے اس کے عمر سے اور جج میں انقطاع پیدا ہو گیا اور اب دوبارہ سفر شروع کرنے کے معنی یہ ہیں کہ اس نے جج کے لیے نیا سفر شروع کیا ہے 'لہذا اس صورت میں اس کا جج افراد ہو گا اور اس پر تہتے کی قربانی واجب نہ ہوگ۔ اگر وہ قربانی کے اسقاط کے لیے اسے بطور حیلہ اختیار کرتا ہے 'تو اس صورت میں قربانی ساقط نہیں ہوگی کے ونکہ کوئی حیلہ اختیار کرنے سے وہ جب ساقط نہیں ہوتا جیسا کہ می حرام کے لیے حیلہ اختیار کرنے سے وہ کام حلال نہیں ہوتا۔

# مرم کے چھتری استعال کرنے اور بیلٹ باندھنے میں کوئی حرج نہیں

سوال مُحرم کے لیے چھتری استعال کرنے کے بارے میں کیا تھم ہے؟ نیز بیلٹ بائد ھنے کے بارے میں کیا تھم ہے جب کہ سیہ معلوم ہے کہ اس کی سلائی کی گئی ہوتی ہے؟

جواب سورج کی گرمی ہے بیخے کے لیے سر پر چھتری استعمال کرنے میں کوئی حرج نہیں اور بیمرد کے لیے سرڈ ھاپنے کی ممانعت میں داخل نہیں ہے کیونکہ اس ہے مقصود سرکوڈ ھانپتانہیں ہوتا بلکہ اس ہے مقصود دھوپ اور گرمی ہے بیخے کے لیے سایہ کرہ ہوتا ہے۔ صحیح مسلم میں ہے کہ نبی نگائی کے ساتھ حضرت اسامہ بن زیداور حضرت بلال ڈیا گئی تھے ان میں سے ایک نے نبی اکرم مالگی کی ناقبہ کی مہار کو بکڑا ہوا تھا اور دوسرے نے گرمی سے بیچانے کے لیے آپ کے اوپر کپڑ ااٹھایا ہوا تھا حتی کہ آپ نے جمرہ عقبہ کو کنگریاں ماریں۔ ® ایک روایت میں الفاظ یہ ہیں کہ دوسرے نے دھوپ سے بیچانے کے لیے رسول اللہ نگائی کے سرمبارک پر کپڑ ااٹھایا ہوا تھا۔ یہ صدیث اس بات کی دلیل ہے کہ نبی اکرم نگائی نے احرام کھو لئے سے قبل حالت احرام میں اس کپڑ ہے کوسا یہ حاصل کرنے کے لیے استعمال کہا تھا۔

ازار پر بیلٹ باند ھنے میں بھی کوئی حرج نہیں اور سائل نے جو یہ کہا ہے:'' جب کہ بیہ معلوم ہے کہاس کی سلائی کی گئی ہوتی ہے'' تو پہ بات بعض عوام کی اس غلط بنمی پر بنن ہے کہ علماء نے جو یہ کہا ہے کہ تُحرم کیلئے سلا ہوا کپڑا حرام ہے' تو اس سے مراد ہروہ چیز ہے جس میں سلائی کاعمل ہوا ہو' حالانکہ ایسانہیں ہے بلکہ اس سے مراد وہ سلا ہوا کپڑا ہے جوعضو کے برابر تیار کیا گیا ہواوراسے وہ معمول کے

٠ صحيح مسلم الحج باب استحباب رمى حمرة العقبة يوم النحر راكبا حديث: 1298

انداز میں پہنے جیسے قیص شلوار پہنی جاتی ہے۔اہل علم کے اس قول سے مراد ہروہ چیز نہیں ہے جس میں سلائی کاعمل ہوا ہو' للبذااگر انسان احرام کے لیے پیوندگلی ہوئی جادریں استعال کرئے تواس میں کوئی حرج نہیں گو پیوند کاری کیلئے اس کی سلائی کی گئی ہوتی ہے۔

# معذور شخف کے متعلق حکم جواحرام نہ باندھ سکتا ہو

سوال ایدمعذور خص جواحرام کے کیڑے نہ پہن سکتا ہؤوہ کیا کرے؟

رجون جب انسان احرام کے کپڑے نہ پہن سکتا ہوتو وہ کوئی دوسرااییالباس پہن لے جےوہ پہن سکتا ہواوراہل علم کے زریک اس کے لیے یہ واجب ہے کہ ایک بکری ذریح کر کے مکہ کے نظرا میں تقلیم کردئی یا چھ سکینوں کونصف صاع فی کس کے حساب سے کھانا دے دے یا تمین روزے رکھ لے۔اس مسئلہ میں اہل علم کا یہی قول ہے اور یہ سرکے بال منڈانے کے مسئلہ پر قیاس کی بنیاد پر ہے کہ اس کے بارے میں ارشاد یاری تعالیٰ ہے:

﴿ فَنَ كَانَ مِنكُمْ مِّرِيطًا أَوْبِهِ \* أَذَى مِن زَأْسِهِ - فَفِذ دَيَّةٌ مِن صِيامٍ أَوْ صَدَفَعُ أَوْ نَسُكِ ﴾ (البقرة: ١٩٦/٢) ''اورا گرکوئی تم میں بیار ہویا اس کے سرمیں کسی طرح کی تکلیف ہو' پھرا گروہ سرمنڈ الے تو اس کے بدلے روزے رکھے یا صدقہ دے یا قربانی کرے۔''

روزےاورصد نے کی نبی اکرم مَثَاثِیْرِ نے وہی تفصیل بیان فر مائی ہے جوہم نے قبل ازیں ذکر کی ہے۔

### - حالت احرام میں جماع کرنے والے کے متعلق کیا حکم ہے؟

سوال اس خص کے بارے میں کیا تھم ہے جو حالت احرام میں جماع کرے جبکہ اسے اس حالت میں جماع کی حرمت کاعلم نہ ہو؟ جواب معلوم ہے کہ جماع حالت احرام میں ممنوع ہے بلکہ احرام کے بڑے بڑے حرام امور میں سے ایک ہے کیونکہ ارشاد باری تعالی ہے:

﴿ ٱلْحَبُّ أَشْهُ رُ مَعْ لُومَاتُ فَمَن فَرَضَ فِيهِ كَ ٱلْحَبُّ فَلَا رَفَتَ وَلَا فَسُوفَ وَلَاجِ حَالَ فِي ٱلْحَيْرُ ﴾ (النه: ٢/١٩٧)

'' جج کے مہینے (معین ہیں جو)معلوم ہیں تو جو محض ان مہینوں میں جج کی نیت کرلے وہ جج (کے دنوں) میں نہ عورتوں سے اختلاط کرئے نہ کوئی برا کام کرےاور نہ کسی سے جھگڑے۔''

﴿ رَفَتَ ﴾ كے معنی جماع اوراس كے مقد مات كے ہيں۔ جماع احرام كے ممنوعات ميں سے سب سے تقين جرم ہے۔ انسان نے جب حج كا احرام بائد ها ہواور وہ جماع كرے تو يہ جماع يا تو پہلى دفعہ حلال ہونے سے قبل ہوگا يااس كے بعد اوراگر پہلى دفعہ حلال ہونے ہے قبل ہوتو اس صورت ميں جماع پر درج ذيل امور مرتب ہوں گے:

چ فاسد ہوجائے گا اوراس طرح فرض یانفل کوئی چ بھی ادا نہ ہوگا۔

- اس سے گناہ لازم آئے گا۔
- © فاسدہونے کے باوجود حج کو جاری رکھ کر مکمل کرنا ہوگا اور اس فاسد حج کے تمام احکام اسی طرح مکمل کرنے ہوں گے جس طرح صیح حج کے احکام یورے کیے جاتے ہیں۔
- آئندہ سال اس حج کی قضا کی ادائیگی واجب ہوگئ حج خواہ فرض ہویانفل فرض حج میں وجوب قضا تو ظاہر ہے کیونکہ جماع کرنے سے فرین کے ادانہ ہوگا اور جے نفل ہوتو اسے بھی جاری رکھنا واجب ہے کیونکہ ارشاد باری تعالیٰ ہے:
  - ﴿ وَأَيْتُوا ٱلْحَجَّ وَالْعُمْرَةَ لِلَّهِ ﴾ (البقرة: ١٩٦/٢)
  - ''اوراللہ(کی خوشنودی) کے لیے جج اور عمرے کو پورا کرو۔''
  - ج كىمشغوليت كوالله تعالى نے ' فرض ' كے نام سے موسوم كرتے موع فر مايا ہے:
  - ﴿ ٱلْحَبَّ أَشْهُرٌ مَعْلُومَكُ أَفَهَن فَرَضَ فِيهِكَ ٱلْحَبَّ فَلَا رَفَثَ وَلَا فَسُوفَ وَلَا جِدَالَ فِي ٱلْحَيْجُ ﴾ (الله: ١٩٧/٢)

'' حج کے مہینے (معین ہیں جو)معلوم ہیں' تو جو خص ان مہینوں میں حج کی نیت کرے تو حج (کے دنوں) میںعورتوں سے اختلاط کرے نہ کوئی برا کام کرے اور نہ کس سے جھگڑے۔''

اس ليهم نے بيكها ہے كداس فاسد حج كى قضا واجب موكى جج خواہ فرض مويانفل۔

اپنے اس فعل کے کفارے کے طور پر ایک اونٹ فرج کرکے مکہ کے فقرا میں تقیم کرنا ہوگا۔ اونٹ کے بجائے اگر سات بکر میاں
 فرج کردے تو بھی کوئی حرج نہیں۔ یہ تمام احکام اس صورت میں ہیں جب جماع پہلی دفعہ حلال ہونے سے قبل کیا ہو۔

اگر جماع پہلی دفعہ حلال ہونے کے بعد ہوتو اس صورت میں گناہ لازم آئے گا اوراحرام فاسد ہوجائے گا اورائیک بکرئ ذئ کر کے فقرا میں تقلیم کرنی ہوگی یاوہ چھ سکینوں کونصف صاع گندم دغیرہ فی کس وے دے یا تین روزے رکھ لئے اسے اختیار ہے کہ ان تینوں میں سے جوکام چاہے کر لے۔علاوہ ازیں اسے قریب ترین مقام حل (میقات) سے احرام باندھنا ہوگا تا کہوہ احرام میں طواف افاضہ کر سکے۔ ہمارے فقہا کا اس مسئے میں یہی قول ہے۔

اگرسوال کیا جائے کے تحلل اول (پہلی مرتبہ طال ہونا) کب حاصل ہوتا ہے تو اس کا جواب میہ ہے کہ تحلل اول اس وقت حاصل ہوگا جب عید کے دن جمرہ عقبہ کوکٹکریاں ماردی جائیں اور سر کے بال منڈوایا کٹوا دیے جائیں تو اس سے تحلل اول حاصل ہو جاتا ہے اوراحرام کی وجہ سے عورتوں کے سوا' دیگرتمام ممنوع امور حلال ہوجاتے ہیں۔ حضرت عائشہ ٹھاٹٹٹا سے روایت ہے:

﴿كُنْتُ أُطَيِّبُ رَسُولَ اللهِ ﷺ لإخْرَامِهِ قَبَلَ أَنْ يُحْرِمَ وَلِحِلَّهِ قَبَلَ أَنْ يَطُوفَ بِالْبَيْتِ، (صحيح البخاري، الحج، باب الطيبُ عند الإحرام، ح:١٥٣٩، وصحيح مسلم، الحج، باب الطيب للمحرم عند الإحرام، ح: ٣٣،١١٨٩)

''میں رسول الله ﷺ کواحرام باندھنے سے قبل احرام کی تیاری کے لیے اور بیت الله کے طواف سے قبل طلال ہونے کے

ليے خوشبولگا يا كرتى تقى۔''

یہ صدیت اس بات کی دلیل ہے کہ طال ہونے کے معاً بعد طواف کرنا چاہیے اور طواف سے پہلے جامت بنوالی جائے کیونکہ جیسا کہ ہم نے قبل ازیں ذکر کیا ہے تحلل اول عید کے دن جمرہ عقبہ کوئنگریاں مارنے اور سر کے بالوں کے منڈوانے یا کٹوانے سے حاصل ہوتا ہے۔ جماع اگر اس تحلل اول سے پہلے ہوتو اس کی وجہ سے وہ پانچ امور مرتب ہوں گئے جنسی قبل ازیں ہم بیان کر چکے بیں اور جو جماع تحلل اول کے بعد ہوتو اس کی وجہ سے گناہ لازم آئے گا'احرام فاسد ہوجائے گا'ج فاسد نہیں ہوگا اور فدید یا سکینوں کو کھانا کھلا ٹایاروزے واجب ہوں گئے خواہ وہ مکہ میں رکھ لیے جائیں یا کسی دوسری جگہ خواہ سلسل رکھے جائیں یا الگ الگ دونوں طرح جائز ہے۔ اگر یخص جائل ہولیعن اسے یہ معلوم نہ ہو کہ بیرام ہے' تو پھر اس پرکوئی چیز واجب نہیں' خواہ اس نے تحلل اول سے قبل جماع کیا ہو یا بعد میں کیونکہ ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿ رَبَّنَا لَا تُوَّاخِذُ نَآ إِن نَسِينَاۤ أَوْ أَخْطَكُأُناً ﴾ (البقرة: ٢٨٦/٢) ''ابي پروردگار!اگرېم سے بھول ياچوک ہوگئی ہوتو ہم سے موّاخذہ نہ سَجِيے۔''

اوراس کے جواب میں اللہ تعالی فرماتے میں کہ دمیں نے الیابی کیا۔ 'اورارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿ وَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ فِيمَا آخَطَأْتُم بِدِ وَلَكِن مَّا تَعَمَّدَتْ قُلُوبُكُمْ وَكَانَ اللَّهُ عَفُولًا رَحِيمًا ﴾ (الأحزاب: ٣٣/٥)

''اور جو باُت تم سے خلطی سے ہوگئ ہواس میں تم پر پھھ گناہ نہیں لیکن جود لی ارادے سے کرو(اس پرموَاخذہ ہے) اوراللہ بخشنے والامہر بان ہے۔''

اگر کہاجائے کہ جب اس خص کو بیغلم ہوکہ حالت احرام میں جماع حرام ہے لیکن اسے بیمعلوم نہ ہوکہ اس پر بیاد کام مرتب ہوں گے تو کیا اس صورت میں وہ معذور ہوگا؟ اس کا جواب بیہ ہے کہ بیعذر نہیں ہے کیونکہ عذر کی صورت بیہ ہے کہ انسان جابل ہواور اسے بیمعلوم ہی نہ ہوکہ یہ چیز حرام ہے اور اس چیز پر مرتب ہونے والے امور سے جابل ہونا عذر نہیں ہے۔ اگر کی شادی شدہ خض کو بیعلم ہوکہ زنا حرام ہے اور وہ بالغ و عاقل ہواور اس کے حق میں احسان کی شرائط پوری ہوں تو اسے رہم کرنا واجب ہوگا اور اگروہ بیسے کہ کہ جمعے معلوم نہ تھا کہ اس حدکی صورت رجم ہے اور اگر جمعے بیمعلوم ہوتا تو میں بھی بھی زنا نہ کرتا تو ہم بیکییں گے کہ بیعن رقبول نہیں ہے 'لہذا تمھارے لیے رجم واجب ہے خواہ سمیس زنا کی سزامعلوم نہو۔ یہی وجہ ہے کہ جب اس مخص نے نبی اکرم شافیا ہوتا کو بی طلب کیا ، جس نے رمضان میں دن کے وقت جماع کرلیا تھا 'تو نبی شافیا ہو نہ کی کارہ فرار دیا ' حالانکہ جماع کے وقت اسے یا مقرر کردہ حدوں کی باداش میں اس پر کیا واجب ہے۔ اس سے معلوم ہوا کہ جب کوئی خض معصیت کی جرات کرے اور اللہ تو بی کی مقرر کردہ حدوں کی بے حرمتی کرئے تو اس پر اس معصیت کے اثرات وننائج مرتب ہوں گئ خواہ معصیت کے اثرات وننائج مرتب ہوں گئر خواہ معصیت کے اثرات وننائج مرتب ہوں گئر خواہ معصیت کے اثرات وننائج مرتب ہوں گئر خواہ معصیت کے اثرات وننائج کی علم نہ بھی ہو۔

① صحيح البخاري٬ الصوم٬ باب إذا جامع في رمضان ولم يكن له شييءٌ ......٬ حديث:1936

# مُحرم عورت کیسے پردہ کرے؟

<u>سوال</u> مُحرم عورت کس طرح پردہ کرے اور کیا بیشرط ہے کہ کپڑااس کے چبرے کو نہ چھوئے؟

جواب مُحرم عورت جب مردوں کے پاس سے گزرے یا غیر مُحرم مرداس کے پاس سے گزریں تو اس کے لیے اپنے چہرے کو دُھانپ لینا واجب ہے جیسا کہ صحابۂ کرام ڈی اُنڈ کی عورتیں کیا کرتی تھیں۔اس صالت میں اس پرکوئی فعدیہ لازم نہ ہوگا کیونکہ اس کا اسے حکم دیا گیا ہے اور جس چیز کا شرعا تھم دیا گیا ہوؤہ ممنوع میں تبدیل نہیں ہوتی۔ یہ کوئی شرط نہیں کہ کپڑااس کے چہرے کو نہ لگئ للبذا اگر کپڑا چہرے کو لگ جائے تو اس میں کوئی حرج نہیں۔ جب تک وہ مردوں کے پاس ہو چہرے کو ڈھانچا واجب ہے اور جب خیمے یا گھر میں داخل ہوتو اپنے چہرے کو نگا کرلے کوئکہ حالت احرام میں عورت کے لیے حکم شریعت یہ ہے کہ وہ اپنے چہرے کو نگار کھے۔

#### طواف وداع سے پہلے حض آنے پرعورت کیا کرے؟

سوال اگرطواف وداع فی الی فیض شردع موجائے تو پھر عورت کے لیے کیا تھم ہے؟

ر جواب اس عورت کے بارے میں تھم یہ ہے کہ اگر اس نے طواف افاضہ کرلیا ہواورا سے تمام مناسک جج پورے کرنے کے بعد حیض آیا ہواور صرف طواف و داع باقی ہوتو اس حالت میں بیطواف ساقط ہو جائے گا کیونکہ حضرت ابن عباس ڈٹاٹھناسے مروی حدیث میں ہے:

﴿ أُمِرَ النَّاسُ أَنْ يَكُونَ آخِرُ عَهْدِهِمْ بِالْبِيْتِ، إِلاَّ أَنَّهُ خُفُّفَ عَنِ الْحَاثِضِ (صحيح البخاري، الحج، باب طواف الوداع وسقوطه عن الحج، باب طواف الوداع، ح: ١٧٥٥، وصَحيح مسلم، الحج، باب وجوب طواف الوداع وسقوطه عن الحائض، ح: ١٣٢٨)

''لوگوں کو تھم دیا گیا ہے کہ رخصت ہونے سے قبل ان کا آخری کا م بیت اللہ کا طواف ہونا چاہیے'البتہ حاکھنہ عورت سے تخفیف کردی گئی ہے۔''

نی سُائِیْم کی خدمت میں جب بیر ص کیا گیا کہ حضرت صفیہ بنت حیسی ٹاٹھا کے ایا م شروع ہو گئے ہیں مگرانھوں نے طواف افاضہ کرلیا ہے تو آپ سُلٹیم نے فرمایا:

﴿ فَلَا إِذًا ﴾ (صحيح البخاري، الحج، باب إذا حاضت المرأة بعد ما أفاضت، ح:١٧٥٧)

"پھرکوئی حرج نہیں۔"

ایک اور روایت میں ہے کہ آپ عظیم نے فرمایا:

﴿فَانْفِرِيْ»(صحيح مسلم، الحج، باب وجوب طواف الوداع وسقوطه عن الحائض، ح: ١٢١١)

''پستم (صفیه) کوچ کرو۔''

آب نے ان سے طواف وداع کوسا قط کرویا تھا'البتہ طواف افاضہ چیش کی وجہ سے ساقط نہیں ہوسکیا' للہذا اس صورت میں یا تو

عورت کو مکہ میں رہنا ہوگاحتی کہ پاک ہوکر طواف افاضہ کرلے یا اپنے شہر میں چلی جائے اور جب پاک ہو جائے تو واپس آکر طواف افاضہ کرلے اس صورت میں بہتر یہ ہوگا کہ واپسی پر پہلے عمرہ اوا کرئے طواف وسعی کرئے بال کائے اور پھر طواف افاضہ کرے۔ اور اگر بیکسی صورت میں بھی ممکن نہ ہوتو پھر وہ مقام حیض پر کوئی الی چیز رکھ لے جونز ول حیض اور مسجد کو خراب ہونے سے روکے اور پھر نظر بیضرورت کے تحت اس حالت میں طواف کرلے ۔ اس مسئلے میں راجح قول بہی ہے۔

#### ا گرچا ئضه کوطهارت میں شک ہوتو دوبارہ عمرہ کرے

<u>سوال</u> ایک عورت نے اپنے خاوند کے ساتھ جب احرام باندھا تو وہ حالت حیض میں تھی اور جب وہ پاک ہوگئ تو اس نے مُحرم کے بغیر عمر ہ کیا اور پھراس نے دوبارہ خون دیکھا تو اس کے بارے میں کیا تھم ہے؟ فتو کی عطافر ما کمیں۔ جز ا**ک**م اللّٰہ.

(جواب) سوال سے یوں معلوم ہوتا ہے کہ یہ عورت اپنے مُحرم کے ساتھ کہ بین آئی اوراس نے میقات سے جب احرام بائدھا تو حالت حیض میں تھی۔اس کا حالت حیض میں میقات سے احرام بائدھنا صحیح ہے کیونکہ حضرت اساء بنت عمیس ٹی اٹھانے نی سی ا خدمت میں عرض کیا جب آپ مقام ذوالحلیفہ میں تشریف فرما تھے: یارسول اللہ! میرے ایام شروع ہو گئے ہیں؟ تو آپ نے فرمایا: ﴿ اِغْتَسِلِي وَ اسْتَكُفِرِي بِنُوْب، وَ أَحْرِمِي الاصحیح مسلم، الحج، باب حجة النبی سے اللہ است المحالات المحالی منسل کرے مضوطی سے کیڑا بائدھ لواور احرام بائدھ لو۔''

اور جب عورت مکہ میں آگر پاک ہوگئی اوراس نے محرم کے بغیر عمرہ ادا کیا تو اس میں کوئی حرج نہیں کیونکہ وہ شہر میں ہے ُ البتہ وہ بارہ خون آنے ہے اس کی طہارت مشکوک ہوگئی ہے۔اس صورت میں اگر اس نے بقینی طور پر طہارت کو دیکھا تھا تو عمرہ ضح ہوگا اوراگر اے اس طہارت کے بارے میں شک تھا تو بھر عمرہ دوبارہ کرنا ہوگا۔ دوبارہ عمرہ کرنے کے لیے اسے میقات یہ جاکر دوبارہ احرام باند ھنے کی ضرورت نہیں ہے بلکہ اس کے معنی یہ ہیں کہا سے طواف وسعی دوبارہ کرنا ہوگا۔اورارہ کرنا ہوگا۔ وربارہ کرنا ہوگی اور دوبارہ بال کٹو انے ہوں گے۔

#### 

سوال ایک عورت کے ایام حیض شروع ہو گئے جب کہ اس نے ابھی طواف افاضہ نہیں کیا تھا۔ بیعورت سعودی عرب سے باہر کی دوسرے ملک میں رہتی ہے اوراس کا مکہ مکر مہ سے روا گئی کا وقت قریب آگیا اوراس کے لیے بیمال ہے کہ دوبارہ سعودی عرب والیس آکر طواف افاضہ کرئے تو اس صورت میں بیرکیا کرے؟ فتو کی دیں۔

جوآب اگر معاملہ ای طرح ہے جس طرح ذکر کیا گیا ہے کہ اس عورت نے طواف افاضہ نہیں کیا تھا کہ چین شروع ہو گیا اوراس کے لیے مکہ مکر مہ میں مزید کھیرنا مشکل ہے تو اس حالت میں اس کے لیے مکہ مرمہ میں مزید کھیرنا مشکل ہے تو اس حالت میں اس کے لیے جائز ہے کہ درج ذیل دو میں سے کوئی ایک بات اختیار کرلے:

🛈 وہ ایسا ٹیکہ لگوائے جس سے خون بند ہو جائے اوراس طرح وہ طواف افاضہ کر لے بشر طیکہ ٹیکہ لگوانے میں کوئی نقصان نہ ہو۔

- وہ اس طرح معنبوطی کے ساتھ لنگوٹ باندھ لے کہ معجد میں خون نہ گرے اور ضرورت کی وجہ سے اس حالت میں طواف کر لے۔اس مسلم میں بہی قول رائج ہے اور اس کو شخ الاسلام ابن تیمیہ رششہ نے اختیار فر مایا ہے اور اس کے برخلاف درج ذیل دومیں سے ایک امر ہوسکتا ہے:
- ① وہ حالت احرام ہی میں رہے اور اس طرح اس کے شوہر کے لیے اس کے ساتھ مباشرت حلال نہ ہوگی اور اگر وہ غیر شادی شدہ ہے' تواس کے لیے عقد نکاح ملال نہ ہوگا۔
  - ② یا اُسے محصر شار کیا جائے وہ قربانی ذرج کردے اور اپنا احرام کھول دے لیکن اس صورت میں اس کا پیرچج شار نہیں ہوگا۔

کیکن بید دونوں باتیں یعنی حالت احرام میں باقی رہنایا اسے حج ہی شار نہ کرنا' بہت مشکل ہیں' لہٰذارا ج قول وہی ہے جے شخ

الاسلام ابن تيميه الرفية في ال صورت مين نظرية ضرورت كے تحت اختيار كيا ہے اور ارشاد بارى تعالى بھى ہے:

﴿ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُو فِي ٱلدِّينِ مِنْ حَرَجٌ ﴾ (العج: ٧٨/٢٢)

''اور(اللہ نے)تم پردین(کی کسی بات) میں تنگی نہیں گا۔''

اور فرمایا:

﴿ يُرِيدُ اللَّهُ بِحُمُ ٱلْمُسْرَوَلَا يُرِيدُ بِحُمُ ٱلْمُسْرَ ﴾ (البقرة: ٢/ ١٨٥)

''اللهُ تمهارے فق میں آسانی چاہتا ہے اور ختی نہیں چاہتا۔''

عورت کیلئے اگر میمکن ہوکہ وہ سفر پر چلی جائے اور پھر پاک ہونے کے بعد دوبارہ واپس آ کر طواف کر لے تو اس میں کوئی حرج نہیں البتة اس مدت میں وہ اپنے شوہر کے لیے حلال نہیں ہوگی کیونکہ اسے ابھی تک تحلل ثانی (دوسری مرتبہ حلال ہونا) حاصل نہیں ہوا۔

## مستستستحيض کی وجہ سے عمرہ کیے بغیر مکہ سے واپس جانے والی عورت کے متعلق تھم

سوال ایک مورت نے عمرے کا احرام باندھاتھا کہ اسکے ایام شردع ہو گئے اور وہ عمرہ کے بغیر مکہ سے نکل گئی تو اس پر کیا واجب ہے؟

جواب جب مورت عمرے کا احرام باند سے اور اسے حیض آجائے تو اس کا احرام باطل نہیں ہوتا بلکہ وہ باتی رہتا ہے۔ یہ عورت جس نے عمرے کا احرام باندھا تھا اور وہ عمرہ کے بغیر مکہ سے واپس چلی گئی نیا بھی حالت عمرہ میں ہے لہذا اسے مکہ واپس آکر طواف وسعی اور بالوں کی تقییر (کا ٹنا) کرنی چاہے تا کہ یہ اپنے احرام سے حلال ہوجائے۔ عمرہ اواکر نے سے پہلے اسے احرام کے تمام ممنوعات سے اجتناب کرنا جاہے 'یعنی خوشبو استعمال نہیں کرنی چاہیے' بال بیا ناخن نہیں کا شنے چاہییں اور اگر شادی شکرہ ہوتو عمرہ اواکر نے سے پہلے اپ خوجہ سے حال ہوجائے کہ جہاں کہ جہاں اسے رکا وٹ بیش ہواور بوقت احرام وہ بیشر طولگا ہے کہ جہاں اسے رکا وٹ بیش آئے گا تھی خدشہ ہواور بوقت احرام وہ بیشر طولگا ہے کہ جہاں اسے رکا وٹ بیش آئے گئی تو وہ حلال ہوجائے گئی اس صورت میں اگر وہ احرام ختم کرد ہے تو اس پرکوئی چیز بھی واجب نہ ہوگی۔

#### عورت کے لیے احرام کا کوئی مخصوص لباس نہیں ہے

ر السوال کیا تحرم عورت کے لیے اپنے ان کیڑوں کو تبدیل کرنا جائز ہے جن میں اس نے احرام باندھا ہو؟ کیااحرام کے لیے کوئی

خاص کپڑے ہیں؟

ر جواب کم معورت کے لیے کپڑے تبدیل کرنا جائز ہے خواہ وہ ضرورت کی وجہ سے تبدیل کرے یا بلاضرورت بشرطیکہ وہ کپڑے ایسے نہ ہوں جن سے مردول کے سامنے زیب و زینت کا اظہار ہوتا ہو بہر حال جن کپڑوں میں احرام با ندھا ہو انھیں تبدیل کرنے میں کوئی حرج نہیں ۔ کیونکہ عورت کے حوالے سے احرام کا کوئی مخصوص لباس نہیں ہے وہ جولباس چاہے پہن سکتی ہے البتہ حالت احرام میں نقاب اور دستا نے نہیں پہن سکتی ۔ نقاب سے مراووہ کپڑا ہے جو چہرے پر رکھا جاتا ہے اور اس میں آگھ سے در کھنے کے لیے سورا خوار موتا ہے اور دستا نے ہاتھوں میں پہنے جاتے ہیں۔ مرد کے احرام کے لیے خاص لباس ہے اور وہ ہے تہبنداور چا در۔ مرد قیص شلوار کا سے ٹو پیال اور موزے وغیرہ نہیں پہن سکتا۔

## مُحرم عورت کے لیے جرابیں اور دستانے پہننا کیساہے؟

ر این کیامحرم عورت کے لیے دستانے اور جرابیں پہننا جائز ہے؟

ر المارت کے لیے جرابیں پہننے میں کوئی حرج نہیں لیکن دستانوں کے بارے میں نبی علاق نے فرمایا ہے:

﴿ لَا تَلْبَسِ الْقُقَّازَيْنِ » (صحيح البخاري، جزاء الصيد، باب ما ينهى عن الطيب للمحرم والمحرمة، ح:١٨٣٨)

''عورت دستانے نہ پہنے۔''

### جائضه یاک ہونے تک عمرے کومؤخر کرے

سوال ایک عورت جب میقات کے پاس سے گزری تو وہ حالت حیض میں تھی۔اس نے وہاں سے احرام باندھ لیا اور مکہ آگئ اور یاک ہونے تک اس نے عمرے کومؤخر کرویا' تو اس کے عمرے کے بارے میں کیا تھم ہے؟

ر جواب عمره صحیح ہے خواہ اس نے اسے ایک یادو دن مؤخر کر کے ادا کیا ہو بشر طیکہ چین سے پاک ہونے کے بعد ادا کیا ہو کیونکہ حائضہ عورت کے لیے بیت اللّٰد کا طواف حال نہیں ہے۔ حضرت عائشہ ٹاٹٹا جب عمرے کا احرام باندھ کر مکہ میں تشریف لائیں تو ان کے ایا مشروع ہو گئے تھے نبی مُلِقِع نے ان سے فر مایا:

وْفَافْعَلِي مَا يَفْعَلُ الْحَاجُّ غَيْرَ أَنْ لاَ تَطُوْفِي بِالْبَيْتِ»(صحيح البخاري، الحيض، باب تقضي الحائض المناسك كلها إلا الطواف، ح:٣٠٥)

"جوحاتی کرتے ہیںتم بھی وہی کا م کرولیکن ہیت اللہ کا طواف نہ کرو۔"

اور جب معرت صفيه على كايام شروع بوكي و كان في منافي في مايا:

دأَحَابِسَتُنَا هِيَ؟) "كيابيهمس روك دعة كا؟" آپكاخيال تقاكم شايدانھوں نے طواف افاضر نہيں كيا اور جب آپكو بتايا گيا كمانھوں نے طواف افاضه كرليا ہے تو آپ نے قرمايا: ﴿ فَانْفِرِي ﴾ (صحيح البخاري، الحج، باب إذا حاضت المرأة بعد ما أفاضت، ح: ١٧٥٧، وصحيح مسلم، الحج، باب وجوب طواف الوداع وسقوطه عن الحائض، ح: ١٢١١)

"(تب)تم کوچ کرو۔"

پس حائصنہ عورت کے لیے بیت اللہ کا طواف حلال نہیں ہے البذا جب وہ مکہ آئے اور حالت چین میں ہوتو اس کے لیے انظار کرنا واجب ہے اور جب وہ پاک ہوجائے تو پھر طواف کرے ۔اگر چین عمرہ کا طواف کرنے کے بعد اور سعی سے پہلے شروع ہوجائے تو اسے اپنا عمرہ کمل کرنا چاہے اس پر پچھ لازم نہیں ۔اگر سعی کے بعد چین شروع ہوتو اس صورت میں اس کے لیے طواف وداع واجب نہیں ہے کیونکہ طواف و داع حائصنہ عورت سے ساقط ہوجا تا ہے۔

## مُحرم عورت حیض کے بعد کیڑے تبدیل کرسکتی ہے

سوال ایک عورت نے میقات ہے حالت حیض میں احرام باندھا اور پھر وہ مکہ میں پاک ہوگئی اوراس نے اپنے کپڑے تبدیل کرلیے تو اس کے بارے میں کیا تھم ہے؟

(جواب) عورت جب میقات ہے احرام باند سے اوروہ حالت حیض میں ہو پھر کمہ پہنچنے کے بعدوہ پاک ہوجائے تو وہ اپنے کپڑے تبدیل کرسکتی ہے اور جولباس چاہے پہن سکتی ہے بشرطیکہ اس لباس کا پہننا جائز ہوائی طرح مرد کے لیے بھی احرام کے کپڑے تبدیل کرنا جائز ہے اس میں کوئی حرج نہیں۔

### محرم عورت حج میں نقاب نہ پہنے

( عواب اس مسئلے میں سیح بات وہی ہے جو حدیث میں ندکور ہے اور وہ یہ کہ نبی نگاٹی نے مُحرم عورت کو نقاب پہننے ہے منع فرمایا ہے البذا محرم عورت کے لیے نقاب مطلقاً ممنوع ہے خواہ اجنبی مرداس کے پاس سے گزریں یا نہ گزریں مُحرم عورت کے لیے نقاب حرام ہے خواہ اس نے جج کا احرام باندھا ہویا عمرے کا نقاب عورتوں کے ہاں معروف ہے اور وہ یہ کہ وہ ایک ایسے پردے کے ساتھ اپنے

خواہ اس نے بج کا احرام ہا ندھا ہو یا عمرے کا۔نقابعورتوں کے ہاں معروف ہے اور وہ یہ کہ وہ ایک ایسے پردے کے ساتھ اپخ چہرے کو چھپائے' جس میں دیکھنے کے لیے دونوں آٹکھوں کے سامنے دوسوراخ بنے ہوں۔حدیث حصرت عا کشہ ٹانٹا نقاب سے

۱838: صحيح البخاري وزاء الصيد واب ماينهي من الطيب للمحرم والمحرمة حديث 1838.

سنن أبي داود المناسك باب في المحرمة تغطى وجهها حديث:1833 وقال الألباني "ضعيف\_"

ممانعت کے تھم کے نخالف نہیں ہے کیونکہ اس میں بید ذکر نہیں ہے کہ تورتیں نقاب پہن لیتی تھیں بلکہ بید ذکر ہے کہ وہ نقاب کے بغیر اپنے چہرے کو چھپا لیتی تھیں' لہذا جب مردعورتوں کے پاس سے گزریں تو بیہ بہت ضروری ہے کہ وہ اپنے چہروں کو پر دہ کے ساتھ وُھانپ لیس کیونکہ اجنبی مردوں سے چہرے کا پر دہ واجب ہے لہذا ہم بیہ کہتے ہیں کہ نقاب نُحر معورت کے لیے مطلقاً حرام نہیں ہے اور افضل بیہ ہے کہ وہ اپنے چہرے کو کھلا رکھی'تا ہم جب اس کے پاس سے مردگزریں تو چہرہ چھپا نا واجب ہے لیکن وہ نقاب کے بغیر ردہ کرے۔

## بھول کرممنوعات احرام کاار تکاب کرنے والے کے متعلق حکم

سوال بوخص بھول کریا ناواتفیت کی وجہ سے کسی ایسے فعل کا ارتکاب کرے جو حالت احرام ہیں ممنوع ہوتو اسکے بارے ہیں کیا تھم ہے؟
جواب جب وہ ممنوعات احرام ہیں ہے کسی چیز کا اس وقت ارتکاب کرے جب اس نے احرام تو پہن لیا ہولیکن ابھی تک نیت نہ ک ہوتو اس پر پچھ لازم نہیں کیونکہ اعتبار نیت کا ہے محض احرام کے پہننے کا نہیں اور جب وہ نیت کر لے اور جج یا عمرے میں وافل ہوجائے ، پھر بھول کریا عدم واقفیت کی وجہ ہے ممنوعات احرام میں ہے کسی چیز کا ارتکاب کرے تو اس پر پچھ لازم نہیں البتداگر وہ بھول جانے کی وجہ سے کوئی ممنوع کام کررہا ہوتو اسے معلوم کروادیا جائے اوراگر عدم واقفیت کی اوجہ سے کررہا ہوتو اسے معلوم کروادیا جائے اور کیا اس کے لیے واجب ہے کہ وہ اس ممنوع کام کوڑک کردے۔

﴿ رَبِّنَا لَا تُقَاخِذُنَا إِن نَسِينَا أَوْ أَخْطَأُنَّا ﴾ (البقرة: ٢٨٦/٢)

''اے ہمارے پروردگار!اگرہم ہے بھول یا چوک ہوگئ ہوتو ہم ہے مؤاخذہ نہ کیجیے۔''

اوراس کے جواب میں اللہ تعالی فرماتا ہے کہ میں نے اس طرح کیا اورارشاد باری تعالی ہے:

﴿ وَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ فِيمَا آخُطَأْتُم بِهِ. وَلَكِين مَّا تَعَمَّدَتْ قُلُوبُكُمُ ۚ وَكَانَ ٱللَّهُ عَفُولًا تَحِمَّا اللَّهِ عَالَهُ اللَّهُ عَفُولًا تَحِمَّا اللَّهِ ﴿ وَلَا عِنْ اللَّهُ عَالَمُ اللَّهُ عَالَمُ اللَّهُ عَلَمُولًا اللَّهِ عَاللَّهُ ﴿ وَلَا عِنْ اللَّهُ عَلَمُولًا اللَّهُ عَلَمُولًا اللَّهُ عَلَمُولًا اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُولًا اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُولًا اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللّ

''اور جو بات تم سے غلطی ہے ہوگئ ہو'اس میں تم پر بچھ گناہ نہیں لیکن جود لی ارادے ہے کرو (اس پرموَاخذہ ہے) اوراللہ

بخشنے والامہر بان ہے۔'

اورالله تعالی نے شکار کے بارے میں فر مایا ہے جوممنوعات احرام میں سے ہے:

﴿ وَمَن قَنَاكُمُ مِنكُمُ مُتَعَيِّدًا ﴾ (المائدة: ٥/ ٩٥)

''اور جوتم میں سے جان ہو جھ کراہے مارے (تواس کا بدلہ دے۔'')

اوراس اعتبارے کوئی فرق نہیں کہ منوع امور کا تعلق لباس ہے ہویا خوشبوے شکار مارنے سے ہویا سرکے بال منڈادیے وغیرہ ہے۔اگر چہ بعض علماء نے فرق کیا ہے کیکن صحیح بات رہے کہ ان میں کوئی فرق نہیں کیونکہ میہوہ ممنوع امور ہیں جن میں انسان بھول جانے یاعدم واقفیت یا مجبور کردیے جانے کی وجہ سے معذور ہے۔

#### ج کی غلطیوں کا کفارہ کہاں ادا کیا جائے؟

ر اور ایر تے ہوئے ایک حاجی ہے کچھ غلطیاں سرز دہو گئیں لیکن اس کے پاس کفارہ ادا کرنے کی استطاعت نہیں اور وہ ا پنے ملک واپس چلا گیا۔ کیاا پنے ملک میں رہتے ہوئے بھی وہ کفارہ وغیرہ ادا کرسکتا ہے یااس کے لیے مکہ میں ہو تالازم ہے؟ اوراگر مه میں ہونالازم ہے تو کیاوہ کسی کواپناوکیل بناسکتا ہے؟

رجواب جواب دینے سے پہلے بیمعلوم کرنا ضروری ہے کہ اس ہے کون ی غلطی سرز دہوئی۔ اگر اس نے کسی واجب کوترک کرویا ہے تواس کے لیے واجب ہے کہوہ فدیے کا جانور مکہ میں ذبح کرے اس کاتعلق حج سے کے لہذا ہیمکہ کے علاوہ کسی دوسری جگہذ نج نہیں کیا جاسکتا۔اگراس نے کسی ممنوع کام کاارتکاب کیا ہے تواس کے لیے تین امور میں سے کوئی ایک امر کافی ہے: ( چھسکینوں کو کھانا کھلا وے اور پیکھانا مکہ میں کھلائے 'یااس جگہ جہاں اس نے منوع فعل کاار تکاب کیا ہے۔ ﴿ تین روزے رکھے اور وہ بیروزے مکہ میں بھی رکھ سکتا ہے اور کسی دوسری جگہ بھی اور 🛡 حج میں تحلل اول (پہلی مرتبہ حلال ہونے) سے پہلے جماع کر لینے کی صورت میں اس کے لیے ایک اونٹ ذرج کرنا واجب ہے جسے وہاں ذرج کیا جائے جہاں اس نے اس منوع فعل کا ارتکاب کیا ہے یا وہ مکہ میں ذبح کرکے اے وہاں کے فقرا میں تقسیم کرد نے یا اگر اس نے شکار کا بدلہ دینا ہے تو وہ اس شکار جبیبا جانور ہوگا یا کھانا کھلا نا ہوگا یا روزے رکھنے ہوں گے۔روزے کی بھی جگدر کھے جاسکتے ہیں اوراگر کھانا کھلا نایا جانور ذبح کرنا ہے تواس کیلئے ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿ هَذَيًّا بَالِغَ ٱلْكُعْبَةِ ﴾ (المائدة: ٥/ ٩٥)

'' ية قرباني كعبيه پہنچائی جائے۔''

لبندااس کاحرم کے اندر ہونا ضروری ہے۔اس مسئلے میں وہ کسی کواپنا دکیل بھی مقرر کرسکتا ہے کیونکہ نبی اکرم مُظَافِيْم نے اپنی قربانی ے باقی ماندہ اونٹ ذبح کرنے کے لیے حضرت علی تفائظ کواپناو کیل مقرر فر مایا تھا۔ $^{illiot}$ 

سنن أبى داود٬ المناسك٬ باب الهدى إذا عطب قبل أن يبلغ٬ حديث: 1764 و قال الألباني "منكر.."

#### طواف سے پہلے سعی کرنا کیسا ہے؟

ر الوال کیا طواف سے پہلے سعی کرنا جائز ہے؟

رجواب جہاں تک جج کی سعی کا تعلق ہے تو اسے طواف افاضہ سے پہلے کرنا جائز ہے کیونکہ نبی طائیر جب قربانی کے دن تشریف فرما تھے اورلوگ آپ سے سوالات او چھر ہے تھے تو ایک شخص نے عرض کیا کہ میں نے طواف سے پہلے سعی کرلی ہے تو آپ نے فرمایا: ﴿ لَا حَرَجَ ﴾ (صحیح البخاري، الحج، باب إذا رمی بعد ما أمسی، ح: ۱۷۳٤، وصحیح مسلم، الحج، باب جواز تقدیم الذبح علی الرمی، ح: ۱۳۰۲، وسنن أبی داود، المناسك، باب فی من قدم شیناً... ح: ۲۰۱۵، واللفظ له)

" کوئی حرج نہیں۔"

پس جو شخص جج تمتع کررہا ہواوروہ جج کی سعی کوطواف ہے پہلے کرلے یا جج افرادیا قران کرنے والا ہواوراس نے طواف قدوم کے ساتھ سعی نہ کی ہواور پھر طواف ہے پہلے سعی کرئے تو نبی اکرم سالیا کا کے خرمان کے پیش نظراس میں کوئی حرج نہیں۔

## ماہ رمضان میں بار بارعمرہ کرنا صحیح نہیں ہے

## س اگر دورانِ طواف میں جماعت کھڑی ہوجائے تو پہلے نماز پڑھے

<u>سوال</u> طواف کرتے ہوئے اگر جماعت کھڑی ہوجائے تو کیا حکم ہے؟ کیا طواف از سرنو شروع کرے؟ اوراگر از سرنو شروع نہ

کرے تو پھراہے کمل کہاں سے کرے؟

(جواب جب جماعت کھڑی ہوجائے اورانسان طواف کررہا ہوتو طواف خواہ عمرے کا ہویا جج کا ہویا نفل ہو وہ طواف جھوڑ کرنماز شروع کر دے۔نماز سے فراغت کے بعد واپس آکر باتی طواف کھمل کرے اوراسے از سرنوشروع نہ کرے بلکہ جہاں اسے تھوڑا تھا، وہاں سے دوبارہ شروع کرے کیونکہ اس نے جس قدرطواف پہلے کیا، وہ صحح بنیاد پر کیا تھا اوراذن شرقی کے تقاضے کے مطابق کیا تھا، لہٰذا کسی شرعی دلیل کے بغیراسے باطل قراز ہیں دیا جاسکتا۔

### کیاسعی طواف سے پہلے کی جاسکتی ہے؟

(سوال جبعمره كرنے والاطواف سے پہلے سعى كرلے اور طواف بعد ميں كرے تواس پر كيالازم ہے؟

ر جواب جب عمرہ کرنے والاطواف ہے پہلے سعی کرے اور پھراس کے بعد طواف کرے تو اسے صرف سعی ہی دوبارہ کرنا پڑے گ

كيونكه طواف وسعى ميں ترتيب واجب ہے جبيها كه رسول الله مُؤلِّيَّاً نے دونوں ميں ترتيب كو قائم ركھا تھا اورآپ نے فرمايا تھا:

﴿لِتَأْخُذُوا مَنَاسِكَكُمُ﴾(صحيح البخاري، العلم، باب الفتيا وهو واقف على الدابة وغيرها، ح: ٨٣، وصحيح مسلم، الحج، باب استحباب رمي جمرة العقبة يوم النحر، ح: ١٢٩٧، واللفظ له)

' د حتهبیں مناسک حج سکھ لینے جا ہمیں۔''

اور جب ہم آپ مَنَاقَیْمُ کے مناسک کے مطابق عمل کریں تو ہم پہلے طواف کریں گے اور پھرسعی کریں گے۔اگر کوئی یہ کہے کہ میں پہلے سعی سے تھک گیا ہوں تو ہم اس سے یہ کہیں گے کہ اسے تھکا وٹ کا اجروثو اب تو ملے گالیکن اسے خلطی پر برقر ارنہیں رکھا جا میں پہلے سعی سکتا۔ بعض تابعین اور بعض علماء نے یہ کہا ہے کہ اگر عمرے میں کوئی مخض بھول جانے یا عدم واقفیت کی وجہ سے طواف سے پہلے سعی کرلے تو اس پر کچھلا زم نہیں جبیا کہ اس صورت میں جج میں کچھلا زم نہیں ہے۔

#### اضطباع کے کہتے ہیں؟

سوال اضطباع سے کیا مراد ہے اور سے کب مشروع ہے؟

(جواب) اضطباع یہ ہے کہ انسان اپنے دائیں کندھے کو نگا کرلے اور چا در کے کناروں کو بائیں کندھے پر ڈال لے۔ بیطواف قد وم میں ہے'اس کے علاوہ دیگر کی طواف میں اس کا تھم نہیں ہے۔

#### نفلىسعى جائزنہيں

- سوال کیانفلی سعی بھی جائز ہے؟
- رجواب نفل سعی جائز نہیں ہے کیونکہ سعی ج یا عمرے ہی کے ساتھ مخصوص ہے جبیبا کدارشاد باری تعالیٰ ہے:
- ﴿ ﴿ إِنَّ ٱلصَّفَا وَٱلْمَرُونَ مِن شَعَآبِرِ ٱللَّهِ فَمَنْ حَجَّ الْبَيْتَ أَوِ ٱعْتَكُمَرَ فَكَلَّ جُنَاحَ عَلَيْهِ أَن يَطَّؤَفَ

#### بِهِمَأْ وَمَن تَطَوَّعَ خَيْرًا فَإِنَّ ٱللَّهَ شَاكِرٌ عَلِيدُ ١٥٨/٢)

'' بے شک کوہ صفا اور کوہ مروہ اللہ کی نشانیوں میں سے بیں تو جو مخص خانہ کعبہ کا جج یا عمرہ کرے اس پرکوئی گناہ نہیں کہ دونوں کا طواف کرے (بلکہ طواف ایک قتم کا نیک کام ہے) اور جوکوئی نیک کام کرے تو اللہ قدر شناس اور دانا ہے۔''

#### طواف افاضه کے بغیر حج مکمل نہیں ہوتا

روال جوشن عدم واقفیت کی وجہ سے طواف افاضر ترک کردیے اس کے لیے کیالازم ہے؟

رجواب طواف افاضہ هج کارکن ہے'اس کے بغیر ج مکمل نہیں ہوتا' لہذا جس نے طواف نہ کیا ہو'اس کے لیے ضروری ہے کہ واپس آکر بیطواف کرئے خواہ اسے اپنے ملک ہی سے کیوں نہ واپس آٹا پڑے اور جب تک وہ طواف افاضہ نہ کرئے اس کے لیے اپنی بوی سے مقاربت جائز نہیں کیونکہ اسے تحلل ٹانی (دوسری مرتبہ حلال ہونا) حاصل نہیں ہوا تحلل ٹانی تو طواف افاضہ کے بعد ہی حاصل ہوتا ہے' نیز سعی بھی ضروری ہے بشر طیکہ اس نے طواف قد وم کے ساتھ سعی نہ کی ہو' جج خواہ تشتع ہویا قران یا افراد۔

#### -- دوران طواف میں حجر اسود کو بوسه دینا ضروری نہیں

سوال میں نے بعض طواف کرنے والوں کو دیکھا ہے کہ وہ حجر اسود کو بوسہ دینے کے لیے اپنی خواتین کوآگے دھکیلتے ہیں۔سوال سی ہے کہ حجر اسود کو بوسہ ویناافضل ہے یا مردوں کی بھیڑ ہے عورتوں کا وور رہنا؟

جواب سائل نے اگر یہ جیب بات دیکھی ہے تو میں نے اس سے بھی زیادہ تعجب انگیز بات بید دیکھی ہے کہ بعض لوگ فرض نماز میں سلام بھیر نے سے پہلے ہی اٹھے کھڑے ہوتے ہیں اور حجر اسود کو بوسہ دینے کی کوشش میں دوڑ بھا گر رجاتے ہیں اور اس طرح فرض نماز کو جوار کان اسلام میں سے ایک اہم رکن ہے ایک ایسے کام کی وجہ سے باطل کر لیعتے ہیں جو واجب نہیں ہے اور طواف کے بغیر مشروع نہیں ہے۔ بیلوگوں کی جہالت مرکب ہے جس پرجس قدر بھی افسوں کیا جائے کم ہے۔ حجر اسود کا بوسہ واستلام صرف طواف میں سنت ہے طواف کے بغیر حجر اسود کا بوسہ واستلام سنت ہے تو امید ہے کہ وہ ہمیں بھی اس کے بارے میں مطلع فریادے گا اللہ تعالیٰ اسے جزائے خیر سے نوازے۔

ججراسود کو بوسہ دینا طواف میں مسنون ہے اور مسنون بھی اس صورت میں کہ اس سے طواف کرنے والے باکسی دوسرے کوکوئی ایذانہ پنچے۔اگر اس سے کسی دوسرے کو ایذ اپنچنی ہوتو پھر بوسے کے بجائے دوسرا طریقہ اختیار کیا جائے گا جے رسول اللہ ٹائٹیڈ نے ہمارے لیے مشروع فرمایا ہے اور وہ یہ کہ انسان حجراسود کو ہاتھ سے چھو لے اور ہاتھ کا بوسہ لے لے اور اگر اس میں بھی ایذ ایا مشقت ہوتو پھر تیسرا طریقہ اختیار کیا جائے گا جس کی طرف رسول اللہ ٹاٹٹیڈ نے ہماری رہنمائی فرمائی ہے اور وہ یہ کہ ہم حجراسود کی طرف ایک ہاتھ سے دونوں ہاتھوں سے نہیں 'یعنی وا کمیں ہاتھ سے اس کی طرف اشارہ کریں اور اسے بوسہ نہ دیں۔ رسول اللہ ٹاٹٹیڈ کی سنت سے اس طرح ٹابت ہے۔اگر اس طرح کی صورت حال در چیش ہوجیسی سائل نے ذکر کی ہے کہ انسان اپنی خوا تین کوآ گے دھکیاتا ہے تا کہ اس طرح ٹابت ہے۔اگر اس طرح کی صورت حال در چیش ہوجیسی سائل نے ذکر کی ہے کہ انسان اپنی خوا تین کوآ گے دھکیاتا ہے تا کہ

دہ جراسود کو بوسد سے سیس توان خواتین میں کوئی حاملہ بھی ہو سکتی ہے کوئی بڑھیا ہو سکتی ہے کوئی ایسی دوشیزہ ہو سکتی ہے جو دھم پیل کو برداشت نہ سکتی ہویا اس نے ہاتھ میں بچہ اٹھا رکھا ہوتو یہ تمام صور تیں بے حدمعیوب ہیں کیونکہ اس طرح خواتین کو نقصان جنچنے کا اندیشہ ہاور مردوں کے ساتھ مزاحمت ہے نیزیہ تمام صور تیس حرام یا کم از کم کروہ ہیں کہذا کسی بھی آدمی کو اس طرح نہیں کرنا چاہیے کیونکہ اس کام میں کانی گنجائش ہے آپ بھی اس گنجائش سے فائدہ اٹھا کیں ادرا پیخ آپ پرختی نہ کریں کیونکہ اس طرح اللہ تعالیٰ بھی آپ پرختی کرے گا۔

## طواف مکمل کیے بغیر عمرہ صحیح نہیں

سوال ایک عورت نے اپنے شو ہر کے ساتھ دج تمتع کیا' طواف عمرہ کے جھٹے چکر میں اس نے اپنی بیوی ہے کہا کہ بیسا تواں چکر ہے اور پھراس نے اپنی رائے پراصرار بھی کیا تو کیااس صورت میں اس عورت پر پچھالا زم ہوگا؟

(جواب) اگراس عورت کو یقین تھا کہ یہ چھٹا چکر ہے اور پھراس نے طواف کھل نہ کیا تواس کا عمرہ اب تک کھمل نہیں ہے کیونکہ طواف عمرے کا رکن ہے اس کے بغیر عمرہ ممکن نہیں ہوسکتا اورا گرعمرے کے بعد یہ جج کا احرام باندھ لے تواس کا جج قران ہوگا کیونکہ اس نے عمرے کی پخیل سے قبل اس پر جج کو داخل کردیا ہے۔ جب اس کا شوہر اصرار کر رہا تھا کہ یہ ساتواں چکر ہے تواگر اس وقت اس عورت کوشک تھا تو پھر اس صورت میں اس پر بچھ لازم نہ ہوگا کیونکہ جب اسے شک ہواور اس کے شوہر کو یقین ہوتو اس کے شوہر کا قبل اس کے شوہر کو قبل کے طرف رجوع کرے۔ واللہ اعلم۔

#### مناسک حج وعمرہ ادا کرتے وقت زبانی دعا ئیں پڑھنا زیادہ بہتر ہے

سوال جب عمرہ یا جج کرنے والے کو بہت کم دعا کیں یاد ہوں تو کیاوہ طواف وسعی اور دیگر مناسک کے موقع پر دعاؤں کی کتابوں ہے دیکھ کر دعا کیں پڑھ سکتا ہے؟

جوابی جی یا عمرہ کرنے والے کے لیے وہ دعا کیں ہی کانی ہیں جواسے یاد ہوں کیونکہ جب وہ ان دعاؤں کو پڑھے گا جواسے یاد ہوں تو وہ ان کے معنی بھی جانتا ہوگا'لہذا وہ حسب ضرورت دعا کیں کرے گا اور اگر وہ کتاب سے ایسی دعا کیں پڑھے یا مطوف (طواف کروانے والے) کے ساتھ ایسی دعا کیں دو ہرائے' جن کے معنی کو وہ نہ جانتا ہوتو ایسی دعاؤں سے اسے کوئی فائدہ نہ ہوگا۔ بہت سے لوگ مطوف کے ساتھ ساتھ دعا کیں پڑھتے جاتے ہیں گر انھیں ان دعاؤں کے معنی معلوم نہیں ہوتے جومطوف پڑھتا ہے۔ ای طرح بہت سے لوگ متلون کے ایسی سوت کھر دعا کیں پڑھتے ہیں اور انہیں ان کے معنی معلوم نہیں ہوتے کھر ان کتابوں میں ہر چکر کی الگ الگ خاص دعا کیں بھی لکھی ہوتی ہیں اور بیسب دعا کیں برعت ہیں۔ مسلمانوں کے لیے آخیں استعمال کرنا جائز نہیں ہوگئی کے کونکہ یہ ساری دعا کیں صفالات ہیں۔ نبی مُن الحقی امت کے لیے طواف کے ہر چکر کی کوئی خاص دعا متعین نہیں فرمائی بلکہ آسے نے یؤر مایا ہے:

﴿إِلَّمَا جُعِلَ الْطَّوَافُ بِالْبَيْتِ، وَبِالْصَّفَا وَالْمَرْوَةِ، وَرَمْيُ الْجِمَارِ لِإِقَامِةِ ذِكْرِ اللهِ السن ابي

داود، المناسك، باب في الرمل، ح:١٨٨٨، وجامع الترمذي، الحج، باب ماجاء كيف ترمى الجمار، ح:٩٠٢، ومسند أحمد:٦/٦، واللفظ له)

''بیت الله کے طواف ٔ صفاومروہ کی سعی اور رمی جمرات کواللہ تعالیٰ کے ذکر کے لیے مقرر کیا گیا ہے۔''

لہذا مومن کے لیے واجب ہے کہ وہ ان کتابوں سے پر ہیز کرئے اپنی ضرورت و حاجت کے مطابق اللہ تعالیٰ سے دعا کرے اور استطاعت وعلم کے مطابق اللہ تعالیٰ کا ذکر کرئے تو بیاس سے بہتر ہے کہ ان کتا بچوں سے دیکھ کرایک دعا کیں پڑھے جن کے معنی وہ جانتا ہی نہیں ۔معنی کو جانتا تو دور کی بات 'شایدوہ ان کے الفاظ بھی نہیں پڑھ سکتا۔

### مناسک جے کے لیے کوئی مخصوص دعا کیں نہیں ہیں

(سوال کیاطواف وسعی اور دیگر مناسک حج کے لیے کوئی مخصوص دعا کیں بھی ہیں؟

جواب جج وعمره کی کوئی مخصوص دعانہیں ہے بلکہ انسان جو جاہے دعا کرسکتا ہے البتہ اگر نبی تنافیج سے ثابت دعاؤں کو پڑھے تو وہ زیادہ افضل داکمل ہے مثلاً رکن یمانی اور حجراسود کے درمیان بیدعا پڑھے:

﴿رَبَّنَا آتِنَا فِي اللَّذْنَيَا حَسَنَةً وَفِي الآخِرَةِ حَسَنَةً، وَقِنَاعَذَابَ النَّارِ ۗ(سنن أبي داود، المناسك، باب الدعاء في الطواف، ح:١٨٩٣)

> ﴿ وَأَتَّخِذُواْ مِن مِّقَامِ إِبْرَهِ عَرَمُصَلِّ ﴾ (البقرة: ٢/ ١٢٥) "جس مقام پرابراتيم كفرے ہوئے تشے اس كونماز كي جگه بنالو۔"

اور پھر آپ نے مقام ابراہیم کے پیچھے دور کعتیں پڑھیں کیکن مقام ابراہیم ہی کی خاص دعاجو بیلوگ پڑھتے اور نمازیوں کی نماز

میں خلل ڈالتے ہیں' دو وجہ ہے منکر ہے: ① بید دعانبی منگاڑا ہے ثابت نہ ہونے کی دجہ سے بدعت ہے۔ ﴿ بیلوگ بلند آواز کے ساتھاس دعا کو پڑھ کرمقام ابراہیم کے چیچھے نماز پڑھنے والوں کو ایذا پہنچاتے ہیں۔

ان کتابچوں میں جج وعمرہ کے جوطریقے لکھے ہوئے ہیں' ان میں سے اکثر و بیشتر باتیں کیفیت یا وقت یا جگہ کے تعین کے اعتبار سے بدعت ہیں' ہم اللّٰہ تعالیٰ سے دعا کرتے ہیں کہ وہ سب' ہدایت عطافر مائے۔

## مست نجاست لگے کپڑوں میں عمرہ کرنے کا حکم

سوال ایک شخص کوعمرے سے فراغت کے بعد معلوم ہوا کہ اس کے احرام کے کپڑوں کونجاست گلی ہوئی ہے تو اس کے بارے میں کیا تھم ہے؟

(جوآب) جب انسان کوعمرے کا طواف اور سعی کرنے کے بعد معلوم ہوکہ اس کے احرام کے کپڑے کو نجاست گئی ہوئی ہے تو اس کا طواف وسعی اور عمرہ صحیح ہے کیونکہ جب انسان کو بیمعلوم نہ ہو کہ اس کے کپڑے کو نجاست گئی ہوئی ہے یا معلوم تو ہو مگر وہ اسے دھونا مجول گیا ہوا دراس نے اس کپڑے میں نماز پڑھ لی ہوتو اس کی نماز صحیح ہے۔ اس طرح اس نے اگر اس کپڑے میں طواف کرلیا ہوتو اس کا طواف بھی صحیح ہے اور اس کی دلیل حسب ذیل ارشاد باری تعالی ہے:

﴿ رَبَّنَا لَا تُتَوَاخِذُنَآ إِنِ نَسِينَآ أَوَ أَخْطَأُنَّا ﴾ (البغرة: ٢٨٦/٢)

''اے ہمارے پروردگار!اگر ہم ہے بھول یا چوک ہوگئی ہوتو موَاخذہ نہ کیجیے۔''

یددلیل عام قواعد شریعت میں ہے ایک عظیم قاعدہ ہے اوراس مسئلے ہے متعلق ایک دلیل خاص بھی ہے اور وہ یہ کہ رسول اللہ طُائِمُ ہُا نے ایک دن صحابہ کرام مٹنائیٹے کونماز پڑھائی اور آپ کا بیطریقہ تھا کہ آپ اپنے جوتوں میں نماز پڑھ لیا کرتے تھے تو اس دن آپ نے نماز کے دوران میں اپنے جوتوں کو اتار دیا۔ آپ کو و کھے کر صحابہ کرام مُٹائیٹے نے بھی اپنے جوتوں کو اتار دیا۔ نماز کممل کرنے کے بعد آپ نے صحابہ کرام ٹٹائٹے سے بوچھا:

«مَا شَأَنْكُمْ؟»

" "شمصين کيا ہوا؟"

انھوں نے عرض کیایا رسول اللہ! ہم نے دیکھا کہآپ نے جوتے اتا رویے ہیں تو ہم نے بھی اپنے جوتے اتا رویے۔آپ نے فرمایا: ﴿إِنَّ جِبْرِیْلَ عَلَیْهِ السَّلَامُ أَتَانِي فَاَخْبَرَنِي أَنَّ فِیْهِمَا قَذَرًا﴾(سنن أبي داود، الصلاة، باب الصلاة في النعال، ح: ٦٥٠)

. ''بِشک جبریل میرے پاس آئے اورانہوں نے مجھے بتایا کدمیرے جوتوں کونجاست گلی ہوئی ہے۔''

اس موقع پر نبی ٹاپٹیئے نے نماز کواز سرنونہیں پڑھاتھا' حالانکہ آپ نے نماز کا ابتدائی حصہ انہی جوتوں کو پہنے ہوئے پڑھاتھا جن کو نجاست گئی ہوئی تھی۔ یہ حدیث اس بات کی ولیل ہے کہ جوشخص بھول جانے یا عدم واقفیت کی وجہ سے تا پاک کپڑے میں نماز پڑھ

لے اس کی نماز سیح ہے۔

یہاں ایک ضروری مسئلے کی طرف بھی توجہ دلائی جاتی ہے اور وہ یہ کہ اگر انسان اونٹ کا گوشت کھانے کے بعد نماز پڑھنی شروئ کر دے اور وضونہ کرے اور وہ یہ بھی کہ اس نے بحری کا گوشت کھایا ہے اور جب اسے یہ معلوم ہو کہ یہ گوشت بحری کا نہیں بلکہ اونٹ کا تھا'تو کیا وہ اپنی نماز وو ہرائے یا نہیں؟ اس کا جواب یہ ہے کہ وضوکر کے نماز دوبارہ پڑھے۔ اگر کوئی یہ کہے کہ جو شخص عدم واقفیت کی وجہ سے اونٹ کا گوشت کھالے تو وہ نماز نہ وہ ہرائے اور جو عدم واقفیت کی وجہ سے اونٹ کا گوشت کھالے تو وہ نماز کو دوبارہ وجہ سے ناپ کے کپڑے میں نماز پڑھ لے تو وہ نماز نہ وہ ہرائے اور جو عدم واقفیت کی وجہ سے اونٹ کا گوشت کھالے تو وہ نماز کو دوبارہ پڑھے؟ (ان دونوں میں کیا فرق ہے؟) ہم عرض کریں گے کہ یہ اس لیے ہے کہ ہمارے پاس ایک مفید اور اہم قاعدہ ہاور وہ یہ کہ مامورات جہالت ونسیان کی وجہ سے ساقط ہو جاتے ہیں۔ اس قاعدے کی ولیل نبی نافیظ کا یہ فریان ہے:

«مَنْ نَسِيَ صَلاَةً أَوْ نَامَ عَنْهَا فَكَفَّارِتُهَا أَنْ يُصَلِّيَهَا إِذَا ذَكَرَهَا»(صحيح البخاري، الموانيت، باب من نسي صلاة فليصليها إذا ذكرها، ح:٥٩٧، وصحيح مسلم، المساجد، باب قضاء الصلاة الفائتة، ح:٦٨٤، ٣١٥، واللفظ له)

" ''جو محض کسی نماز کو بھول جائے یا نماز پڑھنے کے وقت سوجائے تواس کا کفارہ یہ ہے کہا ہے جب یاد آئے'اسے پڑھ لے۔''

ای طرح اگر کوئی ظہریا عصر کی نماز میں دور کعتوں کے بعد سلام پھیر دی اور باقی نماز بھول جائے تویاد آ جانے پراسے نماز
کمل کرنا ہوگی۔ یہ اس بات کی دلیل ہے کہ مامورات نسیان کی وجہ سے ساقط نہیں ہوتے کیونکہ نبی ٹاٹیڈ انے تھم دیا ہے کہ جو تحض نماز
بھول جائے تو اس وقت پڑھ لے جب اسے یاد آئے نسیان کی وجہ سے نماز ساقط نہ ہوگ ۔ اسی طرح بھول کر کم پڑھنے کی صورت
میں بھی باتی نماز ساقط نہ ہوگی بلکہ اسے پورا کرنا ہوگا۔ رہی اس بات کی دلیل کہ مامورات جہالت کی وجہ سے بھی ساقط نہیں ہوتے تو
وہ یہ ہے کہ ایک شخص آیا اور اس نے جلدی جلدی نماز پڑھی اور پھر اس نے نبی مُلاَیْم کی خدمت میں حاضر ہوکر سلام عرض کیا تو آپ
ذات سے فران

﴿ إِرْجِعْ فَصَلِّ فَإِلَّكَ لَمْ تُصَلِّ ﴾ (صحيح البخاري، الأذان، باب وجوب القراءة، ح:٧٥٧، وصحيح مسلم، الصلاة، باب وجوب قراءة الفاتحة في كل ركعة، ح:٣٩٧)

'' واپس جاو اورنماز پڑھؤتم نے نماز نہیں پڑھی۔''

اس طرح آپ نے اسے تمین بارلوٹا یا۔وہ نماز پڑھنے کے بعد جب بھی آپ کی خدمت میں حاضر ہوتا' تو آپ اس سے یہی فرماتے: ﴿ اِرْجِعْ فَصَلِّ فَإِلِّكَ لَمْ تُصَلِّ ﴾(صحیح البخاري، الأذان، باب وجوب القراءة، ح: ٧٥٧، وصحیح مسلم، الصلاة، یاب وجوب قراءة الفاتحة فی کل رکعة، ح: ٣٩٧)

''واپس جاؤاورنماز پڑھؤئم نے نمازنبیں پڑھی۔''

حتی کہ نبی تالیم نے اسے نماز سکھائی اور پھراس نے سیح نماز اوا کی۔اس فض نے جہالت کی وجہ سے نماز کے ایک واجب کو ترک کیا تھا کیونکہ اس فخص نے عرض کیا تھا:''اس ذات کی قتم جس نے آپ کوئل کے ساتھ معبوث فرمایا ہے میں اس سے زیاد ایتھے طریقے سے نماز نہیں پڑھ سکتا' لہٰذا آپ مجھے نماز سکھادیجیے۔''اگر جہالت کی وجہ سے واجب ساقط ہوتا' تو نبی ٹاٹیڈا سے معذور سجھتے ۔ طالب علم کے لیے بیا یک اہم اور مفید قاعدہ ہے۔

## کیا مقام ابراہیم پر قدموں کا نشان صحیح ہے؟

روال کیامقام ابراہیم کا نشان حضرت ابراہیم ملیّا کے قدموں کا نشان ہے یانہیں؟

رجواب بے شک مقام ابراہیم ثابت ہے اور جس جگہ پرشیشہ لگایا گیا ہے یہی مقام ابراہیم ہے لیکن اب قدموں کا نشان ظاہر نہیں ہے کیونکہ تاریخی اعتبارے یہ بات معروف ہے کہ قدموں کا نشان عرصہ دراز سے مٹ گیا ہے اور اب اس جگہ کوصرف علامت کے طور پر باقی رکھا گیا ہے اور اب اس جگہ کوصرف علامت سے طور پر باقی رکھا گیا ہے اور وثوق کے ساتھ یہ نہیں کہا جا سکتا کہ یہی گڑھا حضرت ابراہیم علیفا کے قدموں کی جگہ ہے۔ اس مناسبت سے میں یہاں ایک مسئلے کی طرف توجہ مبذول کرانا چا ہتا ہوں اور وہ یہ کہ عمرہ وجج کرنے والے بعض لوگ مقام ابراہیم پر کھڑ ہے ہوکرالی وعا پڑھتے ہیں جو نبی خالی ہے تا بہت نہیں ہے اور بسا اوقات وہ یہ دعا پڑھتے بھی بہت بلندا واز سے ہیں جس سے مقام ابراہیم کے چھے طواف کی دور کعتیں پڑھنے والوں کی نماز میں خلل پیدا ہوتا ہے کہ لہذا یا در ہے کہ مقام ابراہیم پر پڑھنے کی کوئی خاص دعا نہیں ہے۔ سنت سے کہ یہاں صرف دو ملکی پھلکی رکعتیں پڑھ لی جا کیں اور سلام پھیرنے کے بعد فور آاٹھ جانا چا ہے تا کہ یہاں طواف کی دور کعتیں بڑھنے والے کے جگہ خالی کردی جائے۔

#### غلاف کعبہ کو تبرک کے لیے چھونا کیسا ہے؟

ww.KitaboSunnat.com

<u> سوال</u> کیاغلاف کعبہ کو جھونا جائز ہے؟

(جواب) غلاف کعب کوتیرک کے لیے چھونا بدعت ہے کیونکہ یہ بی ساتی ہے۔ حضرت معاویہ بن ابی سفیان جاتئی نے جب کعب کا طواف کیا تو انھوں نے بیت اللہ کے تمام ارکان کوچھونا شروع کردیا۔ حضرت عبداللہ بن عباس جائی ہے اس کی مخالفت کی تو حضرت معاویہ جائی نے فرمایا:'' بیت اللہ کی کوئی چیز بھی متروک نہیں ہے۔' حضرت ابن عباس جائی ہے جواب دیا:''رسول اللہ طاقی کی ذات گرامی اسوہ حسنہ ہے۔ میں نے ویکھا کہ رسول اللہ طاقی ہم ضرف دونوں پیائی رکنوں یعنی ججراسوداوررکن پیائی بی کوچھوا کرتے تھے۔''یہ اس بات کی دلیل ہے کہ کعبداورارکان کعبہ کوچھونے کے بارے میں ہم صرف اس پرعمل کریں جوسنت سے تابت ہے اور سنت کے مطابق عمل ہے۔ ججراسوداوردروازے کے درمیان والی جگہ ملتزم کے بارے میں بھی صحابہ کرام جائی ہے۔ اس بات کی دلیل ہے کہ انھوں نے یہاں کھڑے ہوگراور ملتزم سے چہٹ کردعا کی تھی۔ واللہ اعلم.

#### عمرے میں بال کٹوانا افضل ہے یا منڈوانا؟

ر اللہ عمرے میں بالوں کے منڈانے اور کٹوانے کے بارے میں کیا تھم ہے؟ ان میں سے کون ساعمل افضل ہے؟ (جواب عمرے میں بالوں کومنڈ وانا یا کٹوانا واجب ہے کیونکہ نبی نظافی جب ججۃ الوداع کے موقع پر مکہ تشریف لائے اور طواف وسعی فرمالیا تو آپ نے ہراس شخص کو تھم دیا جو تربانی کا جانورا پنے ساتھ نہیں لایا تھا کہ وہ بال کٹوا کر حلال ہوجائے۔ جب آپ نے انھیں بال کٹوانے کا تھم دیا اوراصول ہے ہے کہ امر وجوب کے لیے ہوتا ہے تو ہے اس بات کی دلیل ہے کہ بال ضرور کٹوانے جا ہمیں ۔ اس کی ایک دلیل یہ بھی ہے کہ غزوہ حدید ہے کہ موقع جب صحابۂ کرام ڈٹائٹی کو کہ میں جانے سے روک دیا گیا تو نبی منائٹی نے انھیں تھم دیا تھا کہ وہ اپنے بال منڈوادی حتی کہ صحابۂ کرام ڈٹائٹی کی طرف سے اس مسئلہ میں سستی کی وجہ سے نبی ٹائٹی نے ناراضی کا ظہار بھی فر مایا تھا۔ اب رہا ہے سوال کو عرب بال کٹوانا افضل ہے ابال منڈوانا ؟ تو اس کا جواب ہے ہے کہ بال منڈوانا افضل ہے البتہ وہ تمتع جو دیر سے آیا ہوتو اس کے تو میں بال کٹوانا افضل ہے تا کہ جج میں بالوں کو منڈوانا جا سکے۔

#### ججتمتع كے متعلق مسائل

سوال ایک تنت کرنے والے عاجی نے عمرے کا طواف وستی کیااور پھر بالوں کے کٹوانے یا منڈ وانے کے بغیر ہی اپنے معمول کے
کپڑے بہن لیے اوراس نے اس کے بارے میں جج کے بعد پوچھا تواہے بتایا گیا کہ اس نے نلطی کی ہے تو وہ اب کیا کرے؟
(جواب اس شخص نے واجبات عمرہ میں سے ایک واجب یعن حاتی یا تقصیر کو ترک کر دیا ہے لہذا اہل علم کے نزد یک اس کے لیے
واجب ہے کہ فعد یے کا ایک جانور مکہ میں ذیج کر کے وہاں کے فقرا میں تقسیم کردے۔ اس کا جج تمتع اور عمرہ صحیح ہے۔
سوال جس نے جج تمتع کے لیے احرام با ندھا ہوا ورعمرے کے لیے بالوں کو کٹو ایا یا منڈ وایا نہ ہوا ور دیگر تمام مناسک جج پورے کر
لیے ہوں تو اس پر کیا واجب ہے؟

جواب اس حاجی نے عمرے میں بالوں کونہیں کو ایا ' حالانکہ بالوں کو کٹوانا واجبات عمرہ میں سے ہے۔ اہل علم کے نزدیک ترک واجب کی صورت میں دے جا اہل علم کے نزدیک ترک واجب کی صورت میں دم واجب ہے اور وہ یہ کہ انسان مکہ میں ایک جانور ذرئ کر کے وہاں کے فقرا میں تقسیم کردے' لہذا اس حاجی کے لیے ہم یہ کہیں گے کہ اہل علم کے اس قول کے مطابق آپ پر یہ واجب ہے کہ آپ فدیے کا ایک جانور مکہ میں ذرئ کرکے وہاں کے فقرا میں تقسیم کردیں' اس سے آپ کا عمرہ اور ج مکمل ہوجائے گا اور اگر وہ فخص مکہ سے باہر چلا گیا ہوتو کسی دوسرے فخص سے ہیں ہو کہ کہ وہ ان کی طرف سے فدیے کا جانور مکہ میں ذرئ کر دے۔ واللہ المعوفق!

سوال جج تمتع کرنے والے ایک حاجی کو قربانی کی استطاعت نہ تھی تو اس نے ایام جج میں تو تین روزے رکھ لیے کیکن باتی سات روزے ندر کھے اور اس پرتین سال گزرگئے ہیں'اب وہ کیا کرے؟

رجوب اس کیلے لازم ہے کہ دس میں سے باتی سات روز ہے بھی رکھے۔ ہم دعا کرتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ اسے تو فیق عطا فرمائے۔ سوال جس شخص نے ج تمتع کی نیت سے عمرے کا احرام با ندھا اور پھراس نے جی نہ کرنے کا ارادہ کرلیا تو کیا اس پر پھولازم ہے؟ جواب اس پر پھولازم نہیں کیونکہ تمتع کرنے والا جب عمرے کا احرام با ندھ لے اور اسے کمل کرلے اور پھر ج کا احرام با ندھنے سے پہلے جی نہ کرنے کا ارادہ کرلے تو اس پر پچھولازم نہیں بالاً یہ کہ وہ نذر مان لے۔ اگروہ یہ نذر مانے کہ وہ اس سال جج کرے گائو اس کے لیے نذر کو پورا کرنا واجب ہوگا اور اگر اس نے نذر نہ مانی ہوتو عمرہ کرنے کے بعد جی نہ کرنے کی وجہ سے اس پر پچھولازم نہ

بوگاروالله الموفق.

سوال جس شخص نے ج تمتع کا احرام باندھا اور عمرہ اوا کرلیا مگر جہالت کی وجہ سے احرام نہ کھولاحتی کہ اس نے قربانی کو ذیح کردیا تو اس پر کیالا زم ہے؟ کیا اس کا ج صحیح ہے؟

جواب انسان کے لیے اس بات کو جاننا وا جب ہے کہ جب اس نے ج تتنع کا احرام با ندھا ہوا وروہ طواف وسمی کرلے تو سارے سرکے بال کو اور احرام ہی میں رہے اور اس نے طواف سرکے بال کو اور احرام بھی میں رہے اور اس نے طواف عمرہ شروع کرنے سے پہلے ج کی نیت کی ہوتو اس میں کوئی حرج نہیں کیونکہ اس صورت میں اس کا ج قران ہوگا اور اس کی قربانی جح ان کی قربانی ج قران کی قربانی جو گا اور اس کی قربانی ج قران کی قربانی ہوگا ۔ اگر وہ ابھی تک عمرے کی نیت پر تھا حتی کہ اس نے طواف وسعی کرلی تو بہت سے اہل علم میں کہ اس کا ج کا احرام با ندھنا شیح نہیں ہے جبکہ بعض اہل علم کی کا احرام با ندھنا شیح نہیں ہے جبکہ بعض اہل تھا اس لیے میری رائے بھی یہی ہے کہ اس پر پھھ لازم نہیں اور ان شاء اللہ تعالیٰ اس کا ج سے حکم اس پر پھھ لازم نہیں اور ان شاء اللہ تعالیٰ اس کا ج صحیح ہے ۔ واللہ الموفق.

#### عمره كرنے والا كہاں بال كثوائے؟

ر ایک ایک خص عمرہ کرتا ہے اور بال اپنے شہر میں کواتا ہے تو اس کے عمرے کے بارے میں کیا حکم ہے؟

(جواب) اہل علم کا قول ہے کہ سرمنڈ وانا کی جگہ کے ساتھ مخصوص نہیں ہے۔ اگر مکہ میں بال منڈ والیے جا کمیں یاغیر مکہ میں تواس میں کوئی حرج نہیں البتہ یا در ہے کہ عمر سے سے حلال ہونا بال منڈ وانے پر موقوف ہے اور چرسر منڈ وانے کے بعد طواف و داع بھی ہوتا ہے نین عمر ہے کی تر تیب اس طرح ہے: احرام طواف سعی حلق یا تقصیر اور طواف و داع بشر طیکہ عمرہ اداکر نے کے بعد انسان مکہ میں مقیم رہے۔ اگر عمرہ کے تمام افعال سرانجام وینے کے بعد وہ صفر کا ادادہ کر لئے تو پھر اس پر طواف و داع نہیں ہے جس کے معنی ہیں کہ اگر وہ مکہ میں مقیم ہونا چا ہتا ہے تو اس کے لیے ضروری ہے کہ سرکے بال منڈ وائے یا کٹوائے کیونکہ اس کے بعد اسے طواف و داع کرنا ہوگا اوراگر وہ طواف وسعی کے فوراً بعد اپئے شہر میں جاکر بال منڈ وایا کٹوا لے لیکن بال منڈ وانے یا کٹوائے کیونکہ اس کے دہ وہ حالت احرام ہی میں ہوگا۔

## تاخیر کی وجہ سے ازان فجر کے وقت مزدلفہ آنے کے متعلق حکم

سوال کچھلوگ مز دلفہ کا راستہ بھول گئے اور جب وہ مز دلفہ کے قریب پنچے تو رک گئے اورانہوں نے رات کے ایک بجے مغرب اور عشا کی نمازیں پڑھیں اور پھروہ اوّان فجر کے وقت مز دلفہ میں داخل ہوئے تو کیاان پر پچھلازم ہے؟ فتو کی عطافر مائیں۔ جواب ان لوگوں پر پچھلازم نہیں کیونکہ وہ اوّان فجر کے وقت مز دلفہ میں واخل ہوئے اورانہوں نے صبح کی نمازیہاں اندھیرے میں اواکی اور نبی ٹائٹی آنے فر مایا ہے:

«مَنْ شَهِدَ صَلَاتَنَا هَٰذِهِ، وَوَقَفَ مَعَنَا حَتَّى يَدْفَعَ، وَقَدْ وَقَفَ بِعَرَفَةَ قَبْلَ ذَلِكَ لَيْلًا أَق

نَهَارًا فَقَدْ تَمَّ حَجُّهُ وَقَضَى تَفَتَهُ السنن أبي داود، المناسك، باب من لم يدرك عرفة، ح: ١٩٥٠، وجامع الترمذي، الحج، باب ماجاء في من أدرك الإمام بجمع فقد أدرك الحج، ح: ٨٩١، واللفظ له) "جو بهارى اس نماز بين شريك بهوجائے اور بهارے ساتھ وقوف كركے لوئے اور اس سے پہلے رات يادن كوكى وقت اس في على دوركرديا۔"
في على وقوف كرليا بوتو اس نے اپنے حج كوكمل كرليا اور اپنے ميل كچيل كودوركرديا۔"

البتہ انھوں نے بیفلطی کی کہ نماز کوآ دھی رات سے مؤخر کر دیا جب کہ عشا کی نماز کاوقت آ دھی رات تک ہے جیسا کہ شخ میں بروایت حضرت عبداللہ بن عمر و بن عاص رہا تھنانی اکرم مٹالٹیڈا کی حدیث ثابت ہے۔

#### \_\_\_\_ رمی جمار کے متعلق مسائل

سوال ایک ورت رات کے آخری مصے میں مزدلفہ ہے لوئی اوراس نے رقی جمار کے لیے اپنے بیٹے کواپی طرف ہے وکیل مقرر کر دیا وال کلہ وہ خود بھی رمی کر کتی ہے۔ اس کے بارے میں کیا تھم ہے؟ فتوی دیں۔اللہ تعالیٰ آپ کواجر وثو اب عطافر مائے۔ رحواب جرات کو کنگریاں مارنا مناسک حج میں سے ہے کیونکہ نبی مُن اللہ اس کا تھم دیا اور آپ نے خود بھی کنگریاں ماریں اور آپ نے فرایا ہے:

﴿إِلَّمَا جُعِلَ الطُّورَافُ بِالْبَيْتِ وَبِالصَّفَا وَالْمَرْوَةِ، وَرَمْيُ الْجِمَارِ لِإِقَامَةِ ذِكْرِ اللهِ (سنن أبي داود، المناسك، باب في الرمل، ح:١٨٨٨، وجامع الترمذي، الحج، بأب ماجاء كيف ترمى الجمار، ح:٩٠٢، ومسند أحمد:٦/٦٤ واللفظ له)

"بیت الله اور صفاومروه کا طواف اور ری جمار کوالله تعالی کا ذکر قائم کرنے کے لیے مقرر کیا گیا ہے۔"

جمرات کوکٹریاں مارنا عبادت ہے جس سے انسان اپنے رب تعالیٰ کا تقرب عاصل کرتا ہے۔ بیمبادت ہے کہ انسان اس جگہ ان کٹر یوں کو اللہ تعالیٰ کی عبادت اور اس کے ذکر کے لیے بھینگا ہے۔ پس میحض اللہ سبحانہ و تعالیٰ کی عبادت پر جنی ہے اس لیے انسان کو نہایت خشوع وضعوع کے ساتھ جمرات کو کٹریاں مارنی چاہیں۔ اب سوال یہ ہے کہ کیا اول وقت رقی جمرات افضل ہے یا آخر وقت میں اس کا جواب یہ ہے کہ اگر آخر وقت میں اطمینان خشوع اور حضور قلب کے ساتھ کئریاں مارناممکن ہوتو پھر آخر وقت میں افضل ہے کیونکہ اس خوبی کا نفس عباوت سے تعلق ہودہ عبادت کے زمان و مکان سے مقدم ہوتی ہے اس کے یونکہ اس خوبی کا نفس عباوت سے تعلق ہودہ عبادت کے زمان و مکان سے مقدم ہوتی ہے اس کے اس کے اس کے اس کے اس کے اس کو میادت کے زمان و مکان سے مقدم ہوتی ہے اس کے اس کے اس کے اس کے اس کے اس کو نوع کے نوع کو نوع کا در ایا ہے :

﴿ لاَ صَلاَةً بِحَضْرَةِ الْطَعَامِ وَلاَ هُوَ يُدَافِعُهُ الأَخْبَنَانِ»(صحيح مسلم، المساجد، باب كراهة الصلاة بحضرة الطعام، ح:٥٦٠)

'' کھانے کی موجود گی میں نماز جائز ہے نداس وقت جب انسان کو بول و براز کا تقاضا ہو۔''

چنا نچیانسان قضائے حاجت کی وجہ سے نماز کواول وقت سے مؤخر کردے گایا جب کھانے کی ضرورت ہواور کھانا موجود ہوتو اس وقت بھی نماز کوموخر کردے گااور پہلے کھانا کھائے گا۔اب صورت یہ ہے کہ یا تووہ اول وقت کنگریاں مارے 'مشقت کے ساتھ شدید بجوم میں جب کہ جان بچانے کی بھی فکر ہو یا پھرائے آخر وقت حتی کہ رات تک مؤخر کردے اور اطمینان وحفور قلب کے ساتھ کنگریاں مارے توبیۃ تاخیر کرنا افضل ہے۔ اس لیے نبی اکرم ٹاٹیٹی نے اپنے اہل خانہ کے کمزور افراد کورخصت عطا فرمادی تھی کہ وہ رات کے آخری جصے میں مزدلفہ سے چلے جا کمیں تاکہ انھیں اس بجوم کی وجہ سے تکلیف نہ ہو جوطلوع فجر کے بعد سب لوگوں کے جمع ہونے کی وجہ سے ہوگا۔ اس تفصیل سے معلوم ہوا کہ ری جمار میں کی کووکیل بنانا جائز نہیں کیونکہ ارشاد باری تعالی ہے:

﴿ وَأَيْمُوا ٱلْحَجُّ وَٱلْمُمْرَةُ لِلَّذِ ﴾ (البقرة: ١٩٦/٢)

''اورالله کی خوشنودی کے لیے حج اور عمرے کو پورا کرو۔''

اس مسئے میں مردوں اور عورتوں میں کوئی فرق نہیں 'لہذا جب یہ بات واضح ہوگئ کدری جمرات عبادت ہے اور جس مردیا عورت کواس کی قدرت ہواس کے لیے کئی کواپئی طرف سے نائب بنانا جائز نہیں بلکہ اس کے لیے واجب ہے کہ وہ خود کنگریاں مارے 'البتۃ اگر کوئی مردیا عورت بیار ہویا کوئی عورت حاملہ ہواوراس کے حمل کونقصان بینچنے کا اندیشہ ہوتو اس کی طرف سے سی کووکیل مقرر کیاجا سکتا ہے۔ یہ عورت جس نے قدرت کے باوجود خودری نہیں کی میری رائے میں اس کے لیے احتیاط یہ ہے کہ اس ترک واجب کی وجہ سے فدیے کا ایک جانور ذیج کر کے مکہ کے فقرا میں تقسیم کردے۔

سوال ایک حاجی نے تیرہ تاریخ کومشرق کی جانب سے جمرہ عقبہ کوئنگریاں ماریں مگر پھر حوض میں نہیں گرا تو کیااس کے لیے تمام ری دوبارہ لازم ہے؟

رجوات اس کے لیے ساری ری دوبارہ لازم نہیں ہے بلکہ صرف وہی لازم ہے جس میں اس نے خلطی کی لہذا اسے فقط جمرہ عقبہ کی ری دوبارہ کر کے درست طریقے ہے ری کرنی ہوگی۔ مشرق کی جانب ہے گی ٹی وہ ری درست نہ ہوگی جس کی کنگری حوض میں نہیں گرتی جو کرری کی جگہ ہے۔ اگر وہ مشرقی جانب ہے بل کے اوپر ہے ری کرتا تو وہ درست ہوتی کیونکہ اس طرح کنگری حوض ہی میں گرتی ہے۔ رسوال اگر ماری گئی سات کنگریوں میں ہے ایک یا دوحوض میں نہ گریں اورا کیکی یا دو دن گزرجا کمیں تو کیاوہ اس جمرہ کو دوبارہ ری کرے؟ اوراگر دوبارہ ری کرتالازم ہوتو کیاوہ اس کے بعد والی کنگریاں بھی دوبارہ مارے؟

رجوان جب جمرات میں سے ایک یا دو جمروں کی رمی باتی ہویا زیادہ واضح طور پر یوں کہیے کہ کی ایک جمرے کی ایک یا دو کنگریاں باقی ہوں' تو فقہا کہتے ہیں کہ اگر جمرے کی آخری کنگریاں ہوں تو وہ صرف کمی کو پورا کر لے۔ پہلی کنگریوں کو دوبارہ مارنا اازم نہ ہوگا اوراگر بیآ خری کنگری نہیں ہے' تو وہ کمی کو پورا کرے' پھر بعد والی کنگریاں بھی مارے۔

میرے نزدیک درست بات یہ ہے کہ وہ صرف کی کو پورا کرئے بعد والی تنگریوں کا اعادہ لازم نہیں ہے کیونکہ جہالت یا نسیان کی وجہ سے تر تیب ساقط ہوجاتی ہے۔اس شخص نے دوسری کنگری تھینگی ہے اوراس کا خیال ہے کہ پہلی کوئی کنگری اس کے ذمہ نہیں ہے اور بیاز راہ جہالت یا نسیان ہے لہذا ہم اسے کہیں گے کہ جو کنگریاں کم ہیں وہ مارلؤ بعد والی کنگریاں مارنا واجب نہیں ہے۔

جواب ختم کرنے سے پہلے میں اس طرف توجہ مبذول کرانا ضروری سمجھتا ہوں کہ نگریاں وہاں پھینکنی ہوتی ہیں جو کنگریوں کے جمع ہونے کی جگہ ہے۔اس ستون کو کنگریاں مارنا مقصود نہیں ہے جو جگہ کی نثان دہی کے لیے کھڑا کیا گیا ہے۔اگر کو کی محض کنگریاں حوض میں پھینک وے اور وہ ستون کونہ کگیں 'تواس کی رمی صحیح ہے۔ والله اعلم.

سوال کہاجاتا ہے کہ جس کنگری کوکس نے پہلے استعال کیا ہواس کے ساتھ رمی کرنا جائز نہیں کیا بیہ بات سیجے ہے؟ اس کی دلیل کیا ہے؟ جزاکم الله عن المسلمین حیراً.

. جواب یہ بات سیح نہیں ہے کیونکہ جن لوگوں نے یہ بات کہی ہے کہ کسی کی چینکی ہوئی کنگری کے ساتھ رمی کرنا جائز نہیں'انھوں نے اس کے حسب ذیل تنین اسباب بیان کیے ہیں:

- انہوں نے کہا ہے کہ استعمال شدہ کنگری اس پانی کی طرح ہے جسے طہارت واجبہ کے لیے استعمال کیا گیا ہوا در طہارت واجبہ
   میں مستعمل یانی طاہر (یاک) تو ہوتا ہے لیکن مطہر (یاک کرنے والا) نہیں۔
  - 🕝 اس کی مثال اس غلام کی طرح ہے جسے آزاد کردیا گیا ہوتو آزاد شدہ غلام کو دوبارہ کفارے دغیرہ کے طور پر آزاد کرنا جائز نہیں۔
- جواز کے قول کی صورت میں لازم آتا ہے کہ تمام حاجی صرف ایک ہی کنگری کے ساتھ رمی کرلیں ' یعنی آپ ایک کنگری پکڑ لیس
   اوراہے رمی کردیں' پھراسی کو پکڑ کر دوبارہ رمی کردیں حتی کہ اسی طرح سات بار کرلیں' پھر دوسرا حاجی آئے اور وہ بھی اسی طرح
   اس کنگری کے ساتھ سات بار رمی کر لے۔

عدم جواز کے بیتین اسباب غور کرنے سے بے حد کمزور معلوم ہوتے ہیں۔

للہ ان میں سے پہلے سبب کے بارے میں ہم ہے کہ دراصل یہ بات ہی درست نہیں کہ طہارت واجبہ میں مستعمل پانی طاہرتو ہوتا ہے کیکن مطہر نہیں کیونکہ اس کی کوئی دلیل نہیں اور پانی کواس کے وصف اصلی یعنی طہوریت سے کسی دلیل کے بغیر خارج نہیں کیا جا سکتا' لہٰذا واجب طہارت میں مستعمل پانی طاہر بھی ہے اور مطہر بھی' پس جب مقیس علیہ (جس پر قیاس کیا گیا ہے ) یعنی اصل سے علم ہی کی فئی ہوگئ تو فرع کی از خو فئی ہوگئ۔

للبہ ووسرا سبب جس میں چینکی جانے والی کنگری کو آزادشدہ غلام پر قیاس کیا گیا ہے تو یہ قیاس مع الفارق ہے کیونکہ غلام کو جب آزاد

کر دیا جائے تو وہ آزاد ہوتا ہے غلام نہیں للبذااب وہ غلام نہ رہا 'جب کہ پھر چینکے جانے کے بعد بھی پھر ہی رہتا ہے اور اس
سے اس صفت کی نفی نہیں ہوتی جس کی وجہ سے وہ چینکے جانے کے قابل ہوتا ہے للبذا یہ غلام جو آزاد کردہ ہے اگر کسی شرعی سبب کی
وجہ سے دوبارہ غلام بنالیا جائے تو اسے دوبارہ آزاد کرنا جائز ہے۔

للہ تیسراسبب جس سے بدلازم آتا ہے کہ تمام جاج کرام ایک ہی کنگری کے پیشنے پراکتفا کریں تو اس کے بارے میں ہم یہ کہیں گے

کہ اگرابیا کرناممکن ہے تو پھرابیا ہوجانا چا ہے کیکن میمکن ہی نہیں جب کنگریاں بکٹر ت موجود ہیں تو کوئی ایسا کیوں کرے گا؟

اس تفصیل سے معلوم ہوا کہ اگر جمرات کے پاس آپ کے ہاتھ سے ایک یا زیادہ کنگریاں گرجا کیں تو ان کے بدلے میں
زمین سے اور کنگریاں لے لیں اور انہیں بھینک دیں خواہ طن غالب بدہوکہ ان کے ساتھ کی نے رمی کی ہے یا طن غالب نہ ہو۔

روال جمره عقبه کی رمی کاوقت ادا کب اوروفت تضا کب ختم ہوتا ہے؟

جواب جمرہ عقبہ کی رمی کا وقت عید کا دن ہے' جو گیار ہویں دن کے طلوع فجر کے ساتھ ختم ہوجا تا ہے اور کمزوروں اور لوگوں کی بھیٹر

کامقابلہ نہ کر سکنے والوں کے لیے قربانی کی رات کے نصف سے شروع ہوتا ہے۔ایا م تشریق میں اس کی رمی کا وقت وہی ہے جواس کے ساتھ والے دونوں جمروں کی رمی کا وقت ہے کہ وہ زوال سے شروع ہوکڑ ساتھ والی رات کے طلوع فجر کے ساتھ ختم ہوجاتا ہے البت اگر ایام تشریق میں سے آخری دن ہوتو رات کورمی جائز نہیں کیونکہ ایام تشریق تیرہویں تاریخ کے غروب آفتاب کے ساتھ ختم ہوجاتے ہیں۔ یا در ہے رمی ون کے وقت افضل ہے البت آج کل حاجیوں کی کثرت اور ایک دوسرے کی پروا نہ کرنے کی وجہ سے اگر ہلاکت یا نقصان یا شدید مشقت کا اندیشہ ہوتو بھر رات کورمی کرنے میں بھی کوئی حرج نہیں ، بلکہ اس طرح کے کسی اندیشے کے بغیر بھی رات کورمی کرنے میں کوئی حرج نہیں لیکن افضل ہے ہے کہ احتیاط کے پیش نظر رات کورمی نہ کی جائے اِلَّا بیہ کہ کسی حاجت وضرورت کی وجہ سے ایسا کیا جائے ہے۔ جہاں تک اس کے وقت قضا کا تعلق ہے تو جب ووسرے دن کی فجر طلوع ہوجائے تو وہ اس کا وقت قضا ہوگا۔

سوال کیا جائی کے لیے بی جائز ہے کہ وہ قبح کی سعی طواف افاضہ سے پہلے کرلے ؟

(جوآب) اگر جاجی مفردیا قارن ہوتواس کے لیے جج کی سعی طواف افاضہ سے پہلے جائز ہے اسے وہ طواف قد وم کے بعد کرسکتا ہے جی ساتھ ال نے تھے۔ اگر حاجی متبتع ہوتو اس پر دوسعی جیسا کہ نبی اکرم سکا ہے تھے۔ اگر حاجی متبتع ہوتو اس پر دوسعی الازم ہیں: پہلی سعی مکہ مرمہ میں آمد کے وقت اور نیے عمر ہے کی سعی ہوتی ہے چنانچے عمر ہے کے لیے وہ طواف کرتا سعی کرتا اور بال کواتا ہے اورووسری سعی جج کے لیے ہوتی ہے اورافضل ہے کہ یہ علی طواف افاضہ کے بعد ہو کیونکہ سعی طواف کے بعد ہوتی ہے تا ہم اگروہ اسے طواف سے پہلے کرئ تو رائح قول کے مطابق پیر بھی کوئی حرج نہیں کیونکہ نبی سکا ہیں ہے جب یہ سوال کیا گیا کہ میں نے طواف سے پہلے کرئ تو رائح قول کے مطابق پیر بھی کوئی حرج نہیں کیونکہ نبی سکا ہے جب یہ سوال کیا گیا کہ میں نے طواف سے پہلے میں نے تو آپ نے فرمایا تھا:

(لا حَرَجَ) (صحيح البخاري، الحج،باب إذا رمى بعد ما أمسى، ح: ١٧٣٤، وصحيح مسلم، الحج، باب جواز تقديم الذبح على الرمي، ح:١٣٠٦، وسنن أبي داود، المناسك، باب في من قدم شيئًا . . .
 ح: ٢٠١٥، واللفظ له)

''کوئی حرج نہیں۔''

حابی کوعید کے دن ترتیب کے ساتھ یہ پانچ کام کرنے ہوتے ہیں: ﴿ جمرہ عقبہ کی رمی ﴿ قربانی ﴿ بالوں کومنڈ وانا یا کٹوانا ﴿ بیت اللّٰہ کا طواف ﴿ صفا ومروہ کی سعی۔اگر کوئی حابی قارن یا مفرو ہواوراس نے طواف قدوم کے بعد سعی کرلی ہوتو پھراس پر دوبارہ سعی واجب نہیں ہے۔افضل یہ ہے کہ مذکورہ بالا پانچوں کام ترتیب کے ساتھ کیے جا کیں اوراگران میں سے بعض کوخصوصاً بوقت ضرورت پہلے کرلیا جائے تو کوئی حرج نہیں۔ یہ اللّٰہ کی طرف سے رحمت اورا آسانی ہے۔ فللله المحمد رب العالمین.

سوال کیاطواف سے پہلے معی کا جواز صرف یوم عید کے ساتھ خاص ہے؟

جواب صیح بات یہ ہے کہ اسسلہ میں عیداور غیر عید کے دن میں کوئی فرق نہیں۔عید کے دن کے بعد بھی سعی کوطواف سے پہلے کرنا جائز ہے کیونکہ نی اکرم مَا اللہ است جب ایک شخص نے یہ بوچھا کہ میں نے طواف سے پہلے سعی کرلی ہے تو آپ نے فر مایا: «الاَ حَرَجَ» (صحیح البخاری، الحج، باب إذا رمی بعد ما أمسی، ح: ۱۷۳۴، وصحیح مسلم، الحج، باب جواز تقديم الذبح على الرمي، ح :١٣٠٦، سنن أبي داود، المناسك، باب في من قدم شيئا، ح:٢٠١٥ واللفظ له)

'' کوئی ترج نہیں۔''

اور جب سیحدیث عام ہے تو چر یوم عیداوراس کے بعدوالے دن میں کوئی فرق نہیں۔

ر السوال جس شخص پرسمی لازم ہؤوہ طواف کر کے مکہ سے نگل جائے اور سعی نہ کرے اور اس کے بعد اسے بتایا جائے کہ اس پرتو سعی لازم ہے تو کیا وہ صرف سعی کرے یا اس کے لیے دوبارہ طواف کرنا بھی لازم ہے؟

رجواب جب کوئی انسان اس خیال سے طواف کرے کہ اس پر سعی لا زم نہیں ہے اور پھراسے بتایا جائے کہ اس پر سعی لازم ہے تو وہ صرف سعی کر لے۔اسے دوبارہ طواف کرنے کی ضرورت نہیں کیونکہ طواف و سعی میں تر تیب شرط نہیں ہے حتی کہ اگر کوئی شخص جان بو جھ کر بھی ستی کوطواف سے مؤخر کر دے تو کوئی حرج نہیں البنۃ افضل ہیہے کہ سعی طواف کے فوراً بعد کی جائے۔

## تقصیر میں سارے سرکے بال کٹوانا ضروری ہے

سوال جوفض عمرے میں اپنے سرے تھوڑے سے جھے کے بال کوادیتا ہے اس کے بارے میں آپ کی کیارائے ہے؟
جواب میری رائے میں اس کاعمل تقفیر (بال کو انا) مکمل نہیں البذا اس پر واجب ہے کہ وہ اپنے معمول کے کپڑے اتاردے احرام کے کپڑے بہن لئے چھوضچے طریقے سے سارے سرکے بال کو اے اور پھر طلال ہو۔ اس منا سبت سے میں اس طرف توجہ مبذول کرنا ضروری ہجھتا ہوں کہ ہروہ مومن جواللہ تعالی کے لیے کسی عبادت کو سرانجام دینے کا ارادہ کرئے اس کے لیے واجب ہے کہ وہ اس عبادت کے بارے میں ان حدود کو پہچانے 'جنھیں اللہ تعالی نے اپنے رسول مُلاِیم پرنازل فر مایا ہے تا کہ وہ علی وجہ البھیرت اللہ تعالی کی عبادت کر سکے۔ اللہ تعالی نے اپنے نبی حضرت محمد مُلائیم سے خاطب ہوکر فر مایا ہے:

﴿ قُلْ هَاذِهِ - سَبِيلِي أَدْعُوا إِلَى ٱللَّهِ عَلَى بَصِيرَةٍ أَنَّا وَمَنِ ٱتَّبَعَنِي ﴾ (يوسف:١٠٨/١٢)

'' کہد دومیرارستہ تو بیہ ہے کہ میں اللہ کی طرف بلاتا ہوں (ازروئے یقین و برہان)سمجھ ہو جھ کر۔ میں بھی (لوگوں کواللہ کی طرف بلاتا ہوں)ادرمیرے پیروکاربھی۔''

اگرکوئی انسان مکہ سے مدینہ کی طرف سفر کرنا چاہے تو وہ اس وقت تک سفر کے لیے نہ نکلے جب تک رہتے کے بارے میں نہ

یو چھ لے۔ جب حسی راستوں کے بارے میں معلوم کرنا ضروری ہے تو ان معنوی راستوں کے بارے میں کیوں معلوم نہ کیا جائے جو
اللہ تعالیٰ تک پہنچانے والے ہیں؟ تقصیر کے معنی یہ ہیں کہ سارے سرکے بال کٹوائے جا کیں۔ اس سلسلے میں افضل یہ ہے کہ مشین
استعال کی جائے کیونکہ اس سے سارے سرکے بال کٹ جاتے ہیں گونینی کے ساتھ بال کا ٹنا بھی جائز ہے لیکن شرط یہ ہے کہ اس
کے ساتھ سارے سرکے بال کا فی جا کیں۔ جیسے وضو میں سارے سرکا مسے ضروری ہے ایسے ہی تقصیر میں بھی سارے سرکے بالوں کو
کٹوانا ضروری ہے۔ واللہ اعلم.

# --- رمی جمار کا سیح و**قت**

**سوال** رمی جمار کاوفت کیاہے؟

جوابی جمرہ عقبہ کی رئی کا وقت عید کادن ہے۔ اہل قدرت و نشاط کے لیے یہ وقت عید کے دن کے طلوع آفاب سے شروع ہوتا ہے جب کہ کمز وروں اور بھیڑ کا مقابلہ نہ کر سکنے والے بچوں اور عورتوں کے لیے یہ وقت عید کی رات کے آخری جھے سے شروع ہوجاتا ہے جہ سے کہ کمز وروں اور بھیڑ کا مقابلہ نہ کر سکنے والے بچوں اور عورتوں کے لیے یہ وقت عید کی رات جا تا ہوجاتا ہو وہ مزدلفہ سے منی آجا تیں اور جمرہ کوری کر تیں۔ اس کا آخری وقت عید کے ون غروب آفاب تک ہے۔ آگر جوم بہت زیادہ ہو یا انسان جمرات سے وور ہواور وہ رئی کورات تک مؤخر کرنا چا ہے تو کوئی حرج نہیں البتہ وہ گیار ہویں تاریخ کی طلوع فجر تک اسے مؤخر نہ کرے۔ ایام تشریق لیعنی گیارہ اور تیرہ تاریخ کوری جمار کا وقت زوال آفاب یعنی ظہر کا وقت شروع ہونے سے لے کر نصف رات تک ہے۔ اگر مشقت یا جوم ہوتو پھر رات کو طلوع فجر تک رئی کرنے میں بھی کوئی حرج نہیں۔ گیارہ بارہ اور تیرہ تاریخ کو زوال سے پہلے رئی کرنا جا کر نہیں کیونکہ رسول اللہ تا تی تی خوم ہوتو پھر رات کو طلوع فجر تک رئی کرنے میں بھی کوئی حرج نہیں۔ گیارہ بارہ اور تیرہ تاریخ کو زوال سے پہلے رئی کرنا جا تی کہ مورت کی کوروں اللہ تا تی تاریخ کو زوال کے بعدری کی اور آپ نے لوگوں سے فرمایا تھا:

﴿ لِتَأْخُذُوا مَنَاسِكَكُمُ ﴾ (صحيح البخاري، العلم، باب الفتيا وهو واقف على الدابة وغيرها، ح: ٨٣، وصحيح مسلم، الحج، باب استحباب رمي جمرة العقبة يوم النحر...، ح: ١٢٩٧)

"تم اپنے مناسک حج سیکھ لو۔"

رسول الله ﷺ کا زوال آفاب تک ری کومو خرکرنا حالانکہ وہ بخت گری کا وقت ہوتا ہے اورون کے ابتدائی جھے میں رمی نہ کرنا حالانکہ اس وقت گری کا وقت ہوتا ہے اورون کے ابتدائی جھے میں رمی نہ کرنا حالانکہ اس وقت سے پہلے رمی کرنا حلال نہیں اوراس کی ولیل ہے کہ اس وقت سے پہلے رمی کرنا حلال نہیں اوراس کی ووسری دلیل ہے کہ رسول الله علیہ اور قد زوال کے وقت نماز ظہر پڑھنے سے پہلے رمی فرمایا کرتے تھے۔ یہ بھی اس بات کی ولیل ہے کہ زوال سے پہلے رمی افضل ہوتی تا کہ نماز ظہر کواول وقت میں ادا کیا جا سے کیونکہ نماز اپنے اول وقت میں ادا کیا جا سے کیونکہ نماز اپنے اول وقت میں ادا کیا جا سے کیونکہ نماز اپنے اول وقت میں افضل ہے۔ حاصل کلام ہے کہ دلائل سے معلوم ہوتا ہے کہ ایا م تشریق میں زوال سے پہلے رمی کرنا جا ترنہیں ہے۔

## اس بیار شخص کے متعلق کیا حکم ہے جو ندری کرسکا نہ طواف؟

سوال ایک شخص عرفہ کے دن بیار ہوگیا جس کی وجہ ہے اس نے منی میں رات گزاری۔ نہ وہ رمی جمار کر سکا اور نہ طواف کر سکا' تو اس پر کیالا زم ہے؟

رجواب اگر شخص عرفہ کے دن اس قدر شدید بیار ہو گیا کہ اس کے لیے جج کو کممل کرناممکن نہ رہا' حالانکہ اس نے احرام باندھتے وقت بیشرط عائد کی تھی کہ اگر مجھے کوئی رو کنے والا روک لے' تو میں وہاں حلال ہوجاؤں گا' جہاں تو مجھے روک دے گا' تو وہ حلال ہوجائے اوراس پرکوئی فدیدوغیرہ لازم نہ ہوگا' البتہ اگریہ جج فرض ہوتو اسے کسی دوسر سے سال ادا کرنا ہوگا اوراگر اس نے بوقت احرام خہورہ بالا شرط عائد نہیں کی تھی تو راجح تول کے مطابق اگر اس کے لیے جج مکمل کرناممکن نہ ہوتو وہ حلال ہوجائے لیکن اس پر ھدی

(قربانی) واجب ہوگی کیونکہ ارشاد باری تعالی ہے:

﴿ وَأَنِيتُوا ٱلْحَدَجُ وَالْعُمْرَةَ لِلَّهِ فَإِنَّ أَحْصِرْتُمْ فَكَا ٱسْتَيْسَرَ مِنَ ٱلْهَدِّيَّ ﴾ (البقرة: ١٩٦/٢)

''اوراللہ (کی خوشنودی) کے لیے حج اور عمرے کو پورا کرواورا گرتم (راستے میں) روک دیے جاؤ تو جیسی قربانی میسر ہو (کردو۔'')

اس کے الفاظ کہ''اگر دوک دیے جاؤ'' کے بارے میں سی جائت ہے کہ یہ دشمن کی دجہ سے روک دیے جانے یا کسی اور دجہ سے روک دیے جانے سب کوشامل ہیں کیونکہ احصار کے معنی ہے ہیں کہ کوئی بھی رکاوٹ انسان کو جج کرنے سے روک دے البندا یہ مریض حلال ہوجائے اور ایک قربانی کردے۔ اس کے علاوہ اور پھھاس پر لاز منہیں إلاً یہ کہ اگر اس نے اب تک فرض جج نہیں کیا تو اسے اگلے سال جج کرنا ہوگا۔ اگر یہ مریض جج کے دنوں میں چلتا رہا اور اس نے مزدلفہ میں دقوف کیا لیکن اس نے منیٰ میں رات گزاری نہ جمرات کوری کی تو اس حال میں اس کا حج سے کہ جو کے جو لیکن پھر اس واجب کوترک کرنے کی دجہ سے اس پردم (خون) لازم ہوگا بینی اس پروہ دم لازم ہیں' ایک منیٰ میں رات بسر نہ کرنے کی دجہ سے۔ جب اللہ تعالیٰ اس پروہ دم لازم ہیں' ایک منیٰ میں رات بسر نہ کرنے کی دجہ سے اور دوسرا جمرات کوری نہ کرنے کی دجہ سے۔ جب اللہ تعالیٰ اسے حت و عافیت عطافر مادے تو وہ طواف افاضہ کرلے کیونکہ راج تحق تول کے مطابق طواف افاضہ ماہ ذوالحجہ کے آخر تک کیا جا سکتا ہے۔ ہے ادر اگر کسی عذر کی دجہ سے نہ کیا جا سکا ہوتو پھر طواف افاضہ مقدر کے ختم ہونے تک کیا جا سکتا ہے۔

## مزدلفہ سے باہر رات گزارنے والے کے متعلق حکم

سوال جو خص صدود مزولفد کے نہ جاننے کی وجہ سے مزولفہ سے باہر رات بسر کر لےاس پر کیالازم ہے؟

رجواب اہل علم کے نزویک اس شخص پر فدیدلازم ہے وہ ایک بکری فرج کرکے مکہ مکرمہ کے نقرا میں تقسیم کرد ہے کیونکہ اس نے جج کے واجبات میں سے ایک واجب کوترک کیا ہے۔ اس مناسبت سے میں اپنے حاجی بھائیوں کی توجہ اس جانب مبذول کرانا چاہتا ہوں کہ وہ عرفہ اور مزدلفہ کے حدود کو پیچا نیں۔ بہت سے لوگ حدود عرفہ سے باہر ڈیرے ڈال لیتے ہیں اور غروب آفناب تک وہیں رہتے ہیں اور پھر حدود عرفہ میں واخل ہوئے بغیروا پس چلے جاتے ہیں البذا ہر انسان کے لیے حدود عرفہ کو پیچاننا اور عرفہ کے اندر داخل ہونا ضروری ہے۔ حدود عرفہ کونشانات کے ذریعے سے واضح کردیا گیا ہے البذا ان کے پیچا نے میں کوئی دشواری نہیں۔

## حج إ فرادكر نے والے پر طواف افاضہ كے بعد سعى لا زمنہيں

سوال جشخص کا حج مفرد ہواوراس نے طواف قدوم کے بعد سعی کی ہوتو کیاوہ طواف افاضہ کے بعد سعی کرے؟

ر اس پر طواف افاضہ کے بعد سعی لازم نہیں ہے۔مفرد جب طواف قد وم کرلے پھراس کے بعد سعی بھی کرلے تو یہ سعی جج کے لیے ہوگی کا لہذا طواف افاضہ کے بعد اسے دوبارہ سعی کرنے کی ضرورت نہیں۔

#### قارن کے لیے ایک ہی طواف وسعی کافی ہے

روال کیا ج قران کرنے والے کے لیے ایک طواف اور ایک معی کافی ہے؟

جوآب جب انسان ج قران کرے نواس کے لیے ج وعمرہ دونوں کا ایک طواف اور ایک سعی ہی کافی ہے طواف قد وم سنت ہوگا۔
اگر جا ہے تو طواف قد وم کے بعد سعی بھی کر لے جسیا کہ نبی مُلَّاثِمُ نے کیا تھا اور اگر چاہے تو سعی کوعید کے دن طواف افاضہ کے بعد تک مؤخر کر دیے لیکن افضل میہ ہے کہ پہلے کر لے کیونکہ نبی اگر م ٹائٹی نے سعی پہلے کی تھی۔اس صورت میں عید کے دن وہ صرف طواف افاضہ کرے اور سعی نہ کر ہے کیونکہ اس نے سعی پہلے کر لی ہے اور ان بات کی دلیل کہ عمرہ وجج دونوں کے لیے ایک ہی طواف وسعی کافی ہے 'رسول اللہ ٹائٹی کا حضرت عاکشہ ٹائٹ ٹائٹی کا حضرت عاکشہ ٹائٹی کا حج قران تھا:

«طَوَافُكِ بِالْبَيْتِ وَبَيْنَ الْصَّفَا وَالْمَرْوَةِ يَكُفِيْكِ لِحَجَّتِكِ وَعُمْرَتِكِ»(سنن أبي داود، المناسك، باب طواف القارن، ح:۱۸۹۷)

''تمہارا بیت اللہ کا طواف اور صفا دمر دہ کی سعی متمھارے حج وعمرہ کے لیے کافی ہے۔''

اس صدیث میں نبی کریم سُاٹیٹی نے بیان فر مایا ہے کہ قارن کا طواف وسعی اس کے جج وعمرہ وونوں کے لیے کافی ہے۔

#### رات کا زیادہ حصہ نلی میں بسر کیا جائے

سوال جوش بارہ بجے تک رات منی میں گزارے اور پھر طلوع فجر کے بعد مکہ میں داخل ہوتو اس کے بارے میں کیا تھم ہے؟ جواب اگر بارہ بج منی میں آدھی رات کا وقت ہوتو پھر اس کے بعد منی سے باہر نکلنے میں کوئی حرج نہیں اگر چہرات دن منی میں رہنا افضل ہے اور اگر بارہ بجے کا وقت آدھی رات سے پہلے ہوتو پھر منی سے باہر نہیں نکلنا چاہیے کیونکہ منی میں رات بسر کرنے کے لیے ضروری ہے کہ رات کا زیادہ حصہ منی ہی میں بسر کیا جائے جیسا کہ ہمارے نقہانے ذکر فرمایا ہے۔

## حاجی بارہ ذوالحبہ کوغروب سے پہلے منی سے نکل سکتا ہے

سوال جب حاجی بارہ تاریخ کوغروب آفتاب سے قبل جلدی کی نیت سے منی سے نکل جائے اور پھرغروب آفتاب کے بعد کسی کام سے اسے دوبارہ منی میں واپس آنا پڑے تو کیا اسے جلدی کرنے والا شار کیا جائے گا؟

رجواب ہاں اسے جلدی کرنے والا شار کیا جائے گا کیونکہ اس نے جج کوختم کردیا ہے اور کسی کام کی وجہ سے منی میں دوبارہ واپس آنے کی نیت جلدی سے مانع نہیں ہے کیونکہ اس نے جج کے لیے نہیں بلکہ کسی کام کے لیے واپس آنے کی نیت کی ہے۔

## سے پہلے رمی کرنا جائز نہیں

سوال سعودیہ سے باہر کے ایک حاجی کی واپسی کا وقت 13 ذوالحجہ کو چار بجے عصر کے قریب طے ہے۔ وہ بارہ تاریخ کورمی کے بعد منی سے باہز نیس نکلا اور تیر ہویں رات اسے منی ہی میں گزار نی پڑی تو کیا اس کے لیے بیہ جائز ہے کہ وہ صبح کورمی کر کے روانہ ہو جائے کیونکہ اگر اسے زوال کے بعد تک تاخیر ہوگئی تو وہ سفر نہیں کر سکے گا اور اسے بہت مشکل پیش آئے گی؟ اگر جواب عدم جواز کا ہے تو کیا کسی رائے کے مطابق زوال سے پہلے رمی کرنا جائز ہے؟ راہنمائی فرمائیں۔ حزاکم اللہ عنا وعن المسلمین حیراً۔ جواب زوال سے پہلے اس کے لیے رمی کرنا جائز نہیں البتہ اس حالت میں ضرورت کی وجہ سے اس سے رمی ساقط ہوجائے گی اوراس کے لیے فدیے کا ایک جانو رمنیٰ یا مکہ میں ذرج کرنا ہوگا یاوہ کسی کو جانور ذرج کرنے کے لیے اپناوکیل مقرر کرد ہے اس جانور کا گوشت فقرا میں تقسیم کردیا جائے اوروہ طواف و داع کر کے چلا جائے۔ جہاں تک اس سوال کا تعلق ہے کہ کیا کسی رائے کے مطابق فرا اس قبل رمی کرنا جائز ہے اس کا جواب یہ ہے کہ ہاں ایک رائے کے مطابق قبل از زوال رمی جائز ہے لیکن بیرائے سے مہیں ہے کے مطابق قبل از زوال رمی جائز ہے لیکن بیرائے سے مہیں ہے کہ جائے ہے۔

«لِتَأْخُدُوا مَنَاسِكَكُمُ» (صحيح البخاري، العلم، باب الفتيا وهو واقف على الدابة وغيرها، ح: ٨٣، وصحيح مسلم، الحج، باب استحباب رمي جمرة العقبة يوم النحر . . . ، ح: ١٢٩٧)
"احية ع كا دكام كوكيم لوك"

## فَمَنُ تَعَجَّلَ فِيُ يَوُمَيُنِ كَاصِحِ مَفْهُوم

ر السوال جو تخف بارہویں دن میں بھی ہوئے رمی ترک کردے کہ (قرآن میں) بہی جلدی مراد ہے اور پھر مکہ کو چھوڑ دے اور طواف وداع نہ کرے تو اس کے ج کے بارے میں کیا تھم ہے؟

جواب اس کا ج صحیح ہے کیونکہ اس نے ارکان ج میں سے کسی رکن کوتر کے نہیں کیا' البتہ اگر اس نے بارہویں رات منی میں نہیں گزاری' تواس طرح تین واجبات ترک کردیے' جوحسب ذیل ہیں: ⊕بارہویں رات منی میں بسر کرنا⊕ بارہویں دن رمی جمار کرنا ⊕طواف وداع۔اس پر واجب ہے کہ ان میں سے ہر واجب کی طرف سے مکہ میں جانور ذرج کرے اوراسے فقرا میں تقسیم کردے کیونکہ جج کے بارے میں اہل علم کے نزویک بیرواجب ہے کہ جب وہ جج کے سی واجب کوترک کردے تو اس کے فدیے کے طور پر کہ میں ایک جانور ذرج کرکے اسے فقرا میں تقسیم کردے۔ اس سائل نے جس غلطی کا ارتکاب کیا ہے اس کے حوالے سے میں اسپنے حاجی بھائیوں کی اس طرف توجہ مبذول کرانا چاہتا ہوں کہ بہت سے حاجی سیجھتے ہیں کہ:

﴿ فَمَن تَمَجَّلُ فِي يَوْمَيْنِ فَكُمْ إِنَّمَ عَلَيْهِ ﴾ (البقرة: ٢٠٣/٢)

'' پھر جس نے دودنوں میں (منی سے مکہ کی طرف واپسی کے لیے) جلدی کی تو اس پر کوئی گناہ نہیں۔''

کامفہوم یہ ہے کہ وہ گیار ہویں دن ہی منی سے نکل جائے لیٹی وہ دودن سے عید کا دن اور گیار ہویں تاریخ کا دن مراد لیتے ہیں حالانکہ بیغلط ہے کیونکہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا ہے:

﴿ فَ وَاذْ كُرُوا اللَّهَ فِي أَيْكَ مِ مَعْدُولاتُو فَمَن تَعَجَّلُ فِي يَوْمَيْنِ فَكُمْ إِثْمَ عَلَيْدِ ﴾ (البقرة: ٢٠٣/٢) "اور (قيام منى ك) دنول يس (جو) كنتى ك (دن بيس) الله كوياد كرؤ پجرجس نے دو دنوں بيس (منى سے مكه كى طرف

واپسی کے لیے )جلدی کی تواس پر کوئی گناہ نہیں۔''

﴿أيام معدو دات ﴾ ''گنتی کے دنوں'' سے مرادایا م تشریق ہیں' جن میں پہلا دن گیار ہویں تاریخ ہے لہذا اس صورت میں ں آیت:

﴿ فَمَن تَعَجَّلَ فِي يَوْمَيْنِ فَكَ إِنَّمَ عَلَيْهِ ﴾ (البقرة:٢٠٣/٢)

'' پھر جس نے دودنوں میں (منی ہے مکہ کی طرف واپسی کے لیے ) جلدی کی تواس پر کوئی گناہ نہیں۔''

ے معنی یہ ہیں کہ وہ ایا م تشریق کے دودنوں میں جلدی کر لے اور دوسرا دن بار ہویں تاریخ کا دن ہے لہذا انسان کو چاہیے کہ وہ اس مسئلہ کواچھی طرح سمجھ لے تا کفلطی نہ کرے۔

#### رات کے وقت منی میں جگہ نہ ملنے پر انسان کیا کرے؟

سوال جو شخص رات کے وقت منی میں آئے اور جگہ نہ پائے اور نصف رات منی میں گزار نے کے بعد حرم میں چلا جائے ' تواس کے بارے میں کیا تھم ہے؟

(جواب) اس کا تھم یہ ہے کہ اگر چہ یہ ل جائز ہے لیکن اس طرح کر تانہیں چاہیے کوئکہ حاجی کوایا م تشریق ہیں رات دن منی ہیں رہنا چاہیے۔ اگر منی ہیں جگہ نہ ملے تو آخری خیمہ کے ساتھ ڈیرہ ڈال لے خواہ وہ جگہ منی سے باہر ہو بشر طیکہ پوری طرح تلاش کرنے کے باوجود منی میں جگہ نہ ملے۔ ہمارے زمانے کے بعض اہل علم نے یہ موقف اختیار کیا ہے کہ اگر انسان کو منی میں جگہ نہ ملی تو اس سے منی میں رات بسر کرنے کا تھم ساقط ہو جاتا ہے اور اس کے لیے جائز ہے کہ وہ مکہ میں یا کسی بھی دوسری جگہ رات بسر کرلے۔ انہوں نے اسے اعضائے وضو میں سے کسی ایک عضو کے مفقو دہونے پر قیاس کیا ہے کہ جس طرح اس کا دھونا ساقط ہو جاتا ہے ای طرح منی میں رات بسر کرنا ساقط ہو جاتا ہے گئن یہ موقف محل نظر ہے کیونکہ وہ عضو جس سے تھم طہارت متعلق ہے وہ تو موجود ہی تہیں طرح منی میں رات بسر کرنا ساقط ہو جاتا ہے گئن یہ موقف محل نظر ہے کیونکہ وہ عضو جس سے تھم طہارت متعلق ہے وہ تو موجود ہی تہیں طرح منی میں رات بسر کرنا ساقط ہو جاتا ہے گئن میں رات بسر کرنا ساقط ہو جاتا ہے گئن میں موقف محل نظر ہے کیونکہ وہ عضو جس سے تھم طہارت متعلق ہے وہ تو موجود ہی تہیں جا

جب کہ منی میں رات بسر کرنے کے تھم سے مقصود میہ ہے کہ سب لوگ امت واحدہ بن کرا جتاعیت کا مظاہرہ کریں'لہذاانسان کو چاہیے کہ منی میں جگہ نہ ملنے کی صورت میں وہ آخری خیمے کے پاس رات گزار لے تا کہ وہ حاجیوں کے ساتھ مل کررہے۔اس کی مثال یوں ہے کہ جب مسجد بھر جائے تو لوگ مسجد کے اردگر دنماز پڑھنا شروع کر دیں لیکن ضروری ہے کہ شفیں باہم ملی ہوں تا کہ نمازی ایک جماعت ہوں۔ یہ ہے منی میں رات بسر کرنے کی نظیر جب کہ کٹا ہوا ہاتھ اس کی نظیر نہیں ہے۔

# ج یا عمرہ کرنے والا کوچ سے پہلے آخری وقت بیت اللہ میں گزارے

<u>سوال</u> ایک خص نے صبح طواف و داع کیا' پھر سوگیا اوراس نے عصر کے بعد سفر کا ارادہ کیا' تو کیا اس پر پچھا زم ہے؟

جواب عمرے اور جج کی صورت میں دوبارہ طواف وداع کرنااس کے لیے لازم ہے کیونکہ نبی تافی ان فرمایا ہے:

﴿ لاَ يَنْفِرَنَّ أَحَدٌ حَتَّى يَكُونَ آخِرُ عَهْدِهِ بِالْبَيْتِ ﴾ (صحبح مسلم، الحج، باب وجوب طواف الوداع وسقوطه عن الحائض، ح:١٣٢٧)

'' کوئی شخص کوچ نہ کر جے حتی کہ وہ آخری وقت بیت اللہ میں گز ار لے۔''

آپ نے یہ بات جمۃ الوداع کے موقع پرارشادفر مائی تھی' للہذا طواف وداع کے وجوب کی ابتدااس وقت ہے ہے۔ کوئی بینیں کہد سکتا کہ رسول اللّٰد ٹاٹیٹیم نے اس سے پہلے عمرہ ادا فر مایا تھا مگر بیرٹا بت نہیں کہ واپس کے وفت آپ نے طواف وداع بھی فر مایا ہو کیونکہ طواف وداع تو جمۃ الوداع کے موقع پر واجب ہوا ہے اور نبی اکرم ٹاٹیٹیم نے بیکھی فر مایا ہے:

﴿ إِصْنَعُ فِي عُمْرَتِكَ مَا أَنْتَ صَانِعٌ فِي حَجِّكَ ﴾ (صحيح البخاري، الحج، باب غسل الخلوق ثلاث مرات، ح ١٥٣٦: ١٥٣٦، وصحيح مسلم، الحج، بـاب مـا يبـاح للمحرم بحـج أو عمرة، ح.١١٨٠،٢٧٩٨)

''اپے عمرے میں بھی تم اس طرح کروجس طرح تم اپنے حج میں کرتے ہو۔''

سی تھم عام ہے لیکن اس سے وقو ن منی میں رات بسر کرنا اور رمی مشتنی ہیں کیونکہ بیا حکام بالا نفاق جج کے ساتھ مخصوص ہیں۔ ان کے علادہ دیگرا حکام عام ہیں کیونکہ نبی مُنافیظ نے عمرہ کو حج اصغر کے نام ہے بھی موسوم فر مایا ہے جبیبا کہ حضرت عمرو بن حزن مرنافیل کی اس طویل اور مشہور حدیث میں ہے '<sup>©</sup> جسے علماء نے قبولیت سے نواز ا ہے' گو بیحدیث مرسل ہے لیکن علماء کے قبولیت سے نواز نے کی وجہ سے سے جے 'نیز اس لیے بھی کہ ارشاد باری تعالی ہے:

﴿ وَأَيْمُوا ٱلْحَجَّ وَالْعُمْرَةَ لِلَّهِ ﴾ (البقرة: ١٩٦/٢)

''اور جج اور عمرے کواللہ(کی خوشنودی) کے لیے پورا کرو۔''

لہذا طواف و داع کا تعلق اگراتما م جج سے ہے تو اتمام عمرہ سے بھی ہے اور پھراس لیے بھی کے عمرہ کرنے والا میخض معجد الحرام میں طواف کے ساتھ داخل ہوا تھا' لہذا اسے یہاں سے جاتے وقت بھی طواف کرنا چاہیے۔ بہر حال جج کی طرح عمرے میں بھی طواف

<sup>🛈</sup> سنن الدا، قطد : 285/2

وداع واجب باورايك اورحديث مي ب:

لامَنْ حَجَّ لهٰذَا الْبَيْتَ أَوِ اعْتَمَرَ فَلْيَكُنْ آخِرُ عَهْدِهِ بِالْبَيْتِ"(سنن أبي داود، المناسك، باب في الوداع، ح:٢٠٠٢، وجامع الترمذي، الحج، باب ماجاء من حج أو اعتمر فليكن آخر عهده بالبيت، ح:٩٤٦)

''جو خص اس گھر کا جج یا عمرہ کرے'اسے آخری وقت ہیت اللہ میں گزار تا چاہیے۔''

لیکن پیر مدیث ضعف ہے کیونکہ پیر جاج بن ارطاۃ کی روایت ہے۔ اگر پیروایت ضعف نہ ہوتی 'تو اس مسئلے میں پیض قطعی ہوتی لیکن پیر صدیث ضعف ہونے کی وجہ سے بیروایت نا قابل استدلال ہے البتہ وہ اصول جوہم نے ابھی ابھی بیان کیے ہیں 'وہ اس بات کی دلیل ہیں کہ عمر ہے میں بھی طواف و داع واجب ہے اور احتیاط بھی اسی میں ہے کیونکہ عمر ہے میں جب آپ طواف و داع کریں گئو تو کوئی پنہیں کریں گئو جس کے نزد یک طواف و داع واجب ہے وہ فرور پیری کے تو جس کے نزد یک طواف و داع واجب ہے وہ ضرور پیر کے گا کہ آپ نے غلطی کی ہے طواف و داع کرنے والا ہم حال میں صبح ہے جب کہ طواف نہ کرنے والا بعض اہل علم کے بقول خطاکار ہے۔

#### عمرہ کرنے والے کے لیے طواف و داع کا حکم

سوال عمره کرنے والے کے لیے طواف وواع کے بارے میں کیا تھم ہے؟

جواب اگر مکہ میں عمرے کے لیے آنے والے کی نیت سے ہو کہ وہ طواف سعیٰ حلق یاتقصیر کرے گا اور واپس چلا جائے گا' تو اس صورت میں اس پر طواف و داع نہیں ہے کیونکہ اس کے حق میں طواف قد وم ہی طواف و داع کے قائم مقام ہے اور اگر وہ مکہ میں رہے تو پھر داخ بات سے ہے کہ واپسی پر اس کے لیے طواف و داع واجب ہوگا اور اس کے دلائل حسب ذیل ہیں:

🛈 نی کریم مالیا کے حسب ذیل فرمان کے عموم کا یہی تقاضا ہے:

﴿لَا يَنْفِرَنَّ أَحَدٌ حَتَّى يَكُونَ آخِرُ عَهْدِهِ بِالْبَيْتِ»(صحيح مسلم، الحج، باب وجوب طواف الوداع وسقوطه عن الحائض، ح:١٣٢٧)

'' کوئی شخص اس وفت تک سفر نہ کرے جب تک آخری وفت ہیت اللہ میں نہ گزارے۔''

اس صدیث میں [اَحَدٌ ] کالفظ کرہ ہے اور نہی (ممانعت) کے سیاق میں ہے للبذا سیعام ہے اور مکہ سے جانے والے ہر شخص کیلئے ہے۔

عمرہ جج کی طرح ہے بلکہ نبی ناٹیز ہے اس کا نام جج اصغرر کھا ہے جیسا کہ حضرت عمرہ بن حزم ڈٹاٹٹڑ کی مشہور رحدیث میں ہے جسے امت نے قبولیت ہے نواز ا ہے کہ نبی اکرم ناٹیز کی نے فرمایا:

> الوَالْعُمْرَةُ هِيَ الْحَجُّ الأَصْغَرُ ﴾ (سنن الدارقطني: ٢/ ٢٨٥ رقم: ١٢٢) ''اورعمره حجَّ اصغربِ''

> > · نى اكرم الله في فرمايا ب:

«إِنَّ الْعُمْرَةَ قَدْ دَخَلَتْ فِي الْحَجِّ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ»(صحيح مسلم، الحج، باب جواز العمرة في

أشهر الحج، ح:٢٠٣،١٢٤١،٣٠١٤)

"بے شک عمرہ قیامت کے دن تک تج میں داخل ہو گیا ہے۔"

نی اکرم نافیل نے حضرت یعلیٰ بن امیہ دلافی سے فرمایا تھا:

﴿ إِصْنَعُ فِي عُمْرَتِكَ مَا أَنْتَ صَانِعٌ فِي حَجِّكَ ﴾ (صحيح البخاري، الحج، باب غسل الخلوق للاث مرات، ح:١٥٣٦، ١٥٣٦، وصحيح مسلم، الحج، باب ما يباح للمحرم بحج أو عمرة، ح:٢٠٩٨. ٢٠٩٨)

"ا ہے عمرہ میں بھی اس طرح کرؤ جس طرح تم اپنے جج میں کرتے ہو۔"

اس سے صرف وہ ی امور خارج ہیں' جن کے خارج ہونے پر علاء کا اجماع ہے مثلاً عرفہ کا وقوف مزدلفہ میں رات بسر کرنا' منیٰ میں رات بسر کرنا اور رمی جمار کہ بیامور بالا جماع عمرہ میں نہیں ہیں۔ بہر حال انسان جسب طواف کر لے تو وہ زیادہ بری الذمہ ہوگا اور زیادہ مختاط ہوگا۔ واللّٰہ الموفق.

محصور کے بارے میں کیا تھم ہے؟

ر اللہ فخص نے میقات سے جج کا احرام باندھالیکن جب وہ مکہ پنچا تو انکوائری آفس نے اسے منع کرویا کیونکہ اس کے پاس پروانۂ جج ندتھا' تو اس کے بارے میں کیاتھم ہے؟

جواب جب اس کے لیے مکہ میں داخل ہونا مشکل ہے تو اس حال میں اس کے لیے تکم یہ ہے کہ وہ محصور ہے وہ احصار کی جگہ پر قربانی کو ذری کر دے اور احرام کھول کر حلال ہوجائے۔ اگر اس کا بیر جج فرض تھا تو اسے بعد میں پہلے تکم کے تحت ہی اواکر نا پڑے گا قضا کے طور پرنہیں اور اگر اس کا بیر جج فرض نہیں تھا تو پھر رائح قول کے مطابق اس پر پچھالا زم نہیں ہے کیونکہ جو صحابہ کرام تھا تی تھڑ خو وہ حد یہ موقع پر مکہ میں داخل ہونے ہے روک ویے گئے تھے نبی اکرم ملکھ تا کے انہیں اس عمرہ کی قضا کا تھم نہیں دیا تھا۔ محصور کے لیے وجوب قضا کا تھم کم کیا ب اللہ یا سنت رسول اللہ تا گھڑا ہے تا بت صرف مین عم ہے:

﴿ فَإِنْ أَخْصِرَتُمْ فَمَا أَسْتَيْسَرَ مِنَ ٱلْمُدِّيُّ ﴾ (البقرة: ١٩٦/٢)

''اوراگررستے میں روک لیے جاؤ تو جیسی قربانی میسر ہوکر دو۔''

اس کے علاوہ اللہ تعالیٰ نے اور کسی چیز کاؤکر نہیں فرمایا۔ یا در ہے اسے عمرۃ القصنا کے نام سے موسوم اس لیے کیا گیا کہ اس میں نبی اکرم مَثَاثِیْمْ نے قریش سے معاہدہ فرمایا تھا۔ قضا کالفظ یہال معاہدے کے معنی میں ہے فوت ہوجانے والی چیز کے استدراک کے معنی میں نہیں ہے۔ واللّٰہ اعلم.

حج كا قصدكر كے جانے والے خص كے متعلق حكم

سوال جو شف ج کا قصد کرے اور پھراس ہے رک جائے 'تواس کے لیے کیالازم ہے؟

رجوب اگراس نے احرام نہ با ندھا ہوتو اس حال میں اس کے لیے پھولازم نہ ہوگا کیونکہ انسان نے جب تک احرام نہ با ندھا ہوئو اس کی مرضی ہے جا ہے تو سفر جاری رکھے اور چا ہے تو اپنی آ جا کا البتہ اگر ج فرض ہوتو واجب ہے کہ اسے جلد اواکر ہے۔
اگر کوئی رکاوٹ ہوتو اس پر پچھ لازم نہیں ۔ اگر رکاوٹ احرام کے بعد پیش آئے اور بوقت احرام اس نے بیشرط عائد کی ہو کہ اگر جھے کوئی رکاوٹ پیش آئی تو میں وہاں حلال ہوجا وک گا جہاں تو جھے روک دے گا تو وہ احرام کھول کر حلال ہوجائے گا اور اس پر پچھلازم نہیں ہوگا اور اگر اس نے الی کوئی شرط عائد نہیں کی اور رکاوٹ دور ہونے کی اسے جلد امید ہوتو وہ رکاوٹ دور ہوجائے کا انتظار کرے اور پھر اسے نج کو پوراکر لے۔ اگر وقوف عرفہ سے قبل رکاوٹ دور ہوجائے تو وہ عرفہ میں وقوف کر لے اس کا جم پورا ہوجائے گا اور اگر رکاوٹ وقوف کر گا اس کا جم پوراکر ہوجائے اس کا جم پوراکر ہوجائے گا اور ملال ہوجائے گا اور آگر رکاوٹ وقوف کر قوت ہوگیا' وہ عمرہ کر ہے اور حلال ہوجائے اگر حج فرض ہوتو آئندہ سال اس کی قضاا واکر ہے۔ اگر اسے رکاوٹ کے جلد دور ہونے کی امید نہ ہوتو احرام کھول کر حلال ہوجائے اور قرانی کا جانور ذرخ کر دے کیونکہ حسب ذیل ارشاد باری تعالی کے عوم کا یہی تقاضا ہے:

﴿ وَأَتِبُوا ٱلْحَجَّ وَالْعُهُرَةَ لِلَّهِ فَإِنْ أُحْصِرْتُمْ فَمَا أَسْتَيْسَرَ مِنَ ٱلْهَدِّيُّ ﴾ (البفرة: ١٩٦/٢)

''اورالله( کی خوشنودی) کیلئے حج اورعمرے کو پورا کرواورا گر (راہتے میں ) روک لیے جاؤ تو جیسی قربانی میسر ہو( کر دو۔ )''

#### گناہوں ہے جج کااچر وثواب کم ہوجاتا ہے ww.KitaooSunnat.com

سوال کیا گناہوں سے فج کا اجروثواب کم موجاتا ہے؟

جواب گناہوں سے جج کا جروثواب بالکل کم ہوجاتا ہے کیونکہ ارشاد باری تعالی ہے:

﴿ فَمَن فَرَضَ فِيهِ كَ لَمْجً فَلَا رَفَتَ وَلَا فُسُوقَ وَلَاجِـ دَالَ فِي ٱلْحَجُّ ﴾ (البقرة: ١٩٧/٢)

''تو جو خض ان مہینوں میں حج کی نیت کرلے تو حج (کے دنوں) میں عورتوں سے اختلاط کرے نہ کوئی برا کام کرے اور نہ کس ہے جنگڑے۔''

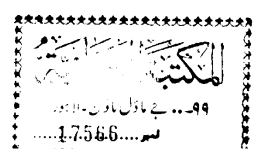
بلکہ بعض اہل علم نے کہا ہے کہ گناہ سے جج فاسد ہوجاتا ہے کیونکہ جج میں گناہ سے منع کردیا گیا ہے لیکن جمہور اہل علم کے نزدیک معروف قاعدہ یہ ہے کہا گرحمت کا تعلق بطور خاص کی عبادت سے نہ ہوتو اس سے وہ عبادت باطل نہیں ہوتی ۔ گناہوں ک حرمت احرام ہی کے ساتھ خاص نہیں ہے کہ گناہوں سے حرمت احرام ہی کے ساتھ خاص نہیں ہے کہ گناہوں سے جج باطل تو نہیں ہوتا' البتداس سے اجروثو اب میں کی ضرور داقع ہوجاتی ہے۔

# جعلی پاسپورٹ پر جج کرنے والے کے متعلق کیا حکم ہے؟

معنی جوفض سفر ج کے لیے جعلی پاسپورٹ استعال کرے اس کے ج کے بارے میں کیا تھم ہے؟

روا اس کا جی سے اس کا جی سے کیونکہ پاسپورٹ کا جعلی ہونا جی پراٹر انداز نہیں ہوتا البتہ وہ اس سے گناہ گار ضرور ہوگا۔ اسے اللہ تعالی کے حضور تو ہرکر فی جا ہے اور پاسپورٹ پر اپنا صحیح نام استعال کرنا چا ہے تا کہ ذمہ دارلوگوں کو کوئی پر بیٹانی نہ ہواور ناموں کے اختلاف کی وجہ سے اس کے حقوق ساقط نہ ہوں۔ اس طرح وہ باطل طریقے سے مال کھا تا اور نام بدلنے کی وجہ سے جھوٹ کا مرتکب بھی ہوتا ہے۔ اس مناسبت سے میں اپنے بھا یکوں کو یہ تھیجت بھی کرنا چا ہتا ہوں کہ ان لوگوں کا بیہ معاملہ کوئی جھوٹا نہیں ہے جو حکومت کی اعانت سے استفادہ کرنے کے لیے یادیگر امور کے لیے جھوٹے اور جعلی نام استعال کرتے ہیں کیونکہ یہ معاملات میں خرائی جھوٹ دھوکا اور ذمہ دار حکام کو جتلائے فریب کرنا ہے۔ اس بات کو ہر وقت خوب یا در کھنا چا ہیے کہ جو شخص اللہ تعالیٰ سے ڈرجائے اللہ تعالیٰ اس کے لیے مشکلات سے نکلے کا رستہ بنادیتا ہے اور اسے ایس جگر موافر ما تا ہے جواس کے وہم و مگنان میں بھی نہیں ہوتا۔ جو شخص اللہ تعالیٰ سے ڈرجائے اور سیرھی اور تی بات کے تو اللہ تعالیٰ سے کے تقویٰ کو اختیار کر لے اللہ تعالیٰ اس کے کام کو آسان کردیتا ہے اور جو شخص اللہ تعالیٰ سے ڈرجائے اور سیرھی اور تی بات کے تو اللہ تعالیٰ اس کے کام کو آسان کردیتا ہے اور جو شخص اللہ تعالیٰ سے ڈرجائے اور سیرھی اور تی بات کے تو اللہ تعالیٰ میں میں کھی دور سے اور اسے کو کی اور میانی فرماونے فرماویتا ہے۔

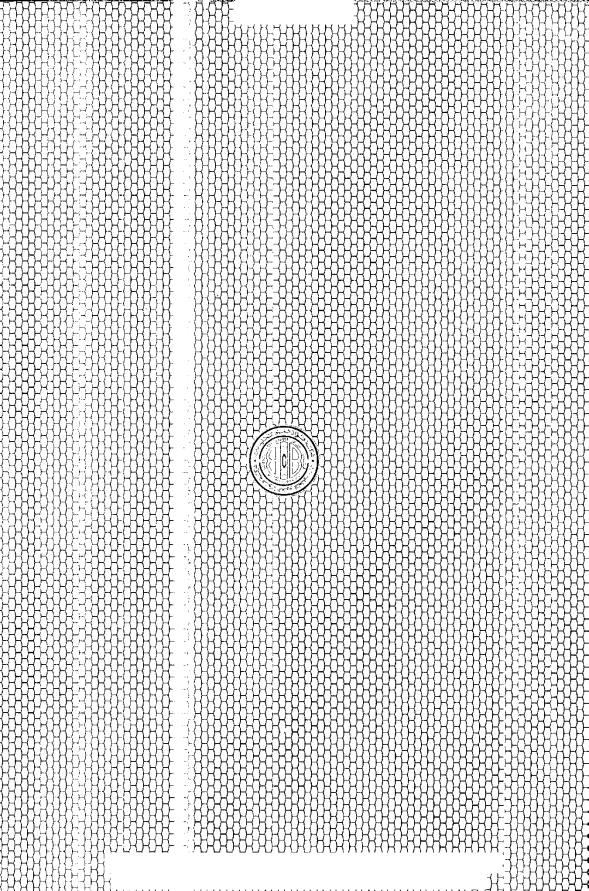












علوم وفنون اسلامیہ میں فناوی کی نوعیت اور حیثیت ایک امتیازی درجہ رکھتی ہے۔ فناوی کی اصطلاح ان مسائل ومشکلات کے شمن میں استعال کی جاتی ہے جہاں کسی بندہ مسلم کوزندگی اور کا تنات کے کسی موضوع پر ایسی رہنمائی اور روشنی مطلوب ہوجس میں کتاب وسنت کا نقط نظر نظر نمایاں ہوکر سامنے آجائے۔ اس اعتبار سے خود قرآن مجید بھی احکام ونصوص کے تناظر میں فناوی کی اولین کتاب ہے جس کی تشریح و توضیح کے شمن میں رسول اللہ مالی کی احادیث بھی اپنے مزاج اور بیئت کے لحاظ سے فناوی کا درجہ رکھتی ہیں۔ آپ کے فناوی کو بی بیامتیاز حاصل ہے کہ وہ جامع احکام اور فصل خطاب کی حیثیت رکھتے ہیں۔

پیش نظرفاوی کی کتاب جود فقاوی ارکان اسلام ' کے عنوان سے شائع کی جارہی ہے اس میں عقائد وعبادات کے بارے میں مخصوص سوالات اور مشکلات کے ایے جواب فراہم کیے گئے ہیں بین سے کتاب وسنت اور ادلئہ شرعیہ کا موقف نمایاں ہوکر سامنے آجا تا ہے۔ کتاب کا اسلوب سوال وجواب کے مفید طریق کو پیش کرنا ہے۔ اس سے پڑھنے اور بجھنے والا ایک خاص علمی اور تحقیق ذوق محسوں کرے گا۔ عالم اسلام کے ممتاز محقق اور مفتی الشیخ علامہ محمد بن صالح المشیمین ہوئے ہوا کہ والد تعالی دوق محسوں کرے گا۔ عالم اسلام کے ممتاز محقق اور مفتی الشیخ علامہ محمد بن صالح المشیمین ہوئے ہوا ہوئے علامہ محمد بن معالی کی اس مختار مگر جامع کتاب میں عقائد وعبادات پر عاممة المسلمین کے اذبان میں پیدا ہونے والے تمام تر امکائی سوالوں کے ادلیہ شرعیہ کی روشنی میں ایسے محکم مدلل اور دلشیس جوابات مرحمت فرمائے ہیں کہ جن سوالوں کے ادلیہ شرعیہ کی روشنی میں ایسے محکم مدلل اور دلشیس جوابات مرحمت فرمائے ہیں کہ جن سوالوں کے ادلیہ شرعیہ کی روشنی میں ایسے محکم مدلل اور دلشیس جوابات مرحمت فرمائے ہیں کہ جن عالم والوں کے ادلیہ شرعیہ کی روشنی میں ایسے محکم مدلل اور دلشیس جوابات مرحمت فرمائے ہیں کہ جن عالم اور والے میں میں اس کتاب کا مطالعہ ایک ایمانی حلاوت اور دین شعور بیدا کرے گا۔

دارالسلام کے شعبہ تحقیق کے خاص ارکان نے اس کتاب کی فنی ایڈیٹنگ میں جس طباعتی ذوق اور علمی ذمہ داری کا اظہار کیا ہے۔ اس نے اس کتاب میں معنوی اور صوری خوبیوں کا ایک جہان آباد کر دیا ہے۔

پروفیسرعبدالجبارشا کر ڈائریکٹر بیت الحکت ٔ لاہور



